

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

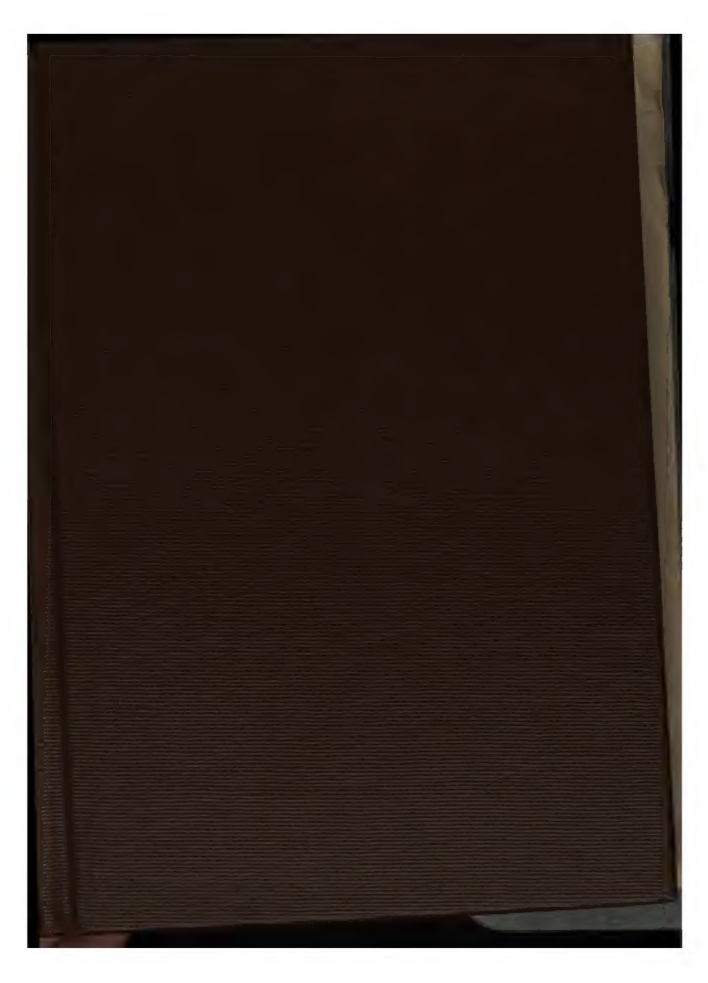
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

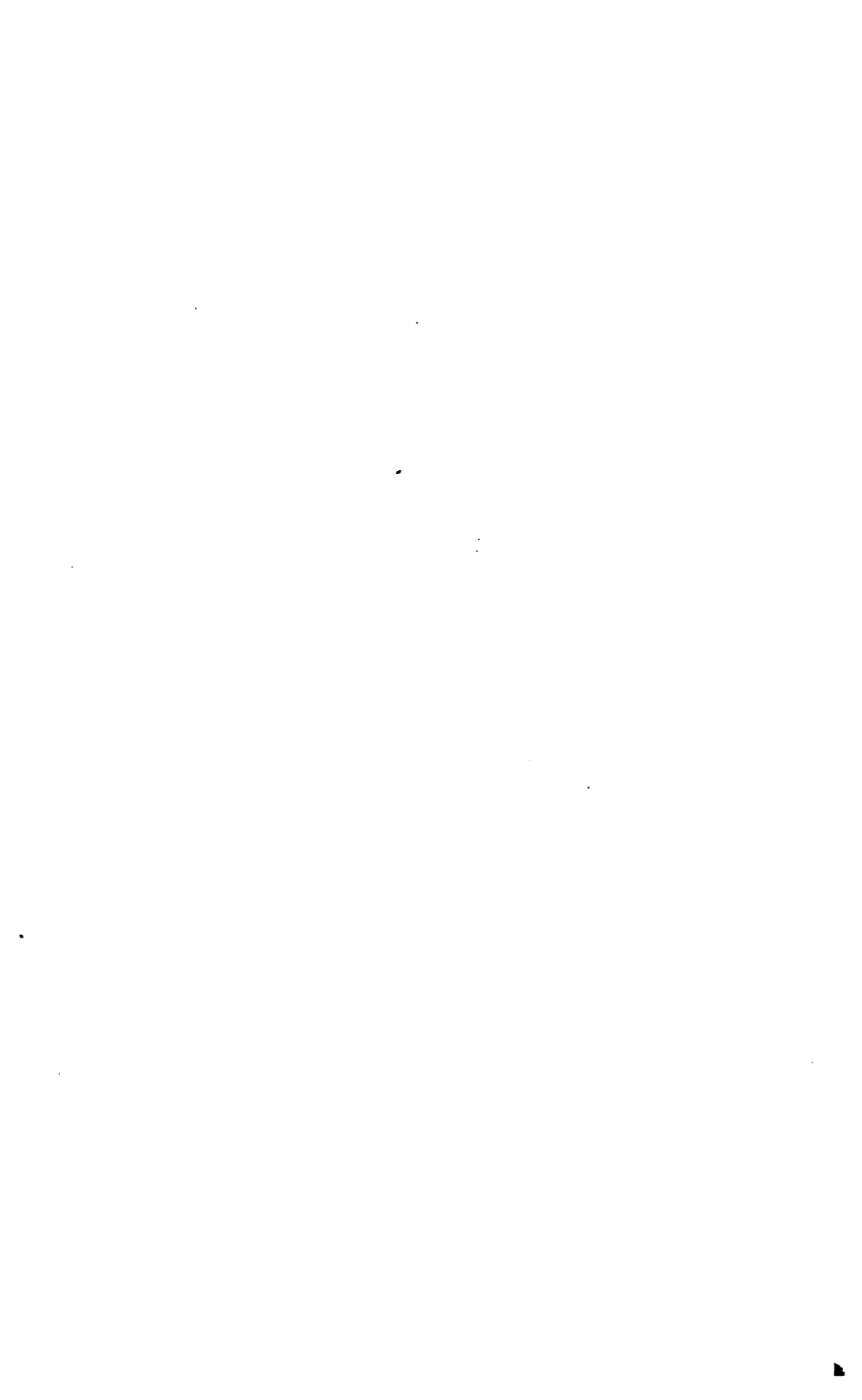
- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



· .













# Schuld oder Auschuld

des

## Templerordens.

Kritischer Versuch zur Lösung der Frage

pon

Dr. phil. Iulius Gmelin Pfarrer in Großaltdorf.



Herlag von W. Kohlhammer. 1893.

CR4743

SPRECKELS

## Borwort.

Vorliegende Arbeit verdankt ihre Entstehung der Anregung durch einen hochverehrten Lehrer, Professor Dr. B. v. Rugler, die mir vor einer Reihe von Jahren, nach Erscheinen ber "Geheimlehre" von Prut, zu teil geworden ist. Mancherlei besondere Amts= wie Familienereignisse ließen mich erst später, als ich gewünscht hätte, dazu kommen, jener Aufsehen erregenden, wenn auch flüchtigen, Arbeit von Prut eine gründliche Wider= legung gegenüberzustellen, und verzögerten hernach die Vollendung auf unliebe Weise. In der Zwischenzeit sind — ein Beweis von der Wichtig= keit unserer Frage für die wissenschaftliche Welt — nicht nur eine ganze Reihe weiterer Autoren mit ihren im wesentlichen dasselbe Ziel, die Frage nach der templerischen Verschuldung zum Austrag zu bringen, verfolgen= den Arbeiten auf den Plan getreten, sondern auch Prut selber hat sich wiederholt vernehmen lassen, vor allem in seiner 1888 erschienenen "Ent= wicklung (und Untergang) des Tempelherren-Ordens", in der er seinen, von der "Geheimlehre" nur einen minimalen Rest wahrenden, neuerdings gewonnenen Standpunkt zum Ausdruck gebracht hat. In wiefern nun weber durch diese, trop aller Verbesserungen seiner ersten Behauptungen nach meinem Urteil immer noch unhaltbare Auffassung, noch durch die im gleichen Jahr von dem Amerikaner Lea in seiner History of the Inquisition of the middle ages gegebene Darstellung, die mit den Ergeb= nissen vorliegender Arbeit sich so ziemlich deckt, diese selbst mir überflüssig geworden zu sein scheint, ist in der Einleitung dargelegt. Sbendort ist darauf hingewiesen, in welcher Richtung alle diese weiteren Arbeiten, vor allem Prut mit seinem zweiten ungleich bedeutenderen Werk, meine eigene Arbeit beeinflussen mußten: wie ich daburch gezwungen wurde, nicht allein das Ganze noch gründlicher zu erfassen, sondern auch der polemischen Auseinandersetzung mit Prut einen um so breiteren Raum, wenigstens im ersten grundlegenden Teile dieses Werks, zu widmen.

Dem habe ich an dieser Stelle nur noch hinzuzufügen, daß für die Form, in welcher diese Arbeit auftritt, wie ihr Zweck so ihre Entstehung im Auge zu behalten ist. In letzterer Hinsicht dürfte schon die Absicht, die erst bestand, das Ganze in zwei aufeinanderfolgenden selbständigen Partieen erscheinen zu lassen, und die zwischen beiden Partieen liegende Zeit manche Ausführung, die den Eindruck der Wiederholung macht, erklären. Mehr noch dürfte der Wunsch, mit dieser Schrift die ganze, nun zu einer so gewaltigen Litteratur angeschwollene Templergeschichtschreibung zusammen= zufassen und so zu einem endgültigen Abschlusse zu bringen, es rechtfertigen, wenn ich soviel als möglich den bedeutendsten der bisherigen Templerautoren unmittelbar das Wort gegönnt habe. In erster Linie gilt dies für Lea, dessen hieher gehöriger Abschnitt seines großen Werks neben der sachlichen Übereinstimmung in den meisten Partieen zugleich den Vorzug unnachahm= licher Kürze besitt; bann aber auch von Havemann, der mit Unrecht manchem in den Hintergrund gedrängt scheint. An der Spitze der übrigen, in dritter Linie kommenden steht Schottmüller, neben dem von den Franzosen noch am meisten bleibende Beachtung Raynouard und Boutaric ver= Daß ich Prutz, der in dieser Arbeit als vornehmlichster Gegner behandelt worden ift, im 1. Teile, zumal im 1. Kapitel über die "Ge= heimlehre", so ausgiebig als thunlich habe zu Wort kommen lassen, geschah in dem Bestreben, soviel als möglich ihm Gerechtigkeit widerfahren zu lassen und den Vorwurf einseitig auszugsweiser Darstellung zu vermeiden. Dabei muß ich gestehen, daß die zahlreichen, auf meine handschriftlichen Gewohnheiten zurückzuführenden Sperrdrucke, die in diesem Teile vorkommen und auf welche ich von hochgeschätzter Seite aufmerksam gemacht worden bin, mir selber nicht wenig störend erschienen sind und daß ich gerne hierin eine Remedur vorgenommen haben würde, wenn der vorgeschrittene Druck es noch ohne unverhältnismäßige Kosten gestattet hätte.

Auch der Ton meiner Rede wird vielleicht nicht überall gefallen, manchem zu scharf und leidenschaftlich oder, wie man das gerne nennt, "subjektiv" vorkommen. Dem gegenüber ist meine Meinung, daß eben die wahrhafte "Objektivität", die Hingstlichen an den Gegenstand, verlangt, daß der Autor sich nicht in den künstlichen Mantel einer persönlichen Teile nahmlosigkeit hülle, die, wo sie vorhanden wäre, mir doch nur einen Mangel zu verbergen schiene, sondern daß er seinen persönlichen Anteil an dem, was er schafft, vollends seinen Zorn über ungerechte Vergewaltigung oder unwahre Verheimlichung sei es gegenüber Personen oder Thatsachen nicht weniger unverhüllt zu Tage treten lasse, wie seinen alls gemeinen prinzipiellen Standpunkt und den Ausgangspunkt seines Denkens und Arbeitens überhaupt. Mögen andere es in dieser Hinsicht anders

halten! Aber auch ein Anfänger ober ein noch unbekannterer Autor darf doch wohl nach Grundsätzen, d. h. nach seinen Grundsätzen, versahren. Und für mich ist der erste Grundsatz, wenn keinen andern Ruhm, so doch jedenfalls den der Shrlichkeit und Wahrhaftigkeit zu gewinnen, die ja auch für die wissenschaftliche Zuverlässigkeit die erste Bedingung ist.

Dagegen gebe ich solchen, denen die Arbeit zu umfangreich und all= zusehr auf die Details eingehend ist, gerne zu, daß auch ich lieber nur ein kürzeres Resumé, eben als Zusammenfassung der bisherigen Arbeiten, ge= boten hätte; wäre mir nicht aus dem Umstand, daß die ganze Verwirrung in der Templerfrage eben durch die Fülle von Einzelnheiten, einseitig her= ausgerissenen und schief hingestellten Zeugnissen und Thatsachen, herein= getragen worden ist, die Pflicht erwachsen, ebenso auf vollständige Dar= reichung wenigstens alles wichtigeren Materials aus zu sein, als durch richtige Anordnung und Beleuchtung dieses wirken zu lassen. Als eines ber wichtigsten Beweisstücke gehört so hieher die Templerregel, beren ausführliche Besprechung inzwischen in den Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung Band XIV (S. 192—236) erschienen ist und auf welche ich auch an diesem Ort um so mehr verweisen zu dürfen glaube, je ungerner ich auf die vollständige Wiedergabe dieses wichtigen Beweismaterials in dieser zusammenfassenden Arbeit verzichtet habe.

Endlich kann ich nicht umbin, meinem lebhaften Schmerze Ausbruck zu geben über die Reihe von Gräbern, die sich seit Inangriffnahme dieser Arbeit für so viele von den bedeutendsten Männern, die sich um die Templerfrage ein besonderes Verdienst erworben haben oder für deren Beurteilung in erster Linie maßgebend gewesen wären, geöffnet haben. Ich erwähne von den allgemeiner bekannten Historikern, die sich näher auf das Drama des Templerordens eingelassen haben, in unserem deut= schen Vaterlande nur Ranke, Reuter, Döllinger, Hefele, in Frankreich Renan; von den spezielleren Geschichtsschreibern des Templerordens aber an erster Stelle Schottmüller. Je mehr ich die Behandlung, die diesem verdienten Manne eben um seiner Templerarbeit willen von Prut widerfahren ist, als eine ungerechte bezeichnen und die mancherlei Mängel, an denen Schottmüllers Werk krankt und die ich ja auch nicht verschwiegen habe, durch seine hervorragenden Verdienste und Entdeckungen auf unserem Gebiete mehr als ausgeglichen erkennen muß, um so mehr hatte ich mich gefreut, ihm, obgleich als ein persönlich völlig Unbekannter, nut dieser Arbeit eine Art Satisfaktion zu bereiten. Möge auch die verspätete Ar= beit um so mehr in dieser Richtung wirken, als ein Kranz der Anerken= nung auf sein frisches Grab!

Zum Schluß bleibt mir nur übrig, für die mancherlei Förderung, welche ich den Herren Professoren Dr. B. v. Rugler und Dr. Julius Hartmann zu verdanken habe, nicht zulett aber für die allbekannte Liberalität unserer R. Öffentlichen Bibliothek in Stuttgart und ihrer Beamten meinen schuldigen und herzlichen Dank auszusprechen.

Großaltdorf, Juli 1893.

Der Verfasser.

## Inhaltsverzeichnis.

Seite

| Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 16.         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Beranlassung vorliegender Arbeit: Der Bersuch von Loiseleur=Prut, die Reterei des Templerordens nachzuweisen p. 1—2. Gegen diesen Bersuch Schottmüllers "Untergang des Templerordens"; Mängel auch dieses Werks p. 3—5. Daher neuer Bersuch von Prut, Recht zu behalten in seiner "Entswicklung und Untergang des Tempelherrens Ordens": vollständig neuer Standspunkt dieses Werks, trothem unzulänglich p. 6—7. Versehlter noch Lavocat p. 7. Anders dagegen H. Ch. Lea in seiner "History of the Inquisition of the middle ages": grundlegende Übereinstimmung mit unserer Arbeit p. 8—9. Warum trothem diese nicht gegenstandslos p. 10—12. Gang und Absicht unserer Untersuchung, sowie Bedeutung der ganzen Frage p. 13—16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| Erster Hauptteil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| Polemisch-krifischer Ceil. 17—29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 21.         |
| 1. Kapitel: Darstellung der Prutsschen Hypothese in der "Ge= heimlehre", des Proto=Prut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>57</b> . |
| Ausgangspunkt von Prutz seine "neue" Aussassung ber Kreuzzüge, von bem ursprünglichen Berhältnis zwischen Christentum und Islam und ber kulturellen Bebeutung bes letteren überhaupt, gipfelnd in der Behauptung von der Überlegenheit des Islam gegenüber dem orthodoxen Christentum des Mittelalters. Wirkung dieser Überlegenheit auf die Kreuzsahrer: Untergrabung der kirchlichen Autorität und Zweisel an der christlichen Lehre überhaupt. Aus dieser Stimmung auch die häresie des Templerordens erklärt p. 17 – 20. Das nächste Motiv seines Sturzes freilich in der politischen Stellung des Ordens zu suchen: seiner Berweltlichung infolge seiner Gier nach Besitz und Hand in hand damit seiner selbstsüchtigen Bolitik. Beweise dasür und Biderspruch dieser Politik gegenüber der ursprünglichen Ordensbestimzung p. 20—22. Der Orden daher frühzeitig antichristlicher Sympathien verdächtigt: Zeugnisse von Ish. v. Würzdurg; Papst Innocenz III. "dämonische Lehren"; Kaiser Friedrichs II. Warnung vor Untersuchung durch Eugen IV. und seine Nachsolger und Berschmelzungsversuche von Templern und Ishannitern auf dem Salzburger Konzil 1172. Nikolaus IV. schon |             |

mein schlechtes Renommee ber Templer p. 23-24. Die Details ihrer Reperei

allerbings erst burch bie Rücksichtslosigkeit bes Prozegverfahrens herausge= bracht. Jeboch Anhaltspunkte bafür icon früher vorhanden in ber Wirkung ber Kreuzzüge, beren Ergebnis überhaupt eine entschieben "antipapftlich= antifircliche" Gefinnung p. 25-58. Diese Stimmung besonders im Templer= orben, zumal seit seiner Ansieblung in Subfrankreich. Die Bapfte bavon unterrichtet: warum sie tropbem nicht einschritten, ja selbst bie Prozegatten ju verheimlichen ftrebten? p. 29. Tropbem biefe mit ber Zeit bekannt geworben. 3hr Ergebnis: Zweifellofigkeit ber Orbensichulb. Die Berurteilung bes Orbens wiber Willen bes Papstes erfolgt p. 30. Resultate ber Untersuchung: unfinnige Gerüchte barüber, von ber Wahrheit boch nicht allzuweit entfernt. "Bolksbeweise": ber ärgerliche Banbel ber Orbensritter; ihr Stolz, bie Bebeutung von "Templerhaus", "bibere templariter", "osculum Templariorum"; Weglassung bes Novigiats unb Fehlen ber Ginsepungs: worte beim Abendmahl. Geheimnis bei Abhaltung von Rapiteln und furcht= bare Eibschwüre p. 31-32. Unmöglichkeit ber ferneren Ignorierung von seiten ber Kurie. Bom Orben selbst eine Untersuchung geforbert, "natürlich" nur jum Schein. Orbensleitung und romische Kurie in stillschweigenbem Einverständnis. Durchfreuzung burch Philipps bes Schönen Gewaltverfahren, unsittlich weil perfib, aber gerechtfertigt vom politischen Standpunft: "Zwangs= lage" Philipps ? p. 32-33. Für bie Grausamkeit bes Verfahrens bie Rohbeit ber Zeit verantwortlich. "Dieselben Ergebnisse auch in Länbern ohne Tortur" p. 84. Die 5 bewiesenen Bauptpunkte ber Reperei. Dieselbe nur in einem einzigen Zweig bes Orbens noch nicht allgemein p. 36. Diese Puntte Inhalt einer besonderen Geheimlehre und eines besonderen Ordens= statuts p. 37. Erklärung wie bieses geheim bleiben konnte p. 38. Darstellung ber eigentlichen Templerharesie: bieselbe eine Spezies ber Ratharer, nächstverwandt mit den Bogomilen, in einer Sinsicht mehr noch ben Lucife= rianern p. 39-43. Beweise bafür p. 43-45. Beschreibung ber Luciferianer p. 45-46. Ahnlichkeit mit ben Templern: ihr Materialismus und ihre Unsittlichkeit, von welchem ein Stud auch bie schmutigen Ruffe p. 46-49. Ibol und Ibolfultus p. 49-51. Ursprung ber templerischen Bareste und Mag ihrer Verbreitung p. 52-55. Um wenigsten auf ber fpanischen Salb= insel, nur wenig auch auf ber britischen Insel trop beren Abhängigkeit von bem frangösischen Hauptzweig p. 55-57. Daber Grundlofigkeit ber frei= maurerischen Trabition p. 57 Anm.

#### 

Erklärung, Wiberlegung und Richtigstellung ber Prutsschen Auffassung über ben Ursprung ber Kreuzzüge, ihr treibendes Motiv und ihre Wirkungen p. 58—64. Berichtigung seiner Erklärung über die Entstehung ber Sekten, zumal ber Katharer, seiner Entbedungen bezüglich ber Luciserianer und Stesbinger p. 64—70. [Absurdität des Prutsschen Templerbildes und Gegenübersstellung des wirklichen p. 70—76. Beleuchtung der Prutsschen Gründe, die der Orden für seine Keherei gehabt haben soll p. 76—78. Positive Gegensbeweise dagegen aus den Thatsachen der Geschichte p. 78 s., der Stimmung der Muhammedaner gegenüber dem Orden p. 79 s.; sein thatsächliches Bershältnis zu Sübfrankreich: Bedeutung des provençalischen Elements im Orden

im Berhältnis zum norbfranzösischen erörtert nach ber Einteilung bes Orsbensgebiets in Provinzen p. 80—82, ber Nationalität ber Groß: meister p. 83—88. Vorherrschen bes Franzosentums im Templerorben p. 89. Sein Gegensatzu dem Provençalentum, das im Johannitersorben überwiegt p. 90—92. Mit biesen Ergebnissen stimmt überein die Statistit der gesangenen Templer in Cypern p. 93, wie der von Franksreich p. 94—98. Der beste Gegenbeweis gegen die Prutssche "Geheimlehre" jedoch die Templerregel: kritische Untersuchung derselben (gegenüber Pruts Arbeit in den "Königsberger Studien") p. 99—109. Schlußfolgerung und Verabschiedung der "Geheimlehre" p. 110—111.

Hauptgesichtspunkt ber Untersuchung in biesem Kapitel p. 112-113. Abschnitt I ber "Entwicklung" über "Die Anfänge bes Templerorbens". An= teil bes h. Bernhard und sein Zeugnis für ben Charakter ber ersten Orbens= ritter. Berhältnis ber Regel von Tropes zu ben späteren Statuten p. 113 bis 118. II. "Entwicklung bes Orbens und seines Besitzes, namentlich in Frankreich, während ber ersten 85 Jahre seines Bestehens, also bis 1163. Das rasche Wachstum bes Orbens "unerklärlich"? Außerliche Berbreitung und innerpolitische Stellung bes Orbens in Frankreich. Ausgestaltung ber Orbenshierarchie. Stellung ber Papste und bes Klerus zum Orben p. 118 bis 122. III. "Die kirchlichen Privilegien bes Templerorbens und insbesondere die große Exemtionsbulle Alexanders III. "Omne datum optimum". Gunft ber Bapfte, zumal gegenüber ben Anfeinbungen bes Diöcesen: Klerus. Zweischneibigkeit jener Bulle von 1163, ber "Magna charta" bes Templer: orbens" p. 122-124. IV. "Entwicklung ber privilegierten Stellung bes Orbens bis jum Enbe bes 13. Jahrhunberts". Die Blüte bes Orbens burch jene Bulle Alexanders III. veranlaßt? Die Stellung der Orbens= taplane in ber früheren Zeit fehr verschieben von ber späteren? Die Berwandlung ber Erlaubnis zur Beichte bei Orbenspriestern in die Anweisung ju folder gegen ben Sinn ber Rurie? Rudfichtslofe Anwendung und um so größere Anfechtung ber templerischen Privilegien p. 124-129. V. "Stel: lung bes Orbens zur weltlichen Gewalt und seine Konkurrenz mit ber Autorität bes Staates": Streben nach einer staatlich selbstänbigen Eristenz gleich bem Deutschorben? Seine immer größere Entfrembung gegenüber ben Interessen ber Nation p. 129-131. VI. "Philipp ber Schöne und sein Berhaltnis zum Templerorben bis 1807". Mancherlei Wanblungen seiner Politik gegenüber bem Orben: 3 Hauptphasen. Bunbnisantrag an ben Orben burch ben Bisitator Hugo be Perand (Sonberpolitif besselben ?) p. 132-136. VII. "Wandlungen in bem Urteil ber Zeitgenossen über ben Orben und bie Plane ju feiner Reform". Richt mehr, wie in ber "Ge= beimlehre", Berbachtigung ber Rechtglaubigfeit bes Orbens, sonbern Rlagen über außerliche Dinge: Reichtum und Stolz, Babgier und eigennütige Politit. Bieviel an diesen Klagen berechtigt und wieviel bie Schuld anberer sein mochte, g. B. ber Papfte wegen ber firchlichen Gremtionestellung bes Orbens und seiner Einmischung in weltliche Banbel. Rachlag ber ftrengen Bucht, Einreißen von Insuborbination und Simonie? Streit mit ber Rurie wegen bes Orbensmarschalls Stephan be Siffy. Deutung ber Plane zur Reform bes Orbens, b. b. jur Berichmelzung ber Ritterorben überhaupt. Gutachten Molays bagegen. Resultat p. 136-145. VIII. Mancherlei Berbächtigungen ber templerischen Sittlickfeit unb - im Zusammenhang bamit? - ihrer Rechtgläubigkeit. "Damonische Lehren" bes Papstes Innocenz IIL und Reformforberungen, selbst aus ber Ditte bes Orbens heraus. Berleugnung bes Heilands und Entweihung bes Kreuzes, ursprünglich als Gehorsamsprobe geforbert. Die templerische Bibelübersetung! Folgen bes ungludseligen Ausgangs ber Kreuzzüge in ber Stimmung ber Templer p. 145-155. IX. "Nieberwerfung bes Orbens und erfter Prozeß gegen benfelben". Bebeutung ber Inquisition bei bem ganzen Prozeß unb ihre Rolle im Mittelalter überhaupt. Echtheit und Zuverlässigkeit ber Prototolle. Ein Beweis bafür Molay. Die Aften bes Prozesses "beinabe" vom entgegengeseten Standpunkt aus geführt? Rachfte Beranlassung jur Ginleitung bes Prozesses: Philipp ber Schone nur ber von ber Inquisition Bes schobene? Eigentliche Schuld ber Templer: für ben Orben als Ganzes nur noch Berleugnung Christi und Entweihung bes Kreuzes. Schamlofe Ruffe, Sobomiterei, Ibol verschwunden? Das übrige "zwingende" Ergebnisse des ersten Verhörs? Grund ber Entrustung bes Papstes. Anteil besselben an bem Berlauf bes Prozesses: bessen Fortgang in ben übrigen Ländern p. 155-166. X. "Der papftliche Prozes gegen ben Orben". Bebeutung ber "formellen" Bus geständnisse Philipps. Ursachen für ben König, ben Papst zu brangen, für biesen zu wiberstehen: Gefahren bes Ausgangs. Die Templersache ein Tausch= objekt? Bersammlung ber Reichsstände in Tours und Widerstand Rlemens V. in Poitiers. Neues Berhör mit 72 Templern und auffallenbe (?) Übereins stimmung ber Ergebnisse mit benen von Paris, trop Mangel ber Folter. Berstärfung burch bas Berhör in Chinon. Tropbem neue Berwicklung bes Papstes mit Philipp. Schließliche Verständigung über Auslieferung der Personen ber Templer an ben König, ber Guter an ben Papft. Art und Bebeutung bes "vollen Ginvernehmens" zwischen König und Papft. Der Temp= ler Los besiegelt mit Überlassung bes weiteren Prozesses an bie Bischöfe: verschiebene Behandlung von diesen. Die Ernennung Philipps von Marigny jum Erzbischof von Sens in keinem Zusammenhang mit ber Templersache? Provinzialkonzil von Sens und seine Wirkung auf ben Prozes vor ber papfts lichen Kommission. Die Protofolle bieser Kommission und ihr Wert. Papst: liche Entscheibe für die Führung bes Prozesses. Bebeutung ber Personal= fragen beim Gangen. Durch bie Untersuchungsergebniffe wenigstens eine häretische Tenbenz bewiesen? Molays Berhalten unrühmlich? Seine Citation Klemens' V. vor ben Richterstuhl Gottes "nur" ein Dinthus? p. 167—181. XI. "Des Orbens Ausgang". Berichiebenheit ber Ergebnisse in anbern Länbern (anders als bie "Geheimlehre" behauptete). Kongil von Bienne. Wiberspruch ber Pralaten. Lösung ber Schwierigkeit auf bem Bege ber Provision burch die Bulle Vox in excelso. Philipps Rechnung auf die Orbensgüter burch beren schließliches Geschick wiberlegt? Molaps Enbe auf "überhitten Glaubenseifer" Philipp bes Schönen zurudzuführen? p. 181—185. "Anhänge" ber "Entwicklung" besprochen p. 186—189.

4. Kapitel: Quellen und bisherige Behandlungen . . . . 190-221.

I. Primare Quellen: 1. Michelets "Procès des Templiers" (vor der papstlichen Kommission). 2. Verhör in Paris vor dem Inquisitor von Frankreich. 3. Verhör von Eine. Moldenhawers übersetung. 4. Wilskins, Conc. Brit. II, 329—401. 5. Excerpta processus Anglici bei Schottmüller II, 75—102. 6. Protosole der Inquisition von Florenz (bei Loiseleur). 7. Inquesta facta et habita in Brundisio (Schottm. II, 103—140) und 8. im Patrimonium Petri (Schottm. II, 401—419). 9. Processus Pictaviensis (Schottm. II, 7—72) und 10. Processus Cypricus (Schottm. II, 141—400. 11. Die Templerregel. 12. Baluze Vitae paparum Avenionensium. 13. Boutarics Documents inédits relatifs à l'histoire de Philippe le Bel in "Not. et extr." Bb. XX, 2, p. 83—237. 14. Regesta Papae Clementis V. 7 Bbe. 15. Villani und 16. Continuator Guilelmi Nangiaci u. a. Chronisten (vgl. Baluze und Bouquet Bb. XXI) p. 190—206.

II. Sekunbäre Quellen (allgemeinerer Art): 1. Boutaric "La France sous Philippe le Bel" und "Clement V., Philippe le Bel et les Templiers" (Rev. des quest. hist. Bd. X u. XI). 2. Renan "La papauté hors de l'Italie" (Rev. des deux mondes 38. Bd.). 3. Wend "Clesmens V. und Heinrich VII.". 4. Molinier "L'inquisition dans le midi de la France au 13 et 14 siècle". 5. Hefeles Konziliengesch. (Bd. VI). 6. Franz Chrles "Bruchstüd aus den Atten des Konzils von Vienne (Archiv sür Litteraturs und Kunstgeschichte des Mittelalters Bd. IV, p. 361—400). 7. C. Schmidt "Historie des Cathares ou Aldigeois. 8. Vertots Hospistalitergesch. (7 Bde.) p. 207—212.

Bisherige Behanblungen: Ohne Kritik: 9. Dupuy samt 10. Gürtleri Hist. Templariorum (Grouvelle-Anton-Nicolai), 11. Wilde, 12. Loiseleur, 13. Prut p. 212—218. Mit Kritik: 14. Le Jeune (Hist. crit. et apolog.), 15. Raynouard, 16. Solban (Raumers hist. Taschenbuch 1845), 17. Havemann, 18. Schottmüller, (19. Lavocat), 20. Lea p. 219—221.

### Bweiter Hanptteil.

#### 

Ein geistlicher Ritterorben, aber mit bem Zug zur Verweltlichung p. 222—224. Eigne Politik p. 225—227; aber bas Bestreben zur Bilbung eines eigenen Staats in Frankreich eine Legenbe p. 228—229; ebensowenig eine Gesahr sür das französische Königtum p. 230. Vielsache Überschäung ber Nacht ber Templer wie ihrer Zahl p. 230—232. Verhältnis ber Ritter zu ben nieberen Orbenselementen und Gesamtzahl ber Orbensanzehörigen überhaupt wie speziell in Frankreich p. 233—234. Reine Spur von Verschwörungsgebanken p. 235. Deshalb boch unbequem p. 236: Die Templer reich (por fas et nofas?) und habsüchtig p. 237—239, stolz und hochmütig p. 240. Heimlichthuerei und baher mancherlei Verbächtigungen bes Orbens, Mangel eines Noviziats und Simonie bei ber Aufnahme p. 241. Schwerere

wirkliche Schaben: sittliche Defette, aber feltener in ber Form von Sobomie

p. 242—244, Parteiungen und sittliche Larheit p. 245. Doch im allgemeinen keineswegs schlimmer Ruf, im Gegenteil vielsach besser als bei andern Orden p. 246—247. Gegen sittliche Berlumptheit schon ihre anerkannte Tapferkeit sprechend: zwar keine Märtyrer des Glaubens, aber noch weniger Häretiker. Zu letterem gemacht nur durch die Inquisition p. 246—249.

Erst burch Molinier Lea in ihrer Furchtbarkeit erkannt: Schrankens losigkeit (rechtlich und staatlich), Willfürlichkeit (baher Wertlosigkeit ber Prostofolle) und Unerbittlichkeit berselben (burch Berquickung mit dem Beichtspstem) p. 250—258. Hauptbeweismittel die Folter: ihre Bedeutung im Templersprozes p. 258—264. Mitwirkung der königlichen Beamten und Kerkermeister p. 264 f. Anteil der Diöcesandischöfe p. 265—266, unter Urheberschaft von Papst und König p. 267.

3. Kapitel: Philipp ber Schöne und seine Politit . . . . 268-288.

Persönlichkeit Philipps: rücksichtsloser Absolutismus und persönliches Unfehlbarkeitsbewußtsein, auch in seiner Politik maßgebend p. 268 f. Dog-matische Korrektheit ein Mittel seiner Politik p. 270. Deren Unwahrhaftigskeit p. 270—272; ihre Größe in der rücksichtslosen Verfolgung des staatlichen Interesses, der Erhöhung der Monarchie p. 272 f. Mittel das erwachende Nationalbewußtsein, zumal des dritten Standes p. 273—275. Wie er den Klerus auf seine Seite bringt p. 276—279. Noch abhängiger die Inquisition p. 280—282. Ursachen des Eingreisens gegen den Orden: in erster Linie die Habsucht Philipps, aber auch politische Motive p. 282—285. Reterei nur Vorwand, ein wertvolles Mittel durch die Inquisition p. 286—288. Dagegen verrechnet im Papstum p. 288.

Charafteristik Klemens V.: sein Ehrgeiz, Geiz, Nepotismus; Persöns lichkeit seiner Politik p. 289—296. Wahl Klemens V.: vorherige Verstäns bigung mit Philipp, gipselnb im Versprechen des Prozesses gegen Bonisfacius VIII. p. 297—300. Wie Klemens dazu kam und Folgen dieses Versprechens p. 301—302. Grundzüge des Oramas p. 303—305.

5. Kapitel: Einleitung bes Prozesses und erstes Stadium bes= selben. Inquisitionsthätigkeit und Anklage=Artikel 306—358.

Papsikrönung, Verhanblungen und Karbinalschub von Lyon p. 306—311. Beschwernis und Beschwerben ber gallischen Kirche p. 312—313. Philipp bes Schönen Wille auch in der Kirche maßgebend durch die Nachgiebigkeit bes Papsies in Personalfragen p. 313—315. Warum Klemens V. in der Templerfrage tropdem Schwierigkeiten macht p. 315 f. Verhandlungen in Poitiers p. 316—318. Vorladung des Templerz und Johannitermeisters und Antwort Molays auf den Vorschlag der Vereinigung beider Orden p. 319 ff. Philipp der Schöne in Poitiers p. 321. Verhaftung der Templer und ihre rechtliche Motivierung p. 322—324. Jaquisitionsverhöre und In=

Seite

struktion für biese p. 325—327. Volksbeschwichtigung nnb erste Geständnisse von Templern (Molays?) p. 328 f. Inquisitionsverhör im Tempel von Paris mit 188 Templern p. 329—336. Inquisitionsverhöre im übrigen Frankreich p. 836—339. Ibol in Sübfrankreich p. 340—342. Verzeichnis der Anklage-Artikel und Analyse derselben p. 343—350. Empörung des Papstes über Philipps Vorgehen: Suspension der Inquisitionsvollmachten p. 351—354. Philipps Wut darüber. Erklärung der Sorbonne, Pamphlete Dubois', Nationalversammlung in Tours p. 354—356. Rückehr des Königs nach Poitiers und Vereinbarung mit dem Papst dort p. 356—358.

Berhör von Poitiers: keine "sorgsältige", sonbern eine präparierte Untersuchung p. 359—367. Bollends das von Chinon reine Komödie p. 367—373. Bervollständigung durch die Diöcesanuntersuchungen p. 373 st. Ihr Zweck Schaffung von Beweismaterial; warum tropbem gerade sie eines der schwerwiegendsten Zeugnisse für die Unschuld des Ordens liefern p. 375 bis 382. Im Gegensatz zu diesen französischen Diöcesen das Berhör von Eine p. 383—386.

Bielfach übertriebene Bebeutung bieses Teils bes Prozesses und seiner Protokolle p. 387 f. Philipp ber Schöne auch hier entscheibend schon burch bie Zusammensetzung ber Kommission p. 388-390, noch mehr burch bie in seiner Band befindlichen Objekte berselben: Borlabung ber Gefangenen p. 390-392. Molay vor ber Kommission p. 393-396. Erklärungen ber übrigen Templer bei ber ersten Vorlabung p 397-401. Zweite allgemeine Borlabung ber Templer von Frankreich und Erklärungen ber Folgeleiftenben p. 401—408. Berhanblungen über Profuratorenwahl, Protesterklärungen und Beschwerben bei biesem Anlag p. 409-422. Beginn bes Berhörs contra ordinem: erste Phase bis 10. Mai 1310 p. 422-427. Philipp be Marigny von Sens und sein Provinzialkonzil, Autobasé vom 12. Mai 1310 p. 428—432. Wirkung besselben und Bertagung ber Kommission p. 433. Beiterführung bes Berhors vom Dez. 1310 an: Bertlosigkeit biefer ferneren Zeugnisse p. 433 f. Beispiele Gerhard be Caur' und Raoul be Gifis Erflarungen p. 433-438. Berweisung auf und Bemerkungen zu ben Tabellen p. 439 f.

8. Kapitel: Der Prozeß in ben anberen Länbern . . . 441-487.

A. Mit bemselben ober annähernd ähnlichem Ergebnis wie in Frankreich: 1. Nebenländer von Frankreich: Lothringen und Brabant p. 441, Provence p. 442. 2. Italien: Reapel p. 443—446, Sizilien p. 446, (Achaja
p. 446), Kirchenstaat p. 447—449; Oberitalien: Toskana-Florenz p. 449—451,
Romagna-Ravenna p. 451—453. B. Wit wenigstens teilweisem Schein eines
Schuldbeweises: 1. England p. 453—466, Irland p. 466, Schottland p. 467 s.
2. Deutschland p. 468—471. C. Wit anerkannt völligem Unschuldsbeweis:
1. Spanische Haldinsel: Aragonien = Catalonien p. 472—476, Majorca

Seite

p. 476 f., Kastilien=Portugal p. 478-479. Schickfal bes Orbensguts in Spanien p. 480 f. 2. Cypern p. 481-487.

9. Kapitel: Konzil von Vienne. Ausgang bes Orbens und ber Hauptfaktoren. Zusammenfassung und Schluß . . 488—511.

Konzil von Bienne: Borbereitung besselben, Auswahl ber Prälaten und Beteiligung ber Nationen p. 488—490. Wiberstand bes Konzils gegen die Forderung, den Orden ungehört zu verdammen p. 490—492. Bersamms lung der französischen Stände in Lyon und Ankunft Philipps des Schönen in Lyon: Ausweg in der Bulle "Vox in excelso" durch Ausbedung des Ordens auf dem Weg der Provision p. 493—494. Bersügung über das Templervermögen p. 495—496, über die Personen der Ordensangehörigen p. 497 s., über den Großmeister und die Oberen p. 488—499. Molays rühmliches Ende p. 500—502. Tod Riemens V. p. 503, Philipps des Schönen p. 504, Strase Philipp de Marignys p. 505. Folgen der Ordenss vernichtung für die französische Nation p. 506. Maß der Verschuldung des Ordens, Entstehung und Erklärung der Anklage gegen denselben p. 506—509. Der Orden überlebt, aber seine Unterdrückung wider Recht und Gerechtigkeit p. 510—511.

## Schuld oder Anschuld

des

Templerordens.

. .



## Einleitung.

Die alte Streitfrage über die Schuld ober Unschuld des Templersordens ist durch Loiseleurs Prut in ein neues Stadium gerückt worden. Wenn in den früheren zahlreichen Geschichtswerken, die sich mit Erörterung dieser Frage beschäftigten, welche Loiseleur die "Verzweislung der Geschichtssichreiber" nennt"), das Ergebnis je nach der persönlichen Stellung der Verfasser gegenüber Papstum und Königtum, dann aber auch insbesondere gegensüber dem durch seine eigentümliche Tradition mit dem Templerorden versquicken Freimaurertum, zwischen Schuld und Unschuld des Ordens noch schwankte, doch also, daß sich nicht bloß bei uns in Deutschland, sondern fast überall außerhald Frankreichs die überwiegende Mehrheit wie der Gebildeten überhaupt so auch der eigentlich sachwissenschaftlichen Kreise auf die Seite der Unschuld des Ordens neigte: so glaubte Prut dieses Verhältnis nicht allein umkehren, sondern für immer zu Ungunsten der Templer entscheiden zu können durch Wiedergabe der Loiseleurschen Arbeit: "La doctrine secrète des Templiers", Paris-Orléans 1872.

Durch diese Arbeit schien ihm nämlich das wenn auch nicht einzige, so doch seiner Meinung nach hauptsächlichste Hindernis, welches der alls gemeinen Anerkennung der templerischen Schuld noch im Wege stände, nämlich die psychologische wie historische Unmöglichkeit einer derartigen Häresie, wie sie den Templern zum Vorwurf gemacht wurde, für immer beseitigt und nicht nur die Möglichkeit, sondern auch die Wahrsicheit und Wirklichkeit jener merkwürdigen Verirrung für immer nachgewiesen und so gleichsam das einzige noch sehlende Glied in der Kette von Beweisen sir die Schuld des Ordens glücklich erbracht zu

<sup>1</sup> Loifeleur, Ginl. p. 1.

sein. Daher die Siegeszuversicht, mit der Prut die "vortreffliche" 1) Arbeit Loiseleurs zu verbreiten suchte, indem er sie, vervollständigt mit seinen eigenen Zusätzen, dem deutschen Publikum wiedergab in seiner "Kritischen") Untersuchung: Geheimlehre und Geheimstatuten des Tempel= herren = Ordens", Berlin 1879. Wie stark diese Siegeszuversicht war, zeigen die Worte, mit denen Prut die Ergebnisse Loiseleurs dort 3) kurz -zusammenfaßte: daß "angesichts dieses Materials an der Schuld des Tempelherren=Ordens auch nicht einen Augenblick mehr gezweifelt werden könne"; Worte, welche verdienen, angesichts ber nachfolgenden Ereignisse zur Charakteristik von Prut' Werken festgenagelt zu werden. Denn jene Schrift hat, weit entfernt, die Sache abzuschließen, wie Prut meinte, vielmehr nur einem Alarmsignal gleich gewirkt, und eine Reihe von Veröffentlichungen über benselben Gegenstand zur Folge gehabt, vor welchen jenes mit solcher Zuversicht aufgestellte Gebäude von Prut größtenteils wieder in die Brüche gegangen ist. Freilich nicht so rasch: benn wenn auch jener Bau auf allzu große Oberflächlichkeit und Willfürlichkeit gegründet war, als daß es mehr als eines kräftigen Wind= icohes bedurft hätte ihn umzuwerfen, so handelte es sich doch eben nicht bloß ums Umwerfen, sondern mehr noch darum, ein besseres Gebäude an Stelle von jenem zu setzen. Und dazu gehörte bei einem solch umfang= reichen Probleme neben andern Erfordernissen vor allem Zeit, in einem Maße, wie sie nicht jedem zu Gebote stand. Daher mochte mancher, der Lust gehabt hätte, die Unhaltbarkeit der Prutschen Hypothese nachzuweisen, im Drange anderer Arbeiten darauf verzichten, eine solche Arbeit zu unter= nehmen; wer sich aber daran machte, erst nach Jahr und Tag dazu ge= langen, mit seinem Widerspruch hervorzutreten. Prut aber mochte darin ein weiteres Zeichen von der Unwiderlegbarkeit seiner Behauptungen er= blicken, und so ist es zu begreifen, wenn berselbe zunächst in der Zwischen= zeit die Resultate seiner ersten Schrift mit womöglich noch verstärkter Zuversicht wiederholt hat in den zwei nächsten größeren Veröffentlichungen, die er der "Geheimlehre" folgen ließ, nämlich nicht nur in seiner "Kultur= geschichte der Franken in Sprien" (Berlin 1883), aus deren Vorarbeiten die "Geheimlehre" herausgewachsen war, sondern auch in dem noch um= fangreicheren, binnen wenigen Jahren von diesem schnellschreibenden Autor herausgegebenen Werke "Staatengeschichte des Abendlands im

<sup>1)</sup> cf. Prut, Geheiml., im Vorwort p. III. Nachdem Prut es so bitter übel genommen hat, wenn von anderen Kritikern Schottmüllers Arbeit dieses selbe epitheton ornans erfahren hat, verdient diese seine eigene Zensur, die er Loiseleur giebt, um so mehr hervorgehoben zu werden. — 2) Inwiesern diese Bezeichnung "Kritische Untersuchung" begründet ist, werden wir ja noch sehen. — 3) Prut, Geheiml. p. 30 s.

Mittelalter" (in der Oncken'schen Sammlung: "Allgemeine Geschichte in Einzeldarstellungen" erschienen, Berlin 1885—1887).

Solcher Zuversicht gegenüber war es wohl an der Zeit, endlich einmal festzustellen, auf wie schwachen Füßen die Aufstellungen von Prut samt und sonders beruhen, und wie viel ihnen fehlt, um für das, wofür sie jener gern eingeführt hätte, für unumstößliche Thatsachen der Geschichte, gelten zu können. Diesen Dienst glaubte der Verfasser, nachdem er, der Aufforderung eines von ihm hochverehrten Lehrers folgend, sich Jahr und Tag mit der vorliegenden Frage beschäftigt hatte, der Wissenschaft leisten Doch sollten andere ihm zuvorkommen: vor allem Konrad Schottmüller mit seinem umfangreichen Werk: "Der Untergang des Templerordens", 2 Bbe., Berlin 1887: ein Werk, welches der Verfasser selbst als die Frucht mehr als "fünfjähriger ununterbrochener Vorarbeit 1) be= zeichnet, nachdem derselbe schon seit dem Jahre 1878 den Widerspruch der bisherigen Anschauungen von der Aufhebung des Templerordens mit den darüber zu Gebot stehenden Quellen erkannt und später so glücklich ge= wesen war, unterstützt durch den weitreichenden Ginfluß des "erhabenen Beschützers freier Forschung", Se. R. R. Hoheit den damaligen Kron= prinzen des Deutschen Reichs — den inzwischen allzu früh aus dem Leben geschiebenen vielbeklagten Kaiser Friedrich III. — dem das Werk gewidmet ist und welchem er als Freimaurer besonders nahe stand, eine Reihe der allerwichtigsten Quellen, vor allem in der vatikanischen Bibliothek, aber auch in Frankreich, teils überhaupt erstmals ans Tageslicht zu fördern, teils durch sorgfältige Vergleichung im Original erst recht verwerten zu können. Von den Rezensionen, die hernach über dieses Werk erschienen sind, ist wohl die von R. Wend in den Göttinger gelehrten An= zeigen (Nr. 12 und 13 vom 10. und 20. Juni 1888) gegebene die bedeutsamste, aber auch schärfste. Ich möchte mich dieser Kritik nur bedingt anschließen. Denn es scheint mir über dem Gifer der die nicht ge= ringen Mängel des Buchs treffenden Kritik die verdiente Anerkennung seiner Vorzüge doch gar zu kurz wegzukommen. Auf jeden Fall ist Schott= müllers Buch nicht bloß das Werk unendlichen Fleißes und unermüdlicher Geduld, mit der er sich auch in die kleinsten Details versenkt hat, sondern, was noch mehr wert ist, eine wertvolle Sammlung des wichtigsten ein= schlägigen Materials und so für den künftigen Forscher eine bequeme Fundgrube wohl fämtlicher primären Quellen, die außer den bereits bekannten (Michelets Akten des Prozesses vor der papstlichen Kommission in Paris und Wilkins' Darstellung des Prozesses in England in den

<sup>1)</sup> cf. Schottmüller, Borwort.

Conc. Brit., wozu noch durch Loiseleur und Bini die Veröffentlichung des toskanischen Verhörs in Florenz gekommen ist) noch in Betracht kommen: darunter sind nicht bloß die Akten des enprischen Prozesses und des Verhörs von Poitiers, sondern auch die päpstlicherseits gemachten Auszüge aus dem englischen Prozes von hervorragender Bedeutung wegen des Schlaglichts, das daraus auf die Art fällt, wie man seitens der Kurie die Ergebnisse der Untersuchungen in den einzelnen Ländern ver= Welchen Wert aber solch vollständige Nitteilung und daraus folgende Renntnis des gesamten Materials für die Beurteilung der Templer= frage hat, dürfte gerade die auch von Wenck angezogene Gegenüberstellung der Prutschen Erzerpte (f. Rulturg. d. Kreuzz. p. 619—632, haupt= sächlich eben Auszüge aus dem Verhör von Poitiers, p. 623—631) gegen Schottmüllers vollständige Wiedergabe zur Genüge erweisen. Wenn Wenck meint, daß die Erzerpte von Prut vielleicht zu kurz abgebrochen gewesen seien, Schottmüller bagegen entschieden des Guten zu viel gethan habe, so können wir ihm hierin nicht beistimmen. Denn sieht man genauer zu, so liegt die Sache doch wohl so: daß Prut' Auszüge, weil eben nur ein= seitig und willkürlich das ihm Zusagende wiedergebend 1), überhaupt wertlos und gänzlich irreführend sind, während ein richtiges Urteil doch allein durch vollständige Mitteilung des Urkundenmaterials ermöglicht wird: und das giebt Schottmüller, wenigstens soviel er allemal kann.

Im übrigen und in der Hauptsache muß man freilich Wenck leider recht geben: so umfangreich Schottmüllers Werk ist und soviel Arbeit und bewunderungswürdige Geduld darauf verwendet ift, so erfüllt es doch seinen Hauptzweck: eine umfassende, unparteiische Würdigung der Motive, welche den Untergang des Templerordens herbeigeführt haben, zu geben, nur in höchst unvollkommener Weise. Und zwar nicht bloß wegen einer Reihe von Verstößen in Sinzelnheiten, unter welchen die sprachlichen Übersetzungssehler und die unselbständige Art in Benützung seiner Quellen — ohne doch diese immer deutlich zu nennen — Schott= müller von seiten seiner Kritiker manche besonders bittere Pille eingetragen haben, während für das Ganze von noch einschneidenderer Bedeutung die mancherlei gewagten oder schiefen Kombinationen sind, die sein Buch von Anfang bis zu Ende durchziehen, sondern vor allem durch die merkwürdige Auffassung ber bei dem Prozeß maßgebenden Faktoren, welche Schottmüller verrät. Denn die fehlerhaften Schlüsse in den Einzelnheiten mögen aufgewogen scheinen durch die immerhin nicht geringe Zahl von Details, in denen Schottmüller die Forschung bereichert hat; die partien=

<sup>1)</sup> Sie erinnern barin an jene Excerpte, die ber Papst von dem englischen Prozeß= Protofoll machen ließ.

weise sehr mangelhafte Angabe seiner Quellen, die zu verübeln Wenck besondern Grund hat und welche freilich die Prüfung des umfangreichen Werkes nicht wenig erschwert, mögen wir ihm zu gute halten wegen ber Länge der Zeit, in der er sich mit dieser Arbeit trug, und weil er wenigstens summarisch seine Hauptquellen erwähnt; dagegen giebt es für den dritten Mangel, die merkwürdige Auffassung der maßgebenden Faktoren, insbesondere der Rolle, welche Clemens V. bei dem Prozesse gespielt hat, kaum eine andere Entschuldigung als die auch von Wenck gegebene Erklärung, die allerdings schlimm genug ist, so nahe sie liegt: nämlich die Unselbständigkeit Schottmüllers, die sich für die Liebenswürdigkeit, mit der ihm die Hüter der vatikanischen Bibliothek, eingedenk der hohen Protektion, ihre seltenen Schätze erschlossen, dankbar erweisen zu sollen meint. Ober was sollen wir davon sagen, wenn z. B. Schottmüller, nachbem er mit allen Mitteln beschönigender Voreingenommen= heit Papst Clemens V. weiß zu waschen versucht hat, im Bewußtsein, daß ihm dies doch nicht ganz gelungen sein und er bei einem Teil seiner Leser wenigstens schwerlich Glauben finden dürfte: wenn er da (bei Besprechung der Aufhebungsbullen des Templerordens, wo er nach seiner eigenen ganzen Darstellung nicht umbin kann, einen Unterschied zu machen zwischen des Papstes eigenem besseren Wissen und den nur als Vorwand benützten "Refultaten der Untersuchung") die bose Welt schilt, welche "derartige historische Notwendigkeiten nicht versteht und stets nach einer bem Privatrecht entsprechenden Gerechtigkeit verlangt"1). Gewiß verdient da Wenck unsern aufrichtigsten Dank und unsere wärmste Zustimmung, wenn er gegen diese Schönfärberei im Namen der deutschen Geschichtsforschung nachdrückliche Verwahrung einlegt?).

Durch solche Blößen und Unvollkommenheiten hat es Schottmüller selbst verschuldet, daß auch seine mühevolle Arbeit, statt allgemein als endgültige Lösung der Frage aufgenommen zu werden, von mancher Seite kaum als eine Förderung der Wissenschaft, was sie doch unstreitig ist, anerkannt, vielmehr nur als ein weiterer unglücklicher Versuch zur Lösung der Frage betrachtet wurde. Und zwar nicht bloß von demjenigen, dem

<sup>1)</sup> of. Shottmüller I p. 532. — 2) In ähnlichem Sinne wie bem hier von uns vertretenen ist auch die Rezension Schottmüllers durch Arnold Busson in den "Mitteilungen des Instituts für österr. Geschichtsforschung", IX. Bb., Innsbruck 1888, p. 496—514, gehalten. In der Hauptsache stimmen wir dessen Kritif gerne zu und acceptieren sie um so lieber, als sie, durchaus maßvoll gehalten, niemals zur Ungerechtigsteit gegen Schottmüller wird und vor allem auch den Wert des II. Bands, des urkunds lichen Teils, gebührend hervorhebt. Lepterem Teil lassen übrigens auch Kritiker, die sonst an Wend sich auschlichen, wie Lea (in der Engl. Hist. Review 1889, p. 149—154) und Langlois (Revne hist. 1889, 40. Bb., p. 168—179) volle Anerkennung widersahren.

ja freilich diese Diskreditierung Schottmüllers am meisten angelegen sein und umsomehr zur persönlichen Genugthuung gereichen mußte, je tiefer er sich von demselben getroffen fühlte: Hans Prut; sondern auch von andern zuständigeren und bei der Sache weniger persönlich beteiligten Forschern und Kritikern. Was Prut zunächst betrifft, so boten ihm jene Blößen Handhaben genug zur Rehabilitierung seiner angegriffenen Autorität, indem ihm als das geeignetste Mittel hiezu erschien die Herausgabe eines neuen, umfangreicheren, seine frühere Leistung korrigierenden Werks, welches er unter dem Titel "Entwicklung und Untergang des Tempelherren=Ordens", Berlin 1888, binnen Jahresfrist auf Schottmüller folgen ließ. Wenn er nur hiebei sich hätte entschließen können, gründlich mit seinen Antezedentien zu brechen! So aber ist aus dem Bestreben, nicht nur Schottmüller durch etwas Besseres in den Hintergrund zu brängen, sonbern auch um jeden Preis mit seinen früheren Behauptungen gegenüber diesem Recht zu behalten, ein Werk entstanden, welches, bei aller anzuerkennenden größeren Vorsicht und Umsicht dennoch zu den Fehlern, welche ganz abzustreifen Prut niemals im stande scheint, noch den der Rechthaberei um jeden Preis hinzufügt und schon aus diesem Grund wieder nicht etwas Ganzes geworden ift, sondern nur erst recht als eine unglückliche Zwittergeburt sich herausstellt. Wie sehr dieser Vorwurf berechtigt ist, geht erst aus einer Vergleichung der beiden Prutschen Werke mit Schottmüller beutlich genug hervor. Wenn Prut im Vorwort seines letten Werkes, der "Entwicklung", behauptet, daß er "in der Hauptsache", nämlich in Bezug auf die Frage nach der Schuld bes Ordens, "noch dieselbe Position wie anfänglich einnehme", so widerspricht ihm hierin — man weiß nicht, ob zu seinem Glück ober Unglück? — sein eigenes so eingeführtes Buch. Ober man lese boch nur einmal die "Entwicklung" und vergleiche sie mit seiner "Geheimlehre" einer= und Schottmüller andererseits! Db man nicht wird sagen müffen, daß, wenn da von Ahnlichkeit die Rebe sein soll, diejenige viel größer ift, welche die "Entwicklung" mit Schottmüller, als welche ebendasselbe lette Werk von Prut mit seinem ersten, der "Geheimlehre", zeigt! Das be= weist boch, daß, genau betrachtet, nicht Schottmüller gegen Prut, sondern vielmehr Prut gegenüber Schottmüller der Geschlagene ist, und alle Versuche von Prut, diesen Thatbestand zu verhüllen oder umgekehrt barzu= stellen durch möglichste Hervorhebung der Blößen Schottmüllers und Absehen von seinem eigenen früher eingenommenen Standpunkt, können ihm selbst nur zum Vorwurf gereichen. Ehrenvoller wäre es gewesen, die Nieberlage wieder gut zu machen durch unverhüllte und unbefangene Aufgebing des alten unrettbaren, aber auch Gewinnung und Behauptung

eines neuen überlegenen und unangreifbaren Standpunkts. Weil Prut das nicht fertig bringt, sondern ebenso zugleich einen neuen Standpunkt einnehmen als den alten halb und halb verteidigen will, so verurteilt er sein zweites Buch von Anfang an zu einer Halbheit, und das ist die Ursache, daß die Kritik, trot aller Schonung und alles, im Vergleich zu Schottmüller, überreichlichen Lobs, das sie ihm, unserer Ansicht nach, un= verdientermaßen, hat zu teil werden lassen<sup>1</sup>), dennoch auch dieses Werk wieder nicht als eine befriedigende Lösung der Frage, sondern nur als einen einseitigen Versuch dazu hat erklären können, so daß selbst ein Mann, der sich sonst, darin Wenck noch übertreffend, so rühmend über dieses zweite Werk von Prut ausspricht wie Langlois?), trothem bemselben in Bezug auf seine Schlußfolgerungen immer noch Schottmüller und selbst Lavocats) vorziehen zu müssen erklärt, weil es "mehr ein geschickter, maßvoller, leidenschaftsloser, verführerischer Antrag, aber doch eben nur ein Antrag ("une requisitoire"), und zwar gegen Unschuldige", als ein gerechter Urteilsspruch sei. Also — was für uns die Hauptsache ist —: brauchen, als endgültige Lösung der Frage verwerten, kann man auch dieses zweite Prutsche Werk nicht, so wenig ober weniger noch als Schottmüller.

Sind somit jene beiden umfangreichen Veröffentlichungen nicht im stande gewesen, uns in der Absicht, die Frage nach der Schuld oder Unschuld des Templerordens zu einer befriedigenden Lösung zu bringen, zu beirren oder diese ganze Arbeit als eine überflüssige erscheinen zu lassen, so liegt dagegen die Sache wesentlich anders seit dem Auftreten eines dritten, die Templerfrage gründlicher zum Gegenstand seiner Untersuchung machenden Autors, nämlich zwar nicht des Franzosen Lavocat<sup>4</sup>), wohl

<sup>1)</sup> Bgl. barüber die Beurteilung von Wenck in den Gött. gel. Anz. 1890, Nr. 7, p. 253 – 274; sachlich durchaus mit unserem Ergebnis zusammenstimmenb, aber formell mit einer Schonung, bie gegenüber ber Behandlung, bie er Schottmuller an= gebeihen läßt, ein eigentumliches Gefühl von "zweierlei Dag" erweckt. — 2) In ber Revue hist. 1889, 40. Bb., p. 168-179. - 3) Bgl. über biesen weiter unten. -4) Über biesen möge an biesem Ort bas Wötige gesagt werben, wobei wir uns kurz Denn, wie schon der merkwürdige Titel anzeigt ("Proces des frères et de l'ordre du Temple, d'après des pièces inédites publiées par M. Michelet et des documents imprimés anciens et nouveaux", Paris 1888), so handelt es sich hier um ein Werk, bas in sich selbst zu wiberspruchsvoll ift, um besondere Beachlung in Anspruch nehmen zu können. Die Kritik hat es benn auch meist in ziemlich geringschätzigem Ton abgemacht: Langlois nennt ben Autor furzer Hand "absolument non avenu" (Revue hist. 1889, 40. Bb., p. 175). Damit tönnen wir uns einverstanden erklären. Bie wenig biefer Autor auf ber Sohe ber Zeit steht, zeigt sich barin, daß er nicht einmal Deutsch kann und baher alle Werke unserer Landeleute, einen Savemann fo gut wie einen Schottmuller, hat unverwertet laffen

aber des Anglo-Amerikaners H. C. Lea ("History of the Inquisition of the Middle ages", 3 Bbe., London 1888, darin die Templerfrage im III. Bb. p. 238—334 behandelt). Hier haben wir endlich einmal ein Werk, wie es die historische Kritik längst verlangt, aber weder durch Schottmüller noch vollends durch Prut empfangen hat; hervorgegangen nicht allein aus einer gründlichen Kenntnis der gesamten Zeitverhältnisse, und zwar ebenso der kirchlichen wie der weltlichen Faktoren, hauptsächlich bessenigen Faktors, der bei dem Untergang des Templerordens die ein-

muffen, soweit er nicht burch frangofische Schriftsteller von ihnen Renntnis hat: so kennt er Wilde burch seinen Lobredner Loiseleur und mit diesem zugleich auch ben ersten Standpunkt von Prut, ben ber "Geheimlehre". Bon andern beutschen Autoren polemisiert er einmal gegen — Schöll (p. 389). Unverzeihlicher noch ist seine Ignoranz in anberer Hinsicht, vor allem auf bem historisch=geographischen Gebiet: was er z. B. über ben Prozeß auf ber pyrenäischen Halbinsel berichtet (p. 819), ist nur erklärlich burch Unbekannts schaft bamit, daß in jener Zeit Castilien und Aragonien keineswegs zu einem und bemselben Reiche gehörten. Angesichts solcher Berwechslung fann uns ter "Hugues de Waldgraff, comte de la forêt Noire et du Rhin", mit bem er ben "comes Silvestris et Rheni" übersett (p. 320), nicht weiter befremben. Wohl aber nimmt uns wunber, bag berfelbe Berfasser selbst in ber historischen Geographie seines eigenen Baterlanbes so wenig bewandert ist, daß er nicht weiß, was er mit dem in den Prozesakten öfters erscheinenden praeceptor "Pontivi" anfangen soll und vergeblich im Wörterbuch nach einer Lokalität bieses Namens sucht. Unb boch liegt bie ehemalige Grafschaft "Ponthieu", bie, weil bamals noch im englischen Besitz, um so mehr ihren eigenen Prazeptor hat, nicht allzuweit von Rouen entfernt, wo ber Berfasser seinen Wohnsit zu haben scheint als "conseiller honoraire à la cour d'appel de Rouen". Lettere Uberschrift, die ben Berfasser als einen Mann bes Rechts zeigt, erregte in uns erst besonbere Erwartungen, hier einmal eine gerechte Beurteilung ber Templersache vom Stanbpunkt bes Rechts zu finden. Auch in biefer Hoffnung enttäuscht uns Lavocat, indem ce nicht leicht eine naivere und fritiklosere Rechtsprechung geben burfte, als bie uns bieser Richter, als ein wenig vorbilblicher Typus von Juristen, bietet. Denn er macht alles hübsch halb und halb: so glaubt er an ben teilweisen Grund jener Anklagen, indem er, mathematisch einfach, die am meisten zugestandenen Puntte als erwiesen annimmt; nur foll auch bei biesen eben eine harmlose und auf keinen Fall allgemein genbte Zercmonie, als Gehorsamsprobe u. bgl. vorliegen; wirkliche Reperei will er noch viel bestimmter als Prut auch jett absolut ausgeschlossen haben. Mag bieser Standpunkt auf ben ersten Anschein auch als bie naheliegenbste Auskunft erscheinen, bei näherem Buseben stellt er sich alsbalb als ber unhaltbarfte beraus. Im übrigen gehen wir nicht weiter auf diesen Standpunkt ein, da er seine Abfertigung zugleich mit ber zweiten Sphothese von Prut, ber "Entwicklung", ber er innerlich am nachsten steht, erfahrt. Trop biefer gewichtigen Mängel sind bem Buch Lavocats boch auch Vorzüge zu eigen, bie nicht verkannt werben follen: bestehend in manch treffenber Bemerkung, die es giebt, 3. B. über die Folgen der templerischen Katastrophe für den Einfluß der französischen Nationalität im Orient; sobann vor allem auch in seinen Beiträgen zur Kenntnis ber lokalen Berbreitung ber Templer über Frankreich. Solche Bemerkungen werben gelegentlich von une gur Sprache gebracht und verwertet werben.

schneibendste Rolle spielt und zum Schaben der Geschichtschreibung bisher allzu wenig ins Auge gefaßt worden ist: der Inquisition; sondern auch, was bisher gleichfalls von ben Geschichtschreibern bes Templer= ordens insgesamt zu sehr versäumt und erft von Schottmüller einiger= maßen ins Auge gefaßt worden ist, aus einer gründlicheren Durch = sicht der Originalquellen, vor allem der bedeutsamsten, der Prototolle ber päpstlichen Kommission in Paris. Giebt ihm ersteres, seine Bekanntschaft nicht nur mit ben weltlichen, sondern auch ben kirchlichen Faktoren jener Jahrhunderte, vor allem der Inquisition, deren Geschicht= schreiber par excellence er zu heißen verdient, ein entschiedenes Übergewicht über die bisherigen, einseitig nur vom weltlichen oder auch nur firchlichen Standpunkt ausgegangenen Historiker, so auch über Schottmüller so gut wie Prut, so macht vollends lettere Eigenschaft, daß er als der erste der bisher an die Offentlichkeit getretenen wirklich gründlich und kritisch die Protokolle auf ihren Inhalt hin angesehen hat, seine Arbeit zu einem unwiderleglichen und nach dieser Seite in der Hauptsache abschließenden Werke. Man wird baher verstehen, wenn wir mit sehr ge= mischten Gefühlen erst die Hinweisungen von Wenck!) und die Rezension von Langlois?), sodann Lea selber gelesen haben. Denn da findet sich, wenn auch in aller Kürze, so boch in der Hauptsache ziemlich vollständig alles das, was Verfasser dieser Arbeit als seine eigene Entdeckung schon vor Jahren einem bekannten Historiker mitteilen konnte und auf dessen Offenbarung vor der fachwissenschaftlichen Welt er sich am meisten gefreut hatte: die Entdeckung, welche auch Wenck als besonders wertvoll in seiner oben erwähnten Besprechung angeführt hat, von der merkwürdigen Verschiedenheit oder auch Übereinstimmung der Zeugen vor der papstlichen Rommission, je nachdem sie früher von verschiedenen oder demselben Diözesanbischof verhört worden sind oder auch etwa einen und benselben Kerker geteilt haben, u. dgl. m. Angesichts dessen mußte Verfasser sich fragen, ob es noch einen Sinn habe, seine ganze Arbeit, so nahe bem Abschluß sie war, in Druck zu geben, auf die Gefahr hin, lauter Er= gebnisse zu bringen, die schon von einem andern für die wissenschaftliche Welt gewonnen worden sind. Wenn Verfasser diese Bedenken zuletzt überwunden und sich zur Fortsetzung, unter entsprechender Umarbeitung, dieser Arbeit entschlossen hat, so haben ihn, neben anderweitiger Aufmunterung, vor allem zweierlei Erwägungen hiezu bestimmt:

1. Die Form, in welcher jene Lösung der Templerfrage bei Lea

<sup>1)</sup> In seiner Besprechung von Prut' "Entwicklung und Untergang des Tempels herrenordens" in den Gött. gel. Anz. 1890 Nr. 7, p. 253—274. — 2) An dem bereits oben (p. 7) genannten Ort (Rovne hist. 1889, 40. Bb., p. 168 sj.).

zu finden ist. Denn enthalten in einem viel größeren, dreibändigen Werke in englischer Sprache, dürfte Leas Arbeit, schon wegen der bedeutenden Rosten des ganzen Werks, eine verhältnismäßig geringere Berbreitung, zumal auch bei uns, finden, als die Lösung dieser wichtigen Frage ver-Sodann hat dies, daß dort das Problem im Zusammenhang mit der Geschichte der Inquisition abgehandelt wird, die Folge, daß bei aller Bekanntschaft mit den übrigen Faktoren doch diese Seite vor allem hervorgekehrt wird, die sonstigen Faktoren aber verhältnis= mäßig mehr zurücktreten. Und boch sind diese bedeutsam genug, um jedenfalls bei einer Arbeit, die es nicht sowohl mit der Frage nach dem Anteil der Inquisition als mit der nach dem Anteil aller Faktoren, in erster Linie der Templer selbst, an ihrem Untergang zu thun hat, eingehender ans Licht gestellt zu werden. Dazu kommt, daß Lea, in dem natürlichen Bestreben, sich durch den Templerprozeß nicht gar zu unverhältnismäßig viel Raum wegnehmen zu lassen — er ist schon jest bem Umfang nach weitaus am reichlichsten von den einzelnen Spezialfällen der Inquisition, mit denen es der 3. Band zu thun hat, bedacht — die Er= gebnisse seiner Untersuchung doch kürzer und summarischer zusammenfaßt, als erforderlich scheint, um die Frage als eine endgültig abgemachte betrachten zu können. Denn dazu dürfte doch die summarische Darbietung der Resultate der Rechnung nicht genügen, sondern erst die Darlegung der Manipulationen selbst, die zu jenem Ergebnis der Rechming führen, ober ber einzelnen Posten, aus welchen sich die ganze Summe zusammen= Erst wenn das ganze Material kritisch gesichtet dar= geboten wird, also daß jedem sachverständigen Leser ermöglicht ift, selbst das Urteil zu fällen, das auf Grund des gesamten Materials gefällt werden muß, ist an einen definitiven Abschluß der Sache zu denken. Von solchen Erwägungen ausgehend, hat schon Schottmüller zu seinem umfang= reichen Werke hin eine besondere Arbeit über den Prozes vor der päpst= lichen Kommission in Aussicht gestellt, sich aber wohl durch die geringe Ermunterung, die ihm die Kritik unter Anführung Wencks auf Grund der Mängel seines Hauptwerks dafür zu teil werden ließ, davon wieder abschrecken lassen: obgleich Wenck selbst eben bei der Rezension seines Werks das Verlangen nach einer zusammenfassenden, das gesamte Material statistisch — wie Schottmüller für einzelne Partien gethan hat — über= sichtlich zusammenstellenden und so abschließenden Arbeit ausgesprochen hat. Eine solche statistische Zusammenstellung der Hauptpunkte ist von Anfang an eine der Hauptabsichten, die Verfasser bei dieser Arbeit vorschwebten, gewesen, verbunden mit einer kritischen Verwertung der bisherigen Arbeiten und Zusammenfassung des von ihnen allmählich überreichlich dargebotenen

Waterials in einer abschließenden Arbeit. Und daß dieses Bedürfnis auch nach dem Erscheinen von Lea noch fortbesteht, dafür dürfen wir uns u. a. auch auf das Zeugnis von Langlois berusen, der, nachdem er (in der schottmüller, Lavocat, Pruz und Lea nebst noch zwei anderen, speziellere Teile der Templergeschichte behandelnden Autoren desprochen hat, nun erst recht das Bedürfnis nach einer auf all dies Material gestützten abschließenden Arbeit empfindet. Möge es dem Versasser am Schlusse geslungen sein, dieser hohen Aufgabe, zusammen mit der zweiten, die er sich gestellt hat, gerecht zu werden!

Diese zweite Aufgabe geht aus von der Beobachtung, die wir wieberholt anläßlich ber Rezensionen dieser letten Jahre über die temp= lerischen Werke zu machen hatten, welch merkwürdiger Schonung sich da ber Mann erfreut, ber boch weitaus am nachhaltigsten und ausgiebigsten auf diesem ganzen Gebiet gefündigt und unter allen in Betracht kommen= den Autoren die widerspruchsvollste Haltung eingenommen hat: Prut! Eine gründliche Zurechtweisung dessen scheint uns nicht bloß eine Pflicht der Wahrheit und Gerechtigkeit, schon gegenüber Schottmüller, der unter jener Bevorzugung um so mehr zu leiden hat, zu sein, sondern mas wich= tiger ist, es erscheint auch eine endgültige Entscheidung der Temp= lerfrage unmöglich, solange man Prut noch so viel Ehre anthut, wie bermalen geschieht, solange man seine Aufstellungen so ernsthaft nimmt und ebendamit ihnen noch so viel Berechtigung ober nur auch Schein des Rechten zugesteht, als von mancher Seite jetzt noch der Fall Zum endgültigen Abschluß der Frage nach der Schuld ober Unschuld ber Templer scheint uns notwendig zu ge= hören der Nachweis, auf welch unverantwortliche Weise bisher seitens berer, welche die Schuld bes Ordens be= hauptet haben, verfahren worden ist, wie luftig und widerspruchsvoll die Gebäude find, die man in dieser Richtung bisher konstruiert hat. Und um diesen Nachweis zu liefern, giebt es nicht leicht einen dankbareren und glücklicheren Angriffspunkt als eben Prut. Das macht, daß dieser nicht bloß zulett noch in jener Richtung das Wort ergriffen hat und somit in seinem Werke die Quintessenz der Früheren uns giebt; sondern mehr noch, weil Prut in der That als der bedeutendste Vertreter

<sup>1)</sup> Rămlich 1. Henri de Curzon, La maison du Temple de Paris, histoire et description, avec deux planches, Paris, Hachette 1888, 356 p. in 8°; unb 2. L. Delisle, Mémoire sur les opérations financières des Templiers, im XXIII. Bb., 2. Teil ber "Mém. de l'Académie des inscriptions et belles lettres", 248 p. in 4°.

von nicht bloß einer, sondern eigentlich zwei entgegenstehenden Auffassungen anzusehen ist: einmal berjenigen, welche in den Temp= lern wirkliche und wahrhaftige Reger erblickt und ihre Ber= urteilung als solcher auf Grund der bekannten Artikel als eine rechtmäßige ansieht; und sodann derjenigen, nach welcher sie eigent= lich keine Reger gewesen, sondern nur höchstens auf dem Weg dazu gewesen ober als solche erschienen wären auf Grund etlicher falsch gebeuteter absonderlicher Bräuche von an sich harmloser Art, die unter ihnen im Schwange gegangen seien. Gerade also, daß Prut so in allen Farben schillert, das macht seine Bekämpfung zu einer so fruchtbaren Aufgabe: denn es lassen sich hiebei der Reihe nach alle die Gründe, welche für die Schuld der Templer, und zwar in verschiedenem Grad, vorgebracht worden sind, wie auch die Schrift= steller, welche für diese Seite eine Lanze eingelegt haben, einer um ben andern abmachen; so insbesondere auch die beiden Franzosen, welche jedes mal als Sekundanten für seine Partei Prut zur Seite stehen: nämlich für das erstemal Loiseleur, das zweitemal Lavocat 1). Daher ist die Widerlegung von Prut weber ein überflüssiges Werk - wie etwa einen Toten noch töter machen, denn als tot gebärdet sich Prut weder selbst noch wird, daß er tot ist, allgemein genügend erkannt — noch auch überhaupt nur eine negative Arbeit: Der Leser wird dies alsbalb bei der Lektüre dieses ersten Teils merken, wo wir eine Fülle von Fragen zu besprechen haben werden, die von der gegnerischen Seite aufgeworfen worden und wichtig genug sind, eine Antwort zu finden, vor allem auch solche, die von selbst zur Position werden und die deutlichsten Beweise für die Unschuld des Ordens barbieten, ohne daß bei ber summarischen Art, mit der Lea sich begnügt hat, dieselben von ihm mehr als höchstens gestreift worden wären, ober überhaupt einer der Früheren gründlicher darauf gekommen wäre. Wir verweisen dafür nur auf unsere Ausführungen über die Templerregel, welche sich als eine Ergänzung und großenteils wieder Berichtigung einer dritten flüchtigen Arbeit von Prut enthüllen werden, nämlich des von ihm in den Königsberger Studien2) über die Templerregel Bemerkten.

<sup>1)</sup> Allerdings in sehr verschiedener Weise; denn während, wie oben schon gesagt worden ist, ersterer die Erundlage seines ersten Standpunkts, der "Geheimlehre", ist, so sehr, daß diese eigentlich nur als eine Übersetzung und "Bervollständigung" von Loiseleur sich darstellt, so ist die "Unterstützung", die er von dem zweiten, Lavocat, ershält, eine beiderseitig undewußte. Weder kennt Lavocat Prut — er kann ja überhaupt gar nicht Deutsch — noch Prut Lavocat, weil beide Bücher ziemlich gleichzeitig gesichrieben worden sind. — ") Königsberger Studien I, p. 145—180.

Somit wird unser Buch in zwei Teile zerfallen: 1. einen polemisch-kritischen oder negativen im weiteren Sinn, der die Auseinandersetung mit Prut bringen wird, d. h. mit den beiden von
ihm vertretenen Standpunkten: erst dem in der "Geheimlehre" zum Ausbruck kommenden, den "unwiderleglichen" Beweis für die ausgesprochene
Reterhaftigkeit der Templer behauptenden und antretenden, den wir der
Kürze halber als "Proto-Prut" bezeichnen möchten; sodann dem in
der "Entwicklung" vertretenen, halb und halb die Schuld der Templer
leugnenden, halb sie noch festhaltenden: dieses ist der "DeuteroPrut"). Nachdem so gewissermaßen der Schuld hinweggeräumt ist,
kann sich im zweiten Teil der positive Ausbau vollziehen, der uns
zeigen soll, worin denn nun der Templer Schuld eigentlich
bestand? d. h. nicht bloß ihre, sondern auch die Schuld aller der
anderen Faktoren, die an ihrem Sturz mitbeteiligt sind.

Denn dies ist das Absonderliche an diesem Prozeß, daß wir als Schuldige im eigentlichen Sinn und durch das Ganze gerichtet nicht bloß die Templer finden werden, sondern ebenso und zum Teil mehr noch fast sämtliche Hauptmächte der damaligen Zeit in Staat und Kirche: in ersterem vor allem das Königtum selbst, aber auch eine Reihe anderer von diesem teils inspirierter, teils gemißbrauchter Faktoren; in letterer nicht nur die persönlichen Spiten, sondern das ganze kirchlich=mittelalterliche System, das sich hier noch einmal ungehindert, oder vielmehr in seiner eigentümlichen Richtung staat= licherseits absichtlich befördert, auswirken barf, um so einen dritten Un= schuldigen zu Fall zu bringen, zu dessen Vernichtung vermöge seiner ab= sonderlichen Stellung sonst weder der eine noch der andere Faktor im stande gewesen wäre, der nun eben ihrem vereinigten Zusammenwirken zum Opfer fällt. Und zwar fällt er zum Opfer eben infolge seiner eigen= tümlichen Mittelstellung, welche er noch aufrecht erhalten will in einer Zeit, wo es galt, sich für oder wider eine jener, in seltsamem Bündnis zur Zeit miteinander vereinigten, im Grunde aber einander feindseligen Mächte deutlich zu erklären. Denn gewiß: hätten die Templer die neu

<sup>&</sup>quot;) Und zwar sei es gleich an bieser Stelle gesagt, daß, wie uns einerseits das Bestreben von Prutz, ben Unterschied seiner jetzigen Auffassung gegenüber seiner früheren möglichst geringfügig erscheinen zu lassen, zwingt, seine erste wie seine zweite Hypothese um so mehr auf ihre Berschiedenheit hin anzuschen; so andererseits die rücksichtslose Art, mit der Prutz die sanste und schonende Bezugnahme Schottmüllers vergilt, uns darüber belehrt hat, daß Prutz nicht zu den Schriftstellern gehört, denen gegenüber eine schonende Behandlung sich empsiehlt: sondern, da wir uns doch der herbsten und schärssten Behandsung werden versehen müssen, so wollen wir diese lieber wenigstens verdienen, als daß wir sie unverdient über uns ergehen lassen müssen.

aufgehende Sonne der mit der mittelalterlich unklaren Vermischung von geistlicher und weltlicher Macht brechenden, auf ihrem, dem staatlichen Gebiete die absolute Souveränität anstrebenden Monarchie begriffen und bemgemäß sich dieser Monarchie zur Verfügung gestellt; gewiß, kein Mensch in Frankreich und der Welt wäre je auf die Idee ihrer Regerhaftigkeit gekommen und wenn ihr Untergang benn doch nicht für alle Zeiten wäre abzuwenden gewesen, so wäre er vielleicht doch erst ein halbes Jahrtausend später erfolgt und hätten sie die Genugthuung gehabt, zusammen mit ber absoluten Monarchie unterzugehen. Oder hätten sie der aufstrebenden Monarchie Philipp des Schönen gegenüber eine klare und entschiedene Position eingehalten; gänzlich diese absolute Monarchie aufzuhalten wären sie zwar wohl schwerlich im stande gewesen, da sie allzu gebieterisch in ber Entwicklung der Zeit lag: aber ob gerade Philipps Regierungszeit in der Geschichte eine solch glückliche Stappe auf dem Wege dieser Ent= wicklung bedeuten würde, erscheint uns boch im besten Falle sehr fraglich und im schlimmsten Falle wären sie rühmlich in einem großen Kampfe unterlegen.

Auch so freilich ist ihr Ende, wenn auch nicht rühmlich, boch lehr= reich genug und um so mehr, je mehr man die wahren Ursachen des= selben erforscht und aufspürt. Vollends lehrreich für den, der die Ge= schichte der Vergangenheit darauf ansieht, um für die Gegenwart zu lernen und den Gang der Zukunft ahnend sich vorauszugestalten. Für den sind auch die Beziehungen dieses Prozesses, der in seiner Art das unge= heuerste und schmachvollste Unrecht bedeutet, wovon die Blätter ber mittelalterlichen Kirche zeugen, zu ber Gegen= wart, die sich schon in der mannigfaltigen Auffassung der Templerfrage selbst seitens der verschiedenen Richtungen, denen die Geschichtschreiber dieses Prozesses angehörten, verrät, deutlich genug und er ahnt, daß es sich um mehr handelt, als um die endliche Erledigung eines interessanten Problems aus der Vergangenheit, das seit Jahrhunderten die bedeutendsten Männer immer besonders angezogen hat, einen Napoleon I. so gut wie Lessing oder, in unsern Tagen, einen Kaiser Friedrich III. so gut wie einen Ranke und Döllinger'). Es scheint uns ein gutes Zeichen

Bei ben beiben großen Historikern ist ja durch ein eigentümliches Zusammentreffen ihr Urteil über den Templerprozeß gewissermaßen das lette, was sie uns hinterslassen haben. Das trifft freilich nur für Döllinger im eigentlichen Sinne zu, insofern der Vortrag, den er noch wenige Wochen vor seinem Ende über diese Frage gehalten hat, wirklich die lette seiner historischen Thaten gewesen. Bon Ranke läßt sich nur insofern sagen, daß er mit den Templern sein Tagewerk beschlossen habe, als wenigstens der lette (VIII.) Vand seiner Weltgeschichte, freilich auch dieser nicht mehr von ihm selbst, sondern von der Hand seiner Schiller nach um 20 Jahre zurückliegenden Vors

für unsere Zeit, ein Zeugnis für den in ihr waltenden besseren Geist der Gerechtigkeit und Wahrheit, daß es ihr vorbehalten gewesen ist, auch diese Frage der Jahrhunderte zum Austrag zu bringen. Denn, Gott sei Dank, so ist es nicht, wie noch vor wenigen Jahren angesichts der wider= sprechenden Arbeiten von Schottmüller-Prut mancher befürchten mochte, daß diese Frage nur als eine Gelegenheit, in pro und contra seinen historischen Scharfsinn zu entwickeln, aber als ein im Grunde unlösbares Problem anzusehen sei, wie noch Napoleon I., gestützt auf die wider= strebenden zeitgenöffischen Berichte, meinte 1); sondern, wie schon Lea wohl ben meisten nun klar gemacht haben wird und wir vollends allen klar machen möchten, so ist hier in Wahrheit eigentlich nichts weiter nötig, als die Hauptquellen, die Protokolle des Prozesses, gründ= lich zu lesen. Wer das irgend gründlich thut, der wird — das ift unsere Überzeugung — gestehen mussen, daß der Templerorden in ben Hauptpunkten der Anklage, betreffs seiner Abirrungen von der kirchlichen Rechtgläubigkeit, also ber ihm vorgewor= fenen Reperhaftigkeit, so unschuldig und rein gewesen ift als der heilige Vater selbst. Dies ist das gerade Gegenteil von dem, was Prut in seinem ersten Werke, und immer noch etwas ganz anderes, als was er auch in seinem letzten behauptet. Wie wir dieses unser Urteil begründen, haben wir im folgenden zu zeigen.

Der Gang unserer Untersuchung wird denn, entsprechend der Aufgabe, die wir uns gestellt haben, der sein: den Ausgangs=

lesungen bes Meisters selbst bearbeitet, hiemit schließt (p. 621-623). Schon bas zeit= liche Zurudliegen jenes Urteils, inbem vor 20 Jahren bie lette, erft zur genaueren Renntnis bes Templerprozesses führenbe Etappe bes templerischen Streits noch nicht angebrochen war, macht es uns in mancher Hinsicht erklärlich, wie auch bieser erste Hiftoriker sich babin neigen konnte, einen gewissen haretischen Bug, aus ber langen Nahe bes Muhamebanismus erwachsen, bei ben Templern anzunehmen und sie in religiöfer hinsicht als Gesinnungsverwandte Manfreds und Friedrichs II. anzuschen. Als tieferer Grund erscheint uns allerbings auch bei Ranke ein gewisser Mangel in Bezug auf bas Berftanbnis bes religiösen Faktors; auch bei ihm verbirgt fich nicht, daß er eben in erster Linie Profanhistorifer ist, bagegen mit ber Kirchengeschichte von Hause aus weniger vertraut. Anders bei Döllinger, bessen Stärke eben bas Gebiet ber Rirdengeschichte ift, auf welchem Felbe zu lernen und immer gründlicher ben Geist ber Jahrhunderte zu erfassen er eben die letten Jahrzehnte seines Lebens in so be= wunderungswürdiger Beise bestrebt gewesen ift. Und als eine Frucht dieser immer tiefer einbringenben Stubien burfen wir auch seinen letten Bortrag über ben Templer: prozeß betrachten, ber, soweit er uns vorliegt (Afab. Bortr. III, p. 245-273), völlig mit der von uns gewonnenen Auffassung übereinstimmt. — 1) Daß sie nämlich un: möglich jest mehr entschieden werben fonne, ba ja schon die Zeitgenoffen geteilter Mei= nung gewesen seien: cf. Loifeleur p. 2.

punkt bildet die Polemik gegen Prut und, als Grundlage hiezu, die Darstellung seines Standpunkts. Da ja aber von ihm nicht ein, sonbern zwei - und zwar die beiden epochemachenbsten unserer Auf= fassung gegenüberstehenden — Standpunkte vertreten und somit auch dar= zustellen und zu bekämpfen sind, so bleibt uns hiebei ein doppelter Weg: entweder wir stellen zuerst beide Hypothesen ohne weitere Kritik neben= und nacheinander dar und geben erst dann die Widerlegung von beiderlei Auffassungen, zuerst ber ersten, sodann der zweiten; oder wir machen jede der beiden Hypothesen für sich ab, indem wir auf die Darstellung der ersten alsbald auch ihre Kritik folgen lassen und ebenso dann die zweite Hypothese behandeln. Jener erste Weg hätte den Vorzug, daß dadurch die Polemik gegen die erste Hypothese wesentlich verkürzt würde, indem wir die Widerlegung seiner erstmaligen Aufstellungen großenteils Prut selber beforgen lassen könnten. Trothem mählen wir lieber ben zweiten Weg, jede Hypothese für sich abgesondert zu behandeln, weil dieser Weg den noch größeren Vorzug hat, nicht bloß sich an die historisch=genetische Aufeinanderfolge beider Hypothesen anzuschließen und somit die Wider= legung der ersten Hypothese zugleich von selbst zu der zweiten überleitet, sondern auch, da dieser zweite Standpunkt von Prut nichts ist als eine eben auf halbem Wege stehen bleibende "Entwicklung" zum Gegenteil des ersten, zu der Auffassung, die wir haben, so hat er auch den weiteren Vorzug, sozusagen die natürliche Brücke zu bilden zwischen jenem ersten Standpunkt von Prut, seiner "Geheimlehre", und unserem Standpunkt, der mohl auch für Prut die dritte und lette Stufe seiner "Entwicklung" bilden wird. Wie dieser lette Standpunkt aussieht, das wird somit in einem letzten Teile oder in dem zweiten Hauptteil zu zeigen sein, in welchem die positiven Ergebnisse unserer Untersuchung zu= sammengefaßt werden sollen. Doch ehe wir zu diesem zweiten Hauptteil übergehen, werden wir noch einen Blick auf die ganze Art und Weise, wie Prut zu seinen zweierlei Standpunkten der Reihe nach gekommen ist, zu werfen haben. Und da die Erklärung dafür eben in seiner Art von Quellenbenützung liegt, so wird dies der Ort sein für eine kurze Kritik der hauptsächlichsten Quellen, die für unsere Untersuchung in Betracht kommen, wobei eben die Prutschen Quellen und seine Art, sie zu benützen, besonders zu beleuchten sein werden.

Zunächst also: was sagte benn Prut früher?

## Erster Hauptteil. Polemisch-kritischer Teil.

## 1. Kapitel.

## Darstellung der Prutschen Hypothese in der "Geheimlehre" etc. des Proto-Prut.

Zum Ausgangspunkt für die Auffassung des Templerordens 1), die Prut in der "Geheimlehre" vertritt, dient seine der bisherigen entgegen= gesetzte neue Anschauung von brei allgemeineren Faktoren: nämlich des Ursprungs der Kreuzzüge, des ursprünglichen Verhältnisses von Christentum und Islam und der kultu= rellen Bedeutung des letteren überhaupt. In Betreff des ersteren Punktes ist seine Entdeckung, daß die bisherige, hauptsächlich "von kirchlichen Autoritäten gestütte" Ansicht?), wonach die Kreuzzüge "aus einem unwiderstehlichen Aufschwung der reinsten Glaubens= begeisterung entsprungen" sein sollen, eine ganz falsche auf einer gänz= lichen Verkehrung des wirklichen Thatbestandes beruhende sei, wie die ganz andere Resultate ergebende wissenschaftliche Forschung der neueren Zeit genügend nachgewiesen habe. Denn, wie er an einer andern Stelle 3) sagt: "Gewiß haben religiöse Begeisterung und kirchliche Er= regtheit auf die Kreuzfahrer mächtig eingewirkt, aber gemacht haben sie die Kreuzzüge nicht." Für diese sollen vielmehr neben den politischen Kombinationen jener Zeit weit mehr materielle Erwägungen

<sup>1)</sup> Ober, wie Prut in ber "Geheimlehre" noch konstant schreibt, bes "Tempels herrens Orbens". In ber "Entwicklung" verrät er seine entgegenkommendere Stellung schon baburch, daß er, wenn er auch auf bem Titelblatt die offiziell ja wohl richtigere Benennung "Tempelherren" beläßt, im Text doch ohne weiteres wieder wie andere von "Templern" redet, unter welch abgekürztem Namen die wissenschaftliche Welt den Orben kennt, weshalb wir auch nicht einsehen, warum davon abzehen? — 2) Geheiml. p. 7. — 3) Einseitung zur "Kulturg. d. Kreuzz." p. 17.

aller Art, aus den sozialen Verhältnissen des Mittelalters entspringend, maßgebend gewesen sein als ideale Impulse und religiöse Motive. bisherige Ansicht habe zu ihrer Grundlage gehabt vor allem eine ganz falsche Anschauung von dem ursprünglichen Verhältnis von Christentum und Islam zu einander. Reineswegs seien diese näm= lich von Anfang an in bem feinbseligen Verhältnis zu einanber gestanden, wie die kirchliche Überlieferung dies später darzustellen pflegte und wie dies freilich für die spätere, ja im ganzen noch für die jezige Zeit gelte, aber eben wesentlich als eine Wirkung, nicht als eine Ursache der Kreuzzüge. Denn der Islam soll seiner innersten Natur nach keineswegs intolerant ober gar eroberungssüchtig sein oder gewesen sein, sondern beides nur geworden sein durch die wüten= den Angriffe der Christenheit auf die Grundlagen seiner Existenz, welche er während zweier Jahrhunderte von seiten der Christenheit zu erfahren hatte, und welche im Eifer der Verteidigung freilich auch seinerseits den Fanatismus aufstachelten und ihn bazu zwangen, in dem Chriften seinen gefährlichsten und unversöhnlichsten Feind zu erblicken. Von Hause aus sei ihm diese Auffassung um so ferner gelegen, als er seinem ursprüng= lichen Wesen nach weit mehr Verwandtschaft mit dem Christentum aufweise, als für gewöhnlich angenonmen zu werden pflege. Nicht nur Muhamed selbst habe ja nicht wenige Dogmen wie aus dem Judentum, so auch aus dem Christentum geradezu in seine neue Lehre herüber= genommen, sondern auch nachher habe die nahe Berührung mit der drift= lichen Bevölkerung des Orients fortgesetzt die religiösen wie die sittlichen Anschauungen der Muhamedaner nicht wenig beeinflußt. Aus diesen innerlich verwandten Elementen und den äußerlichen Rücksichten, mehr als aus der Gewaltsamkeit der Ausbreitung soll sich der Übertritt so vieler Christen erklären lassen. Um so leichter, da der Islam den sittlich Höherstehenden bei näherer Betrachtung und Vergleichung mit dem damaligen Christentum, wie es sich unter der Herr= schaft der griechischen Orthodoxie im Orient gestaltete, mit nichten als etwas Schlechteres habe erscheinen mussen, sondern im Gegenteil in nicht wenigen Beziehungen als eine höhere Religionsstufe sich geoffen= bart habe, wie er denn auch nicht nur mit dem Arianismus nicht wenige Züge gemeinsam habe, sondern auch von seiten der katholischen Orthodoxie durch einen spanischen Schriftsteller geradezu mit der Refor= mation 1) verglichen worden sei. Und zwar führt Prut diesen Vergleich offenbar mit zustimmender Absicht an. Denn dies ist eben das dritte

<sup>&#</sup>x27;) ef. zu vorstehenden Aussührungen Kulturg. d. Kreuzz., 1. Kap.: "Jelam und Christentum", p. 21—35.

seiner Postulate, welches er mit besonderer Vorliebe überall zu allgemeiner Anerkennung zu bringen sucht, daß der Jelam in seinem Gesamtwesen dem orthodogen Christentum des Mittelalters nicht nur nicht untergeordnet, sondern in zahlreichen Beziehungen, insbesondere in seiner fulturellen Wirkung, demfelben entschieden überlegen gewesen sei. Diesem Eindruck habe sich auch ber Abendländer nicht verschließen können, der als Kreuzfahrer ins heilige Land und dort mit den Vertretern des Islam in Berührung gekommen sei. Und je mehr ihm in der Heimat von seinen kirchlichen Oberen und den kreuzzugpredigenden Mönchen diese als Feinde seines Glaubens in den schwärzesten Farben gemalt worden seien, als der Auswurf der Menschheit und die Geißel der armen frommen Christen des Morgenlands, um so mehr habe er erstaunt sein müssen über den Unterschied in der Wirklichkeit: in diesen Feinden seines Glaubens Menschen zu-finden, die in so vieler Hinsicht, nicht nur hinsichtlich ber Tapferkeit, ihm nicht nachstanden, ja an äußerlicher Bildung wie an Ebelsinn und Großmut des Charakters ihn vielfach übertrafen, in jedem Fall aber gegenüber den verkommenen Christen des Morgenlandes, die zu retten er die weite Fahrt angetreten hatte, wie gegenüber der glaubens= und sitten= losen Mischbevölkerung von abenbländischen Christen und Sprern, den Pullanen, einen beschämenden Eindruck erweckten. Aus dieser Beobachtung sei dann in weiten Rreisen jene Stimmung erwachsen, die gerade das Gegen= teil der von den Päpsten beabsichtigten Früchte erzeugte, nämlich anstatt der Vermehrung ihrer Weltherrschaft durch Unterwerfung auch des Orients unter ihr allein gültiges Machtgebot Untergrabung ihrer Autorität auch in den Ländern des Abendlands, wo dieselbe bisher am wenigsten bestritten worden war, Zweifel an der Alleingültigkeit nicht nur der katholischen, sondern auch der driftlichen Lehre überhaupt; und so im ganzen genommen eine geistige Befreiung von den Fesseln des Dogmas, welche den Thron des herrschsüchtigen Papsttums eben da ins Wanken brachte, wo es ihn am stärksten zu befestigen und zu seiner Anerkennung die ganze Welt zu zwingen gebachte. Und am weitesten vorangeschritten in biesem Prozeß geistiger Befreiung vom Dogma sei man natürlich auf dem Schauplat des Kampfes selbst gewesen, wo die beiden Weltanschauungen am nächsten und häufigsten zusammentrafen, in Syrien=Palästina: in den Staaten der Kreuzfahrer selbst, welche, aus den verschiedensten nicht nur Nationalitäten, sonbern auch Bekenntnissen des Abend= wie Morgen= lands zusammengesetzt, der natürliche Herd waren für Abschleifung und Berwischung der konträrsten, sonst für unvereinbar gehaltenen Gegenfäße. In diesen Staaten stelle sich uns nicht nur das eigentliche Produkt der

Vermischung, die Mischlingsbevölkerung der Pullanen, von Hause aus als ein ebenso glaubens= als sittenloses Gesindel dar, sondern auch die besseren Elemente, die eigentlichen Rreuzfahrerkreise, die Kleriker und Ritter zeigen sich bald mehr oder weniger von demselben Geiste berührt und angesteckt. So vor allem die Ritter und unter diesen wieder in erster Linie diejenigen, welche ständig im heiligen Land ihren Sitz nahmen und in ihrer Ver= mischung des geistlichen und weltlichen Charakters selbst wieder eines der merkwürdigsten Produkte der Kreuzzüge sind, die geistlichen Ritter= orden. Für diese Kreise habe als stärkstes Mittel zur Erschütterung ihres bisherigen Autoritätsglaubens gewirkt die Erkenntnis von dem unaufhalt= samen Sieg des Islam, welche um so peinlicher und tiefer empfunden worden sei, je gewaltiger sich jene dem unabweisbaren Gang der Dinge entgegenzustemmen suchten. Die Folge sei gewesen für die einen Gleich= gültigkeit und Indolenz gegen die bisherige Sache, den Kreuzzugsgedanken, wie die Religion überhaupt, andere aber seien noch weiter gegangen zu völliger Verzweiflung am ganzen Christentum und offenem Abfall von demselben mit Übertritt zum Islam ober zu andern der bisherigen Art von Christentum entgegengesetzten Sekten. Daraus erkläre sich die Masse von Sekten im 12. und 13. Jahrhundert mit ihrer Opposition gegen das landläufige Christentum, vor allem gegen das Papsttum. Daraus dann auch die merkwürdigste Verirrung dieser Zeit, die Häresie des Templerordens.

Diese Härene erscheint freilich auch bei Prut nicht als der eigent= liche und zunächst entscheibenbe Grund zu dem Sturze des Ordens. Dieser sei vielmehr in der politischen Stellung desselben zu suchen 1): in der Opposition, in welche derselbe schon "sehr bald nach dem Beginn seiner rasch aufwärts führenden Laufbahn zu den in den Rrenzzügen eigentlich leitenden und tonangebenden Mächten getreten war." Schuld an dieser Opposition sei die Verweltlichung infolge seiner Gier nach Besitz, welche den Orden über alle Be= denken, ja selbst über das gemeinsame Interesse der Christenheit sich habe hinwegsetzen lassen. "Zum Erweis dieser schon von den Zeitgenossen offen ausgesprochenen Anschuldigung dient eine lange Reihe durchaus beglaubigter Thatsachen, welche an der bis zum Verrat an der driftlichen Sache sich verirrenden eigennütigen Politik des Ordens keinen Zweifel mehr übrig lassen 2)." Unter biefen "Thatsachen", aus welchen sich leicht ein förm= liches Sündenregister zusammenstellen lasse, wird nun insbesondere das Scheitern der Expedition gegen Damaskus und bamit bes

<sup>1)</sup> Prut, Geheiml., II. Abschn., p. 11 ff. - 2) Geheiml. p. 11.

zweiten Rreuzzugs angeführt, wofür "fast einstimmig" von den Zeit= genossen in erster Linie der Templerorden verantwortlich gemacht werde 1). Dann kommt der Haber des Ordens mit den Fürsten, welche seinem allzuschnellen Wachstum entgegenzutreten wagten ober auch nur die ihnen zugemutete Förderung desselben zu verweigern den Mut hatten. leugbar" sei, "daß der Tempelherren-Orden in seinem Verhalten gegen= über den mohamedanischen Fürsten fast alle Zeit nur durch die Erwägung seines eigenen Vorteils bestimmt wurde, eine billige Rücksichtnahme auf die Interessen der Christenheit insgesamt eigentlich nie gekannt hat": so, wenn er, sobald es sein besonderer Vorteil mit sich bringe, in Zeiten all= gemeiner Heerfahrten der Christenheit einen Separatfrieden mit den Sultanen schließe -- z. B. unter Ludwig bem Heiligen gegenüber Damas= fus — oder "die schuldige Teilnahme an den allgemeinen Reichsheerfahrten in schnöder Selbstsucht kurzweg verweigere (so 1168 gegenüber Agnpten)2)". Ebenso aber umgekehrt, wenn die Ordensoberen wegen irgend eines Glück verheißenden Raubzugs wenig sich um die von dem Reich und den andern Ständen vereinbarten Friedensschlüsse und Waffenruhen kümmerten, son= dern die wüste Fehde auf eigene Faust fortsetzten, "unbekümmert um den schweren Nachteil, welcher der Gesamtheit daraus erwachsen mußte" 3). Ganz besonders werden hiebei dem Orden zwei bekannte Vorfälle ins Wachs gedruckt, welche allerdings von jeher dessen Konto besonders belastet haben: nämlich einmal die schnöbe Verräterei mit Rasr=Edbin 1154, wo der Orden sich nicht scheute, gegen einen freilich bedeutenden Judaslohn "eine im Interesse der Kirche und der ganzen Christenheit bringend zu wünschende Entwicklung zu durchkreuzen"4); und dann als ein "noch viel anstößigerer Vorfall" die "rohe und rechtlose" Gewalt= that 5) an den Gesandten des Alten vom Berge, des Häuptlings der Assassinen 1172, wodurch nicht bloß die von König Amalrich mit solchem Jubel aufgenommene Hoffnung, diese gefürchtete Sekte für die Sache ber Christenheit zu gewinnen, für immer verloren ging, sonbern statt bessen der Fanatismus derselben gegen die Christen erst recht ent= zündet und herausgefordert wurde. Aber nicht einmal der schwere Konflikt, in welchen aus diesem Anlaß der Templerorden mit dem ganzen Reich Jerusalem um ein Haar verwickelt worden wäre und welcher, wie Prut vermutet, wohl nur dadurch verhütet worden sei, "daß König Amalrich schließlich doch den aussichtslosen Kampf mit der übermächtigen und ihm unentbehrlichen Rittergenossenschaft zu vermeiden vorzog "6): nicht einmal diese Erfahrung habe den Orden von Fortsetzung seiner rücksichts=

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 12. — 2) ibid. — 3) Geheiml. p. 12. — 4) ibid. — 5) ibid. p. 13. — 6) Geheiml. p. 13 f.

losen und eigennützigen Politik abzubringen vermocht. Darauf weise eine Zeugenaussage im englischen Prozeß (Conc. Brit. II, 363) hin, wornach "noch im Jahr 1269 eine Sieg und Beute verheißende Unternehmung des englischen Prinzen Eduard badurch vereitelt worden sein solle, daß der Hochmeister des Tempelherren=Ordens den ihm befreundeten mohamedanischen Fürsten insgeheim vor der ihm drohenden Gefahr warnte 1)."

Dies sind die hauptsächlichsten Daten, welche Prut als Beweis für die eigennütige Politik des Ordens anführt und welche wir daher später daraufhin ins Auge zu fassen haben werden. Denn wenn Prut diese Aufzählung schließt mit den Worten: "Es ließe sich noch manche ähnliche Thatsache anführen"2), so ist diese Bemerkung offenbar mehr als ein Schreckschuß für den minder Eingeweihten, denn als eine Ersparung weiteren zu Gebot stehenden Beweismaterials zu nehmen. In Wirklich= keit sind eben diese möglicherweise noch anzuführenden Thatsachen meist noch schwächerer Natur als die angeführten selbst und daher ist es aller= dings besser, sie nicht anzuführen. In jedem Fall hilft uns jene Per= spektive nichts weiter, sondern kommen für uns nur die wirklich angegebenen Momente in Betracht. Und von diesen meint Prut an unserer Stelle, sie dürften wohl genügen, um die Behauptung zu rechtfertigen, daß der Orden der Tempelherren sich durch seine nur von weltlichen Macht= interessen bestimmte Politik frühzeitig in einen unlösbaren Widerspruch versetzte mit seinem Ursprung und mit seiner Bestim= mung<sup>3</sup>). Daher man sich auch nicht wundern könne, "den Orden schon frühzeitig in dem Verdacht stehen zu sehen, daß er es um seines eigenen Vorteils willen mehr mit den Mohamedanern als mit den Christen halte4). Daß "in dem Vorhandensein aber und in dem Aussprechen und Verbreiten einer solchen Meis nung für die damalige Zeit auch schon ein erster, aber sehr bestimmter Anfang zu einer direkten Verdächtigung auch der Rechtgläubigkeit des Ordens lag" b): diese von Prut selbst gezogene Schlußfolgerung unterschreiben wir mit Vergnügen und bitten sie als eine für unsere Frage äußerst wichtige im Auge zu behalten.

Daher verdient unsere besondere Beachtung, was Prut in dieser Hinsicht als Resultat seiner Untersuchungen hinstellt und worauf er dassselbe stützt.

Was sind nun das für Daten? Sie sind sehr nahe bei einander: einmal nämlich das Zeugnis Johanns von Würzburg, der in seinem Bericht über die Reise, welche er 1164—65 nach dem h. Lande

<sup>1)</sup> ibid. p. 14. — 2) ibid. — 8) Geheiml., immer noch p. 14. — 4) ibid. — 5) p. 15.

machte, von dem Templerorden neben dessen Reichtümern zweierlei bedenkliche Dinge erwähnt, erstens, daß die Armenpflege desselben zwar "hinreichend groß" 1) sei, aber noch nicht einmal den zehnten Teil des von den Johannitern Geleisteten betrage, — während doch der Johanniter= orden "lange nicht in gleichem Grabe mit Glückgütern gesegnet"?) ge= wesen sei —; zweitens aber, daß — ein noch viel bedenklicheres Ding — "der Orden durch den Ruf der Ketzerei verunziert werde, — ob mit Recht oder nicht, läßt Johann von Würzburg bahingestellt, hält aber die Sache boch für erwiesen durch die üble Rolle, welche der Orden 1148 bei der Belagerung von Damaskus gespielt habe" 3). Daß nun dies nicht bloß "ein nichtiges Geklätsch" gewesen, daß diese "von der öffentlichen Meinung erhobene Anklage einer thatsächlichen Begründung nicht entbehrte"4), dafür soll zur Bestätigung dienen ein zweites noch gewich= tigeres Zeugnis, das der Kurie selbst, wenig über ein Menschenalter später ausgedrückt von Papst Innocenz III. in dessen Schreiben an Guillaume d'Deil de Boeuf, den Visitator des Ordens im Abend= lande, worin er den Ordensrittern vorwirft, daß sie "dem Geize fröh= nen und dämonischen Lehren. Sie nehmen Teil an der Welt, wie es Orbensleuten nicht geziemt, sie ergeben sich der Völlerei und ihr Ordenskleid ist nichts als eine heuchlerische Lüge. Viel Schändlicheres verschweigen wir, um nicht härtere Strafen ver= hängen zu mussen, wie z. B. die Entziehung ber Privilegien, die Ihr so schändlich mißbraucht" 5). Gine Stelle, welche, buchstäblich wie sie Prut nimmt, natürlich zum mindesten den Beweis liefert, daß der Papst selbst an die Wahrheit der am Orden haftenden üblen Nachrede geglaubt habe, und daher gehörig ausgebeutet wird. Wir haben später auf alle diese Zeugnisse zurückzukommen, hier gilt es, sie nur aneinander= zureihen. Und da ist nicht minder denkwürdig das dritte Zeugnis, welches uns, wie vorhin ber Papst, so nun der Gegner desselben, der Raiser Friedrich II., ablegt, wenn er "ganz offen" von dem übermütigen Orden der Templer rede und als eine neue "höchst charakteristische Beschuldigung" vorbringe, "baß die Tempelherren mohameda= nische Fürsten und Große in ihren Ordenshäusern gastlich aufnähmen, und nicht das allein, sondern denselben sogar gestatteten, dort ihre mo= hamedanischen Rultushandlungen feierlich vorzunehmen" 6). bieser Einstimmigkeit in der Verurteilung des Templer= ordens zwischen Kaiser und Papst bennoch gegen den Orden nicht vorgegangen wurde, erkläre sich aus dem leidenschaftlichen Kampfe

<sup>1)</sup> Geheims. p. 16. — 2) ibid. p. 17. — 3) ibid. p. 15. — 4) ibid. — 5) Geheims. p. 16. — 6) ibid. p. 17.

zwischen diesen beiden Mächten, für welchen die Kurie "eines so eifrigen und mächtigen Bundesgenossen sich nicht selbst berauben mochte"1). Als aber das staufische Kaisertum am Boden lag und die Kurie "der ritterlichen Genossenschaft, welche sie ohne Rücksicht auf den nur zu begründeten üblen Ruf derselben bisher für sich hatte kämpfen lassen, nicht mehr bedurfte, da werden auch von dieser Seite die alten Klagen und Anschuldigungen von neuem vorgebracht, ja dieselben werden hald für gewichtig genug erachtet, um ihretwegen den Orden, wenn nicht geradezu aufzuheben, doch einer seine bisherige Bedeutung und Stellung vernichtenden Reformation zu unterziehen"?). Damit meint Prut die verschiedenen Warnungen vor Untersuchungen, welche in späterer Zeit die Päpste, von Eugen IV. 1265 an, dem Orden zugehen ließen, und die Versuche, beide Orden, Templer und Johanniter, gegen welche gleichfalls bereits 1238 Gregor IX. den Verdacht der Ketzerei ausgesprochen hatte3), in einen zu verschmelzen, welche seit 1272 vom Salzburger Konzil an immer wieder von den Päpsten angestellt wurden bis auf Clemens V., der darüber ja von Molan ein ausführliches Gutachten sich geben ließ. Bemerkenswert erscheint hiebei die Notiz, daß "schon 1290 Nicolaus IV. mit Philipp dem Schönen in Verwerfung des Ordens einig, also doch wohl auch zu einem Einschreiten gegen denselben entschlossen gewesen sei": was Prut schließt aus einer Notiz bei Baluze, daß Nicolaus IV. darüber eine Bulle an den König Jakob von Mallorca gerichtet habe, aus welcher her= vorgehe, daß schon damals Philipp den Templern abgeneigt gewesen sei 1).

Zum Schluß dieses Abschnitts wird noch auf das allgemeine Renommee des Ordens verwiesen, welches mit jenen Zeugnissen im Einstlang gewesen sei. Nämlich in fast allen Ländern, wo er zu reicherem Besitz gelangt und eine gewisse Macht geworden war, sei dieses "ein sehr ungünstiges gewesen. Man habe das im Orden gewußt, wie zahlreiche Aussagen in den verschiedenen Berhören keinen Zweisel darüber lassen, aber sich nichts daraus gemacht, weil man geglaubt habe, unangreisbar und unentbehrlich genug zu sein, um der öffentlichen Meinung keck Trot bieten zu können." <sup>5</sup>)

Auch über diese Behauptung übeln Rufs der Templer später mehr! Für Prut bildet sie das wichtige Postament, auf welchem nun seine eigentliche Häresie-Hypothese sich um so stattlicher erheben soll. Zunächst unternimmt er im III. Abschnitt seiner "Geheimlehre" (p. 20—32), die

<sup>1) (</sup>Beheiml. p. 18. — 2) ibid. — 3) ibid. Anm. 2. — 4) Geheiml. p. 19 und Anm. 1. — 5) ibid. Schluß des II. Abschn.

Richtung anzuzeigen, in welcher die Häresie des Templer= ordens zu suchen sei. Denn obgleich diese, nachdem sie als ein "dunkles Gerücht" bereits im 12. Jahrhundert umgelaufen war, im 13. Jahrhundert "auch von den höchsten kirchlichen Autoritäten nicht geleugnet, sondern als Thatsache mittelbar eingestanden worden"1) war, so wurde doch nirgends gesagt, — weil es offenbar niemand außer= halb des Orbens gewußt habe — "nach welcher Seite hin die den Tempel= herren schuldgegebene Abirrung von der Lehre der Kirche geschehen, wo= rin des Genaueren die Regerei berfelben, die ,dämonischen Lehren' des Papst Innocenz III. bestanden"2). Mit solcher ge= naueren Kenntnis habe auch die sichere Handhabe zu einem Ginschreiten gegen sie gefehlt. "Gine fo allgemeine und unbestimmte An= flage zu erweisen, bedurfte es eben eines so planmäßigen, burchgreifenden und rücksichtslosen Verfahrens, wie es Philipp der Schöne von Frankreich, als er den Augenblick für gekommen erachtete, angewandt." Warum? Weil sonst eine Untersuchung bei der Macht und dem weit reichenden Ginfluß des Ordens "nicht nur mißlingen, sondern mit vernichtender Schwere auf den Urheber selbst zurückfallen mußte" 8).

Damit ist erklärt, warum vor Philipps des Schönen Vorgehen nirgends bestimmte Angaben von der Art der templerischen Ketzerei zu sinden sind. Indeh wußte Prut, wenigstens zur Zeit der "Geheimlehre", noch solche Lücken durch Anhaltspunkte zu ergänzen, aus welchen "wenigstens eine ungefähre Vorstellung von derselben sich gewinnen") ließ.

Als der wichtigste dieser "Anhaltspunkte" erscheint die häretische Disposition des 13. Jahrhunderts, welche dasselbe recht eigentlich zum Jahrhundert der Härefien stempelte und manche Gegend kaum mehr noch als der römisch=katholischen Kirchengemeinschaft zuzuzählen erscheinen ließ. Dies gelte vor allem vom süblichen Frankreich: "nirgends stand die Häresie in so üppiger Blüte wie hier. Gerade dort aber habe der Orden nicht nur frühzeitig sehr ausgedehnte Ländereien erworden, sondern auch dieselben im Lauf der Zeit planmäßig und mit so glücklichem Erfolg vermehrt, daß in der zweiten Hälfte des 13. Jahrshunderts dort das eigentliche Zentrum seiner überhaupt ja vorzugssweise auf Frankreich gegründeten, wahrhaft königlichen Macht lag"): eine Behauptung, die Prutz in einer Anmerkung näher begründet durch den Hinweis auf eine Reihe von Schriftstellern. Nur daß hier ein eigentzlicher Maßstab der Vergleichung gänzlich sehlt, insbesondere auch über

<sup>1)</sup> Geheimt. p. 20. — 2) ibid. — 8) Geheimt. p. 21. — 4) ibid. — 6) p. 22.

bas Verhältnis zwischen der Provence und dem übrigen Frankreich absolut kein Urteil zu gewinnen ist. Darauf haben wir später zurückzukommen. Für Pruß ist damit die Schlußfolgerung einsach erschöpft. Denn es "braucht nicht weiter ausgeführt zu werden", wie leicht die zahlreichen Tempelritter inmitten dieser durch und durch ketzerischen Bevölkerung selbst "von der rings um sie herrschenden Häresie infiziert und allmählich ganz für die Lehren derselben gewonnen werden konnten"; ja er "möchte beshaupten, daß sich in diesem Vorgang nur ein der Sachlage nach unvermeidlicher, ein psychologisch notwendiger Prozeß vollzog"). Werken wir uns das!

"Unvermeidlich" ist für Prut dieser Prozeß, weil die Templer aus dem Drient bereits "eine Disposition zur Häresie, eine besondere Empfänglichkeit für die antikirchliche, antipäpstliche Denkweise, eine Reigung, wohl gar eine Gewöhnung zu kühl ablehnender Gleichgültigkeit ober zu zersetzendem, zerstörungslustigem Stepticismus dem kirchlichen Dogma gegenüber mitgebracht hatten"2). Warum? Das scheint nach den früheren Ausführungen über die Wirkung der Kreuzzüge kaum nötig zu wieder= holen. Prut thut es bennoch und sucht jeden Widerspruch unmöglich zu machen, indem er sagt, daß "der Ausgang des fast zwei Jahrhunderte hindurch geführten Kampfes um den Besitz des h. Landes doch füglich nicht anders aufgefaßt werden konnte benn als ein Unterliegen des Christentums gegenüber dem stärkeren Islam"3). Aber man habe das nicht bloß äußerlich, sondern innerlich genommen, indem man den Kampf um Palästina als eine Art "Gottesgericht" genommen habe über den Wert der beiden streitenden Religionen überhaupt. zwar gerade in den Kreisen, "welche die Last des hoffnungslosen Kampfes gegen die Bekenner des Propheten am längsten und am ausdauerndsten, anfangs am freudigsten und dann am aufopfernosten getragen hatten: gerade in diesen sah man den Triumph des Jelam, welcher durch die verzweifeltste Tapferkeit nicht mehr aufzuhalten gewesen war, an als einen Erweis dafür, daß der Gott Mohameds allerdings stärker sei als der Gott der Christen! — oder aber, man meinte daraus die Erkenntnis gewonnen zu haben, daß der Gott der Chriften seine Bekenner ben Ungläubigen preiszugeben beschlossen habe"4) ein Urteil, für welches sich Prut im allgemeinen auch auf die Auseinandersetzung bei Reuter, "Gesch. der religiösen Aufklärung im Mittelalter" (II, S. 30 ff.) beruft. Daß aber dieser Eindruck gerade im Templerorden entschieden überwogen habe, dafür sieht Prut "ein unwiderlegliches Zeugnis in dem Sirvente

<sup>1)</sup> ibid. — 2) Geheiml. p. 22. — 2) p. 23. — 4) ibid.

ein Ritglied des Tempelherren=Ordens zu erkennen") gebe, einem Gesdichte, welches aus dem Jahr 1266, unmittelbar nach der entscheidenden Niederlage der Templer im Rampf gegen Bibars entstanden, dem Ummut des Sängers in der stärkten Weise Ausdruck giebt und dessen hauptsächslicher Sinn ist, daß es eine Thorheit sei, gegen die Diener Mohameds serner anzukämpfen, da Gott und sein Sohn selbst diesen alles und jedes erlaube und sie zum Unheil der Christen beschirme. "Gott, der ehemals wachte, schläft jett", während Mohamed seine ganze Kraft entsalte. "Der Papst aber verschwende seinen Ablaß gegen die Deutschen, an die von Arles und an Frankereich, hier bei ihnen aber, da geize er damit"). Man beachte diese Wendung!

Prut nimmt sie zum Anlaß zu einem Exturs über die Entsstehung der "entschieden antipäpstlichen antikirchlichen Gessinnung, welche uns in weiten Kreisen als lettes geistiges Ersgebnis der Kreuzzlige entgegentrete"). Die Ursache dieser Stimmung sei zu suchen vor allem in der päpstlichen Politik, welche, nachdem sie vorher die große Kreuzzugsdewegung "erst ins Leben gerusen" hatte4), späterhin auf nichts weniger bedacht gewesen sei, als derselben nun auch die gewaltigen Machtmittel, über welche sie in jener Zeit versügte, auszgiedig zur Bersügung zu stellen, vielmehr statt dessen die Kräfte der Christenheit nach allen möglichen andern Richtungen zersplittert und das durch an dem schließlichen kläglichen Ausgang der Kreuzzüge nicht am wenigsten die Schuld getragen habe. Insbesondere sei in dieser Beziehung verhängnisvoll geworden, daß die Kurie in mehr als einem günstigen Fall durch Boranstellung der ausschließlich kirchlichen über die doch zunächst in Betracht kommenden politischen und militärischen Interessen den güns

L

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 24. Tas Gebicht ist bei Faurisl, Hist. de la poësie prov. (II, 138—139) gefunden. — 2) Wenn Prut auch hier wieder (Anm. 2 zu p. 24) sagt: "Es wäre leicht, aus dem 13. Jahrhundert und namentlich aus den Gesängen der provençalischen Dichter eine Fülle ähnlicher, noch viel absälligerer Urteile über die Kreuzzüge und die von neuem zu benselben antreibende Kirche zusammenzustellen", so bedauern wir wieder, daß er uns nicht mehr davon mittellt. Es wäre das wünschenswert gewesen, nicht bloß im Interesse der erregten Reugierde, sondern weil es zum Verständnis des Geistes jenes Sirvente selbst nicht wenig gedient hätte. In welcher Richtung übrigens solcherlei Auslassungen aufzusassen sind, dasür zeigt uns Prutz selbst den Weg, indem er am Schluß der Anmerkung hinweist auf etliche Äußerungen von Folquet de Roman und Raymond Guncelon, "welche teils die Kreuzzüge überhaupt verdammen, teils die Art, in welcher sie damals geführt wurden". Das stimmt ganz mit unserer Aufsassung. — 3) Geheiml. p. 25. — 4) p. 27.

stigen Moment verpaßt und badurch ben Staat der Kreuzfahrer am meisten und unheilvollsten beeinträchtigt habe. Zum Beleg wird gleich auf den Verlauf des ersten Kreuzzugs hingewiesen, unter ben nachherigen aber namentlich auf die verderbliche Ablenkung des vierten Kreuz= zugs nach Griechenland, wodurch in erster Linie das Reich Jerusalem geschädigt worden sei. Weiter werden aufgezählt die verhängnisvolle Rolle, welche der päpstliche Legat Kardinal Pelagius 1218 vor Damiette ge= spielt habe; in der gefährlichsten Zeit die Ablenkung der Kreuzfahrer von dem h. Land durch die Kreuzzugspredigt gegen die Albigenser in Sud= frankreich. Endlich wird nicht vergessen die Durchkreuzung der aussichts= vollen Unternehmung Friedrichs II. durch die nur ihren eigenen Vorteil kennende päpstliche Politik. Den schwerwiegenden Einwand, daß ja gerade die Templer in diesem Kampf sich als die getreuesten Satelliten der Kurie gezeigt haben, sucht Prut zu umgehen damit, daß er meint, es sei dadurch, "da es sich für sie zunächst nur darum handelte, die ihre eigene Herrlichkeit bedrohende Macht des staufischen Hauses von Palästina fern zu halten, in den sozusagen innerlichen, geistigen Beziehungen des Ordens zu dem durch den Papst vertretenen Kirchentum auch nicht das geringste geändert worden; im Gegenteil, die Seite, von welcher die Tempelherren das Papsttum bei dieser Gelegenheit als Verbündete des= selben kennen lernten, habe eigentlich nur noch bazu beitragen können, sie in der unklaren, bald antikirchlichen Richtung zu bestärken, in welche sie wie die meisten palästinischen Christen unter dem Einfluß der zulett durch= lebten Jahrzehnte geraten waren"!). Jedenfalls sei durch diese selbst= süchtige Haltung der Kurie der Zorn zu begreifen, der sich gegen sie zu Ausgang des 13. Jahrhunderts von allen Seiten erhob und berselben geradezu den Verrat an der großen Bewegung Schuld gab. Diese Stimmung habe namentlich "in dem durch die schließliche Katastrophe ja zunächst mitbetroffenen Tempelherren=Orden eine tiefe Erbitterung gegen das Papsttum") erzeugt, infolge beren ber Orden noch im h. Lande selbst eine antipäpstliche Richtung ein= geschlagen, "welche unter den damals obwaltenden Zuständen sehr leicht zu einer antikirchlichen werden konnte". "In jedem Falle aber sei es nur natürlich gewesen, daß ihre Anhänger, wurden sie in eine durch und durch von Reterei durchwühlte Bevölkerung versetzt, auch an dem Dogma der ihnen gegenüber so wenig bewährten Kirche zu zweifeln anfingen und sich mit besonderem Eifer den Irrlehren der Häretiker auschlossen." Dieser Boden sei nun, wie oben bemerkt, das südliche Frankreich gewesen,

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 26 f. — 2) Geheiml. p. 27.

in welchem der Orden sich infolge der fortschreitenden Räumung Palästinas besonders "massenhaft" niederzulassen angefangen habe. Die Rurie habe über diese mit jener Konzentration in Frankreich eingetretene entschiedene Verschlimmerung ohne Zweifel nicht ununterrichtet sein können. Wenn sie tropbem auch jetzt nicht eingeschritten sei, so könne man sie hierin von einer offenbaren Verletung ihrer Pflicht nicht freisprechen, — "eine Auffassung, die dem auch zur Zeit des Prozesses von mehr als einer Seite nachbrücklich vertreten und geradezu gel= tend gemacht worden ist, um das auch da noch zögernde, zur Verschleppung der Sache geneigte und Ausflüchte suchende Papsttum endlich zu ener= gischerem Vorgehen zu nötigen"1). Andererseits erkläre sich "diese Hal= tung der Kurie, die freilich mit dem Verfahren derselben gegen andere und viel unschuldigere Repereien in einem befremdlichen Widerspruch steht, leicht aus einer Erwägung der Gefahren, welche dieselbe für sich und für die Kirche überhaupt aus einem Inquisitorialverfahren gegen den Tempelherren=Orden erwachsen zu sehen fürchten mußte." Diese Gefahren bestanden nach Prut vor allem in zweierlei: 1. habe die Kurie den Orden den weltlichen Fürsten gegenüber nicht leicht entbehren können, viel weniger ihn sich zum Feinde machen dürfen; mehr noch aber habe sie 2. das Argernis fürchten mussen, welches aus der Enthüllung eines solchen Geheimnisses habe hervorgehen müssen und "ohne Zweifel der damals ohnehin schon wankenden Autorität der Kirche nur neuen, schweren Schaden zugefügt haben würde"2). Unter diesem Gesichtspunkt sei nicht nur die oben 3) angeführte Bemerkung Papst Innocenz III., sondern auch die in der Verdammungsbulle des Ordens durch Clemens V. vom 22. März 1312 sich findende Stelle zu verstehen: "daß er nicht alle gegen ben Orben erhobenen Anschuldigungen aussprechen könne und wolle, weil dadurch ein zu großes Argernis gegeben würde"4). Ja, dies hält Prut auch allen Ernstes für den Grund, warum die Akten des Prozesses von der Kurie so lange möglichst geheim gehalten und im vatikanischen Archiv vor den Augen der Welt vergraben worden seien. Indessen sei der wesentliche Inhalt derselben dennoch im Lauf der Zeit durch die Auszüge und Publikationen von Münter, Dupuy, Wilkins, Bini und Loiseleur und vor allem durch Michelets Prozesakten bekannt geworden, wozu die Mitteilungen von Moldenhawer, Raynouard und Grouvelle ergänzend und erläuternd hinzukommen. Aus diesen Quellen zieht nun Prut ein zwei= faches Facit: 1. sein gleich zu Anfang<sup>5</sup>) angeführtes Gesamturteil<sup>6</sup>):

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 28. — 2) ibid. — 3) cf. p. 23. — 4) Geheiml. p. 28 cf. Leiseleur p. 213 ff. — 5) cf. p. 2. — 6) Geheiml. p. 30.

"baß angesichts dieses Materials an der Schuld des Tempelsherrens Ordens auch nicht einen Augenblick mehr gezweifelt werden könne", und 2. die nicht minder benkwürdige Entdeckung: "daß Papst Clemens V. schließlich doch nur widerstrebend den Orden . . . der drohenden Übermacht Philipps IV. von Frankreich opferte, daß er dies that nach langem Sträuben, durchaus gegen Bunsch und Neigung, und daß er, noch als der Prozeß endlich eingeleitet war, es nicht an Versuchen hat sehlen lassen, benselben zu einem leeren Scheinversfahren zu gestalten und die drohende Katastrophe von dem Orden auch jetzt noch abzuwenden"). Behalten wir beiderlei Beschauptungen sest im Gedächtnis! Es ist lehrreich, sie mit Prutz' späteren Entdeckungen in der "Entwicklung" zusammenzuhalten.

Soweit reichen die drei ersten Abschnitte der "Geheimlehre", in welchen Prut die Entstehung, die allgemeine Grundlage der templerischen Reterei zu erklären suchte. Wir durften es uns nicht versagen, diese Teile ausführlicher wiederzugeben, weil in denselben so sehr eine Schluß= folgerung an der anderen hängt, daß ohne die Zwischenglieder es un= möglich wird, ein beutliches Bild von jener ersten Auffassung Prut' zu erhalten, welches für unseren Zweck boch wertvoll ist. Sben diese Kohärenz der einzelnen Behauptungen macht es uns auch in den folgenden Teilen unmöglich, diese Übersicht so kurz zu fassen, wie wir gerne wollten; Prut giebt darin im allgemeinen das Resultat seiner Lektüre Loiseleurs und der Originalakten<sup>2</sup>) im einzelnen wieder, stellt daraus die templerische Häresie zusammen, bringt dafür einzelne Zeugnisse resp. Geständnisse als Belege und sucht das Ganze plausibel zu machen durch Anknüpfung an andere ihm verwandt erscheinende Richtungen jener Zeit, um endlich die historischen Anknüpfungspunkte für die Zeit und Umstände ihrer Ent= stehung wie ihrer Verbreitung innerhalb bes Ordens zu geben. Wichtigste sind nun freilich auch im folgenden die Belege, die er für seine einzelnen Behauptungen giebt. Gerade auf diese soll aber von jetzt an nur noch seltener verwiesen werden, weil sie allerdings durch die Modifikationen, die Prut in seiner "Entwicklung" seinen Sätzen giebt, ihre Hauptbedeutung verloren haben. Wir begnügen uns daher mit Wieder= gabe der "stärksten" Stude und Zusammenstellung der Hauptsätze, welche das weitere Gerippe seines Baus bilben.

Interessant und wichtig sind da nun vor allem die Aufstellungen

<sup>1)</sup> ibid. p. 31. — 2) b. h. soweit er sie bis dahin überhaupt wirklich durchs gelesen hatte, was nach der Art, wie dieselben in der "Geheimlehre" verwertet werden, nur änßerst slüchtig geschehen sein kann.

bes IV. Abschnitts'), ber seine Resultate ber Untersuchung gegen den Orden summarisch wiedergiebt. Es ift gut, daß Prut hier schon gleich zum Anfang zugiebt, daß es nicht an den "aller= unsinnigsten Angaben"2) fehlt, welche auf jene Aufforderung zu allgemeinem Denunzieren, womit Philipp sein Verfahren gegen den Orden eröffnete, gemacht worden seien. Doch meint er den Wert dieses Zeug= nisses, des allgemeinen Geredes, dennoch wieder heben zu können durch den Hinweis barauf, daß andererseits nicht daran gezweifelt werden könne, "daß ber Orden schon vor bem Beginn ber erdrückende Beweise für seine Schuld zu Tage fördernden Untersuchung von ber Stimme bes Bolks ber ärgsten Berirrungen nicht bloß verbächtigt, sondern auf das Bestimmteste bezichtigt und — was die Haupt= sache war — für unfraglich auch wirklich schuldig gehalten wurde. In das im Innern des Ordens gepflegte häretische Geheinnis war das Volk natürlich nicht eingebrungen", obgleich auch hierin die umlaufenden Gerüchte nicht allzuweit von der Wahrheit entfernt gewesen seien. selben seien "für das Bolk zunächst erwiesen gewesen wohl durch einen - freilich allezeit gefährlichen - Rückschluß aus bem vielfach anftößigen und Argernis gebenden Wandel der meisten Ordens= ritter"4). Da kommen nun der Reihe nach die Beweise für den üblen Ruf bes Orbens in sittlicher Beziehung: ber sprich = wörtliche Stolz der Templer, sodann die Bedeutung, welche ber Ausbruck "Templerhaus" noch im 15. Jahrhundert gehabt habe (nach Trithemius, aus Loiseleur p. 12), endlich nicht zum wenigsten das "bibere templariter". "Glaubwürdig5) werde berichtet, daß sich in England die Knaben auf der Straße zugerufen haben: "Custodiatis vos ab osculo Templariorum!" Vor allem fehlt auch hier nicht als Zeugnis gegen den Orden das Weglassen des Novi= ziats als eine "gewohnheitsmäßige Verletzung" ber Statuten von 1228, welche auch dem draußen stehenden Beobachter nicht entgangen sei 6). Cbensowenig habe auf die Dauer unbemerkt bleiben können das Weg= lassen der Sakramentalworte bei Abhaltung der Messe durch Ordensgeistliche. Hierüber will Prut zwar zugeben, daß "in diesem Punkte natürlich nicht in allen Gebieten der Templer ein und derselbe Brauch herrschte; daß er aber in dem weitaus größten Teile des Ordens beobachtet worden ist — wie wir sehen werden, eine not= wendige Konsequenz der templerischen Geheimlehre" -

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 33—42. — 2) p. 33. — 3) ibid. — 4) Geheiml. p. 34. — 5) Nämlich vom 24. Zeugen im engl. Prozeß, Abam be Heton (Conc. Brit. II, 360). Diese "Glaubwürdigkeit" ist später noch näher zu belenchten. — ") p. 34.

findet er "durch dasjenige, was der Prozeß gerade über diesen Punkt ergeben hat, völlig sicher gestellt"). (Wir werden das Gegenteil sinden!) Dieser Verstoß gegen das kirchlich Übliche werde auch nicht durch den Hinweis auf die Verwandtschaft der Templer mit dem CistersciensersDrden, wo die Erhebung des Kelchs und der Hostie beim Abendmahl gleichfalls nicht üblich gewesen sei, gemildert; denn diesen sei durch die Lateranspnode von 1215 die Anbequemung an den sonstigen Usus ausdrücklich zur Pslicht gemacht worden. Sein Festhalten an diesem Brauch habe als eine unwiderlegliche Bestätigung der "für viele schon längst seissenden Kirchen seindlichkeit des Ordens auch in Bezug auf Kultus und Dogma") erscheinen müssen.

Dazu das Geheimnis bei Abhaltung von Kapiteln, vor allem von solchen, welche zur Aufnahme neuer Genoffen dienten, von melchen Prut richtig sagt, daß, "wer aus der Ferne Zeuge dieser Borsichtsmaßregeln war, glauben mußte, daß es da ein ganz besonders surchtbares Geheimnis zu behüten gebe" 3). "Die einmal erregte Phantasie aber, von Furcht und Argwohn befruchtet", habe sich "die Kapitel der Tempelherren bald als die Schaupläte der unmenschlichsten, widernatürlichsten Schandthaten" gemalt und "eine erwünschte Bestätigung dieser dustern Schrecklichen noch von anderer Seite her" gewonnen, nämlich durch die Kunde von den furchtbaren Eidschwüren, durch welche die Mitglieder des Ordens zur Wahrung des schrecklichen Geheimnisses verpstichtet worden seien. Wie ungeheuerlich man sich diesen Terrorismus zur Bewahrung der Ordenszeheimnisse vorstellte, dasur wird genügen anzusühren, daß "sogar die unsinnige Rede ging, daß in jedem Ordensstapitel angeblich immer ein Tempelritter sein Leben lassen müsse")

Durch all das erkläre sich wohl zur Genüge, daß die öffentliche Meinung sich gegen den Orden zu Anfang des 14. Jahr=hunderts so laut und entschieden ausgesprochen habe, daß der päpstliche Hof diese üble Nachrede zulett nicht mehr ignorieren habe können. Dem habe der Orden selbst noch "in verhängnisvoller Ver=blendung" in die Hände gearbeitet durch seine eigene Forderung einer Untersuchung; augenscheinlich habe er dabei auf die Einleitung nur eines Scheinverfahrens und so auf einen günstigen Ausgang sicher gerechnet. "Sicherlich wäre diese Erwartung auch nicht getäuscht worden", wenn die Untersuchung der Kurie allein überlassen worden wäre da "man nach der ganzen Lage der Dinge die Leiter des Ordens und die römische Kurie als in stillschweigendem

<sup>1)</sup> p. 35. — 2) Geheiml. p. 35. — 3) ibid. p. 36. -- 4) Geheiml. p. 36 f.

Einverständnis befindlich voraussetzen") dürfe; sie sei aber gründlich durchtreuzt worden durch das energische, freilich auch eigenmächtige Verfahren Philipps des Schönen, welches "zwar ohne alle Frage eine Verletzung der Ordensprivilegien enthält, aber ebenso unfraglich die öffentliche?) Meinung für sich hatte". Über dies Verfahren Philipps des Schönen wird hier weiter gesagt, daß es nicht nur "gewaltthätig und hinterlistig" war, sondern auch "vom moralischen Standpunkt aus man den König vergeblich von einem dunkeln Fleck zu reinigen"3) suchen werde wegen seines "rücksichten, ja roh despotischen Wesens", welches gerade in diesem Handel besonders scharf und versletzend zu Tage trete.

"Bu entschuldigen, wenn auch nicht zu rechtfertigen" aber sei ber König von einem andern Standpunkt aus, weil berfelbe nämlich — "ganz abgesehen zunächst von der dem Königtum selbst fast gefährlichen Macht der Tempelherren in Frankreich — Grund hatte, dem Orden zu grollen und sich auf politischem Gebiete des üblen Willens des= selben zu versehen": also vom politischen Standpunkt. Dabei wird auf die Rolle der Templer hingewiesen, welche sie in Sizilien gegen die Anjou wie in Frankreich selbst mährend des Streits mit der Rurie zu Gunften dieser gespielt. Ebenso neigt Prut dahin, die Templer als bei dem Münzaufstand von 1306 nicht unbe= teiligt anzusehen. Dazu die antimonarchische Tenbenz, welche die Templer in Kroatien und auf Cypern verfochten hatten: all bas habe gezeigt, daß, "wollte man überhaupt gegen den Orden ein= schreiten, so mußte das mit einem Schlage geschehen, der denselben sofort zu ernftlicher Gegenwehr unfähig machte, indem er ihn außer stande setzte, seine reichen Mittel zu einer ernstlichen Verteidigung zu gebrauchen"4). Sonst seien "die ernstlichsten Schwierigkeiten" zu erwarten gewesen, wie der bewaffnete Widerstand der Templer in Spanien und die bedenklich drohende Haltung derselben in Deutschland bewiesen habe, ebenso ihre anfängliche Haltung in Cypern. "Ühnliches, ja viel Schlimmeres hätte in Frankreich begegnen können"5), wo der Orden am mächtigsten war: hier "hätte die Verbindung desselben mit den zahlreichen unzufriedenen Baronen, die längst gegen Philipps Despotismus murrten, sehr leicht zu einer Revolution führen können, die für das kaum erstarkte Königtum möglicherweise verhängnisvoll geworden märe". Also: Philipp habe sich einfach in einer Zwangslage, "einer schweren Gefahr" dem

<sup>1)</sup> ibid. p. 37. — 2) ibid. — 3) Geheiml. p. 37. In seiner "Entwicklung" nimmt bann boch Prut biese "vergebliche" Mühe auf sich. — 4) p. 38. — 5) Geheiml. p. 39.

Orden gegenüber, befunden. "Jedenfalls" werde, erkühnt sich Prut hier1) zu fagen, heutigen Tags niemand mehr die Behauptung wagen, der Orden sei ohne jeden Beweis der Schuld dem Untergange überliefert worden; die unter den Qualen der Folter von den inquirierten Rittern abgelegten Geständ= nisse seien jeder thatsächlichen Begründung bar gewesen; es handle sich bei dem Prozeß und der Verdammung des Tempelherren=Orbens um nichts als um eine im großen Styl durchgeführte schnöbe Intrigue, ber gegenüber es bann Sache der Nachwelt sein soll, das schmachvoll ver= unglimpfte Andenken der um nie begangener Bergehungen willen hingemordeten Ritter in seiner ursprünglichen Rein= heit wiederherzustellen." Eben das ist es, mas wir und viele andere behaupten, und es wird Sache der Leser sein, zu entscheiden, ob es "ein ganz vergebliches Bemühen sein wird, die Ergeb= nisse, welche die von den zuerst ernannten königlichen In= quisitoren veranstaltete Untersuchung zu Tage geförbert hat und welche die unentbehrliche Grundlage gebildet haben für das ganze weitere Verfahren, deshalb als durchaus unglaubwürdig darstellen zu wollen, weil die betreffenden Geständnisse den anfangs alles leugnenden Angeklagten durch die Schrecken der Folter abgenötigt worden sind"2). Denn "so austößig von unserer Denkweise aus ein berartiges Gerichtsverfahren erscheint, so sehr stand es in Übereinstimmung mit bem, was damals in diesen Dingen Rechtens war". Richt dem Könige und seinen ihm in dieser Sache dienenden Beamten dürfe man einen ernstlichen Vorwurf machen, sondern allein die Roheit jener Zeit verantwortlich machen. "Für die Sache aber, für die Frage nach der Begründung oder Grundlosigkeit des so gewonnenen Anklagematerials fällt die Thatsache (sic!) völlig entscheibend ins Gewicht, daß ganz dieselben (sic!), für den Tempelherren= Orden geradezu vernichtend gravierenden Ergebnisse auch da zu Tage gefördert worden sind, wo die Untersuchung ohne Tortur und ohne Folter geführt worden ist" 3), wofür Prut nun alles Ernstes die Pro-

<sup>1)</sup> ibid. p. 39. — 2) Geheiml. p. 39. — 5) ibid. p. 40. Wir bitten, diesen Satz zu beachten! Denn er enthält eine weitgehendere Frreführung bes unkundigen Lesers, als sämtliche Berstöße bei Schottmüller miteinander. Daß Prut das hat einmal schreiben können, von "benselben Ergebnissen" in Ravenna und "namentlich England" und daß die Prozesse dort: in Pisa, Florenz und Sizilien "ohne Folter" gesührt worden seien, ist einsach unverzeihlich!

zesse in Sizilien, in Pisa, in Florenz, in Ravenna und namentlich in England anführt. Und dazu komme noch, daß "bei weitem die Mehrzahl der 1307 von der königlichen Kommission tors quierten Ritter ihre anfänglichen Aussagen vor der großen päpstlichen Kommission in allen wesentlichen Stücken auf recht erhalten, die gleichen den Orden schwer kompromittie renden und seine Schuld in den Hauptpunkten zweisellos seststellenden Geständnisse wiederholt habe, bei einem Verfahren, welches im Gegensatz zu dem der königlichen Inquirenten recht gesslissentlich milde und schonend geführt wurde und wo von einem Abpressen des Geständnisses nicht begangener Versichuldung thatsächlich nicht im entserntesten die Rede sein konnte"). Wer das Verfahren vor der päpstlichen Kommission genauer kennt, sowie wir ihm später Gelegenheit dazu bieten möchten, wird wissen, was er auch von dieser Behauptung zu halten hat!

Aus jenem Material ergeben sich nun fünf Hauptpunkte, in welchen nach Prut die Schuld der Templer erwiesen sei:

- "1. Die Aufnahme neuer Mitglieder in den Orden war verbunden mit einer Verhöhnung des Kreuzes, meist durch Bespeien, zuweilen durch Treten mit den Füßen u. a. m. geübt, mit einer ausdrücklichen Verleugnung Christi und endlich mit Küssen, welche die Aufzusnehmenden dem Rezeptor und anderen anwesenden Ordensgliedern auf Stellen zu geben hatten, die man sonst schamhaft zu verhüllen pflegt.
- 2. Bei ihren geheimen Zusammenkünften erwiesen die Tempelherren vielfach einem meist in der Gestalt eines Kopfes gebildeten Idol gött= liche Verehrung, in dem sie das Bild des wahren Gottes sahen, des einzigen, an den man glauben dürfe.
- 3. Die Priester des Tempelherren-Ordens ließen gemeinhin bei der Feier der Messe die auf den Eintritt der Transsubstantiation bezüglichen Sakramentalworte aus.
- 4. Die Oberen des Ordens, obgleich Laien, behaupteten, berechtigt zu sein, den Ordensrittern die Absolution zu erteilen.
- 5. Den Mitgliedern des Ordens wurde bei der Aufnahme die aus= drückliche Erlaubnis zu widernatürlicher Unzucht erteilt"?).

Von diesen fünf Hauptpunkten werden die übrigen auch sonst als Verbrechen der Templer aufgezählt, Punkt 4 aufgenommen zu haben ist ein besonderes Verdienst von Prutz, da er in sein System paßt.

Prut will zugeben, daß eine berartige Verschuldung bei "einer in

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 40. -- 2) Geheiml. p. 41.

vielfacher Hinsicht so ausgezeichneten und lange Zeit mit Recht gefeierten Genoffenschaft") einem jeden im ersten Augenblick schwer zu glauben sein werde. Daher ber viel gewählte Ausweg nahe liege, anzunehmen, daß "nur ein kleiner Kreis des Ordens von so arger Ketzerei und so auffälliger sittlicher Verkommenheit ergriffen gewesen"?) sei und für diesen kleinen schuldigen Kreis dann ber ganze in der Hauptsache unschuldige Orden habe büßen müssen. diese Auffassung, welche, wenn nicht gerade eine innere Wahrschein= lichkeit, so doch entschieden eine gewisse Möglichkeit für sich habe"3), weist Prut hier ) zurück, weil sie sich "gegenüber ben durch den Prozeß zu Tage geförberten Thatsachen, wie sie uns in den Aus= sagen von Hunderten von Zeugen vorliegen, als in nichts stichhaltig" erweise<sup>5</sup>). Sondern wenn sich auch werde zeigen lassen, daß die Verbreitung jener Keterei nicht durch den ganzen Orben gleichmäßig gewesen sei, so werbe sich bie Sache boch so stellen, "daß infolge einer eigentümlichen Fügung der Um= stände die in allen Zweigen des Ordens eingebürgerte und seit langer Zeit geübte Reterei nur in einem einzigen noch nicht allgemein herrschend geworden war, wohlaber, wenn nicht alles trügt, auch diesen seit kurzer Zeit von einem ganz engen Kreis aus anzufassen begonnen hatte, als die Ratastrophe herein= brach" 6). Dem Borbehalt aber, daß ein solches "vom Tempelherren= Orben als solchem ausgebildetes und offiziell gepflegtes und dem der Gemeinschaft neu beitretenden Nachwuchs planmäßig überliefertes System" mit den bekannten Statuten unvereinbar sei, wird begegnet durch die Annahme, daß der Orden "neben der als Aushängeschild dienenden eigentlichen Ordensregel noch eine andere geheime Regel, ein geheimes Statut ausgebildet, besessen und befolgt hat"?).

Dem Nachweis für diese Annahme gilt Abschnitt V<sup>s</sup>) der "Geheimlehre". Wir könnten uns die weitere Analyse dieses und der folgenden zwar ersparen, da Prut in seiner späteren "Entwicklung" ja auf diese ganze besondere "Geheimlehre" verzichtet. Indes, es handelt sich hier nun einmal um Zeichnung seines früheren Systems und es ist auch zu charakteristisch für seine Art von Arbeit, als daß wir darauf verzichten dürsten, wenigstens das Wichtigste daraus mitzuteilen. Da ist nun vor allem bezeichnend, wie leicht sich Prutz jenen Nachweis macht: er folgert ihn einsach fürs erste aus den Geständnissen über Anklagepunkt 1:

<sup>1)</sup> ibid. — 2) p. 42. — 8) ibid. — 4) Anbers in der "Entwicklung"! — 6) Geheimt. 42. — 6) ibid. — 7) Jumer nech ibid. — 8) p. 42—50.

weil diese anstößigen Zeremonien sich nicht in der Regel von 1128 finden, so müssen sie in einem anderen geheimen Statut enthalten ge= wesen sein. Daß ein solches vorhanden gewesen sei, werde "auch noch durch eine Reihe anderer Momente wahrscheinlich gemacht und endlich durch einige ganz positiv lautende Angaben ausbrücklich bestätigt"1). Zu jenen "Momenten" rechnet er, daß "ein großer Teil der Zeugen, welche über die anstößigen Aufnahme=Zeremonien Auskunft geben, dieselben auf bestimmte, sie vor= schreibende Satzungen zurückführe"2). Daß dieselben aber "nicht etwa bloß durch mündliche Überlieferung erhalten wurden, sondern auch hand= schriftlich aufgezeichnet existierten", bazu müssen als Beweise herhalten jene Angaben, wo von einem Buch ober Statuten die Rede ist, welche neben jener alten Orbensregel von 1128 vorhanden sein und geheim gehalten werden sollten, womöglich unter Strafandrohungen 3). Ebenfo wenn es heißt, "daß es den Ordensbrüdern ausdrücklich untersagt war, Abschriften ber Ordensregel und der nach bieser Regel aufgesetzten Statuten zu besitzen ober gar bei sich zu tragen, und daß, als derartige Kopien doch in gefährlicher Anzahl vorhanden waren und zirkulierten, der Hochmeister Thomas Berard (1265-72) sich die= selben ausliefern und einen großen Teil bavon hat verbrennen lassen"4), so kann es sich für Prut nur eben um jene "gefährlichen" Statuten handeln. Besonders wertvoll aber, "lehrreich" ist für Prut die Aussage bes Ritters Stephan von Neriaco, nach welcher dem Hochnieister Jakob v. Molay bald nach seiner Ankunft in Frankreich brieflich die warnende Mitteilung zugegangen sein soll, "es seien bereits jene Statuten enthüllt, welche zu Castrum Peregrini aufgesetzt worden seien"5). Danit gewinnt er den erwünschten Anhaltspunkt zur zeitlichen Fixierung der Entstehung jener Statuten, da Castrum Peregrinorum, das heutige Athlit, die Hauptburg des Ordens 1219 bis 1291 war: so daß "bie hier erwähnte Aufzeichnung von Geheim= statuten demnach zwischen 1220 und 1290 stattgefunden haben mußte" 6). Dazu stimmen dann natürlich als ebensoviel weitere Beweismomente alle die Angaben, wo Castrum Peregrinorum als Hauptort für Aufnahme von Novizen genannt ober auf Reliquien, die dort aufbewahrt wurden,

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 45. — 2) Sieht man bann bie angeführten Zeugnisse im einzielnen burch, so sieht jeder, daß dieselben eben die Ordensstatuten überhaupt meinen. Aber weil in diesen, den vorhandenen Statuten, von den anstößigen Dingen nichts steht, so müssen sich nach Prut solche Reden auf "Geheimstatuten" beziehen. — 3) So wird vor allem auf Gervais de Beauvais verwiesen: Michelet I, 175. — 4) Geheiml. p. 46. — 5) ibid. — 9) p. 47.

angespielt wird. Und so findet Prut den Beweis erbracht, "daß es im Tempelherren-Orden neben der dem äußeren Anschein nach allein maßgebenden Regel von 1128 noch ein besonderes Geheim-statut gab, in welchem natürlich das eigentliche Wesen des Ordens, wie es sich damals entwickelt hatte, seinen entsprechenden Aussbruck fand").

Ebensowenig Schwierigkeit macht Prut die Frage, "wie es mög= lich geworden ist, daß dies Geheimstatut bei der doch ganz außerorbentlich großen Zahl der um dasselbe Wissenden so lange Jahrzehnte hat wirklich geheim bleiben können"2)? und die damit zusammenhängende andere: "Wie die sicherlich zahl= reichen Handschriften, welche die Geheimstatuten enthielten, bei dem Prozesse dem Spürsinn der Inquirenten — namentlich der königlich französischen — haben entgehen können"3)? Gegen die eine hilft ber Hinweis auf die schweren Strafen, mit denen "jeder Verrat des das Wesen des Ordens ausmachenden Geheinnisses bedroht war", sowie der andere auf die vollständige Abgeschlossenheit des Ordens gegenüber jeder geiftlichen Aufsicht, welche die Folge der Bulle Alexan= ders III. von 1162 gewesen sei, wonach den Templern erlaubt wurde, bei den Geistlichen ihrer Genossenschaft zur Beichte zu Denn obgleich damit selbstverständlich die Beichte bei den eigenen Ordensklerikern nur fakultativ gestattet sein sollte, so sei die Wirkung der Bulle doch auf obligatorische Einführung jener hinausgekommen, es sei "im Laufe der Zeit eine ganz feststehende Praxis geworden, daß die Tempel= herren nur bei ihrem Orden angehörigen Geiftlichen zur Beichte giengen, es galt schließlich als ein Orbensgesetz, daß man bei anderen Geistlichen nicht beichten dürfte"4). "Der Orden bildete so, wie er militärisch und politisch als ein in sich geschlossener Staat bastand, auch eine in sich geschlossene, nach außen scharf abgegrenzte kirchliche Genossenschaft, die jeden nicht auf ihren Glauben feierlichst Verpflichteten unbedingt von sich fernhielt, eine Rirche mit eigenem Dogma, eigenen Rultusformen und eigenem Priesterstanbe" 5).

Roch einfacher ist die Beautwortung der zweiten Frage: wie die zahlreichen Handschriften dem Späherblick der Inquisition haben entgehen können? Antwort: der Orden hat die meisten Beweise seiner Schuld rechtzeitig beseitigt, und er konnte das, denn 1. habe er dazu genügend Zeit gehabt, da ja lange genug das Gerücht von der be-

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 47. — 2) p. 48. — 3) p. 49. — 4) Geheiml. p. 48. — 3) ibid.

vorstehenden Untersuchung in der Luft schwebte, und 2. seien ja diese am meisten gravierenden Indizien seiner Schuld am leichtesten zu beseitigen gewesen, wie ja auch von den famosen Idolköpfen, diesen "arg kompromittierenden Gerätschaften"), deren doch "ohne Frage jedes bedeutendere Ordenshaus mindestens einen besessen hat", nur ein einziges Exemplar in die Hände der königlichen Kommissarien gefallen sei.

Der VI. und VII. Abschnitt (p. 51—69 und 70—89) sind nun der genaueren Darstellung der eigentlichen Häresie des Templersordens, in engem Anschluß an Loiseleur, gewidmet. Diese Partie ist der schwächste und allerschwächste Teil der "Geheimlehre". Wenn Pruß seine diesbezüglichen Behauptungen später nur voch in schwachen Spuren aufsrechterhält, so thut er daran sehr wohl; daß er nur einmal solche Dinge behauptet hat, ist schon viel zu viel. Er hat sich eben da von Loiseleur in einer uns unbegreislichen Weise einnehmen lassen?). Auch wenn wir nur die Hauptzüge geben, wird dies deutlich genug erhellen.

Zuerst wird, um den Grad der Verworfenheit des Ordens zu kenn= zeichnen, behauptet, daß die keterischen Lehren, welchen der Orden huldigte, noch nicht einmal das Schlimmste gewesen seien, sondern "diese Thatsache erst dadurch eine so außerordentliche Bedeutung gewonnen" habe, "daß man sich im Orden der Abweichung von den Lehren der Kirche jeberzeit bewußt war, aber nach Nöglichkeit ben Schein zu wahren suchte und für gut katholisch gehalten sein wollte"3). Sben dieser Widerspruch, unter welchem die feinfühligeren wie die naiveren Personen besonders zu leiden gehabt haben, habe das Schuldbewußtsein hervorgerufen, welches nicht bloß während, sondern schon vor dem Prozes vielfach zu Tage getreten sei. Dafür werben in erster Linie etliche Zeugnisse aus dem englischen Prozeß angeführt, so vor allem ein Zeuge4), der "einen Geistlichen des Tempelherren=Ordens hat sagen hören, in dem Ordens= gelübbe (natürlich dem nach den Geheimstatuten zu leistenden!) sei ein Artikel enthalten, welchen er keinem lebenden Wesen offenbaren dürfe", und ein Ordensritter, der einen zum Eintritt geneigten Verwandten ge= warnt habe mit den Worten: "Und wenn du mein eigener Bater wärest und gleich Hochmeister des Ordens werden könntest, wollte ich doch nicht, daß du einträtest, weil wir in unserem Orden drei Artikel haben, welche niemals jemand kennen lernen wird, außer Gott, dem Teufel und uns Ordensbrüdern'5). Natürlich weiß Prut alsbald, worin diese drei Punkte bestanden: es sind die "Leugnung der Gottheit Christi, die Ber=

<sup>1)</sup> p. 50. — 2) cf. Geheiml. p. 52 Anm. 3. — 3) p. 51. — 4) Geheiml. p. 52. Was bieser und die anderen für Zeugen waren, werden wir uns wieder später zu beleuchten erlauben. — 5) ibid. p. 52.

höhnung des Kreuzes und die Anbetung eines Idols". Und eben dies führt ihn nun "zu einer systematischen Darstellung der Geheimlehre, welche das geistige Wesen des Tempelherren-Ordens, den eigentlichen Inhalt desselben, ausmachte"). Die Quelle für-dieses Wissen bilden einfach die Zeugenaussagen, da die Unterdrückungs-bulle Clemens' V. zwar die Templer Häretiker nennt, aber ohne bestimmt auszusprechen, worin des genaueren diese Häresie bestanden habe. Für Loiseleur-Pruz konnte nach jenem Material der Zeugenaussagen "ein Zweisel in dieser Hinsicht durchaus nicht mehr bestehen").

Als oberster unansechtbarer Lehrsatz wird nämlich festgestellt, daß "die Anhänger der templerischen Geheimlehre" "wie alle Häretiker jener Zeit, ja wie eigentlich bie driftlichen Säretiker über= haupt — wie in den ersten Jahrhunderten der driftlichen Kirche die Gnostiker, wie im neunten Jahrhundert die Paulizianer und im elften die Katharer — ausgesprochene Dualisten" gewesen seien 3). Als folche haben sie "einen oberen Gott, in dem sie zugleich den Schöpfer bes Geistes und des Guten sahen, und daneben einen unteren Gott, von dem sie bie Materie und das Bose herleiteten", anerkannt und verehrt. Prut selbst leugnet zwar nicht, daß "dies nirgends gerade in dieser Fassung positiv ausgesprochen" sei; es ergebe sich aber "mit Bestimmtheit aus vielfachen Andeutungen und zahlreichen Aussagen und sei außerdem diejenige Boraussetzung, von welcher aus allein die absonderlichen templerischen Zere= monien verständlich und mit einem bestimmten, ähnlichen Förmlichkeiten auch sonst innewohnenden Sinne ausge= stattet erscheinen".). Die nächste Folge von diesem Dualismus sei nämlich die entschiedene Leugnung der Gottheit Christi ge= Daß dieser Punkt eine von den Aufnahmebedingungen war, ist ihm "durch eine Menge der bestimmtesten Aussagen zweifellos erwiesen". Er bringt bavon eine Reihe "besonders charakteristischer" bei, vor allem solche, wo Jesus ein falscher Prophet, der um seiner eigenen Sünden willen gestorben sei, genannt wird. Aus dieser Stellung zu Christo ergebe sich dann von selbst ihre Auffassung vom Rreuze, welches "anstatt wie für gläubige Christen ein mit Ehrfurcht be= trachtetes Symbol der Gottheit Christi" zu sein, "den Tempelherren von ihrem häretischen Standpunkt aus nichts als ein Stück Holz" habe sein können, "das zu bespeien, mit Füßen zu treten und sonst zu verhöhnen nicht nur nicht unrecht erschien, sondern als eine Bethätigung be=

<sup>1)</sup> Immer noch ibid. — 2) Geheiml. p. 53. — 8) ibid. — 4) ibid.

jonderer Ueberzeugungstreue gelten durste"). Bon dieser Aufsiassung aus weist Prut auch die ein paar Male vorkommende Erklärung, welche die Kreuzesverhöhnung nur zu einer Probe unbedingten Gehorsams der neuen Ordensglieder und ihrer Standhaftigkeit für den Fall der Gesangemahme durch die Sarazenen stempeln wollte, hier auf das bestimmteste zurück als eine leere Ausrede"), "gebraucht entweder von den Zeugen, um die gegen den Orden erhobenen Anklagen abzusschwächen, oder schon von den aufnehmenden Ordensoberen solchen Neuslingen gegenüber, denen sie doch nicht recht trauen zu können meinten".

Aber auch für die "besondere Gestaltung der von den Tempelherren gepflegten bualistischen Lehrmeinung" sollen die Zeugenaussagen hinreichendes Material geben. Fest stehe zunächst, daß "ber Rultus der Ritter nicht dem oberen Gotte, dem Schöpfer des Geistes und des Guten, galt", — weil man sich diesen als dem Menschen durchaus unnahbar gedacht habe — sondern bem unteren Gott, von dem die Materie und das Bose ihren Ursprung herleiteten. Von da aus seien auch "die Diffe: renzen über die dem Orden schuldgegebene Berehrung eines Idols, eines Götzenbildes", leicht zu lösen. Wenn nämlich jenes Ibol von den einen, so von Raoul de Gysi in Carcassonne, als eine teufelähnliche Figur vorgestellt, "un maufe", von anderen geradezu ein "höllischer Teufel" genannt werde, so sei dies eben nicht nach dem Sprachgebrauch unserer, sondern jener Zeit zu verstehen. Danach bedeute es eben einen Dämon, und zwar "war dieser nicht etwa die Berkörperung des bösen Prinzips, daher auch nicht ein Feind Gottes und des von ihm geschaffenen und gewollten Guten, -- sondern zunächst eben nur ein unterer Gott, ein Gott niederen Rangs, mit geringen, man könnte sagen, mehr irdischen Rräften, daher auch mit einem niederen, irdischeren, materielleren Birkungskreise"4). Das wird bewiesen durch solche Zeugen, die ihn "einen Freund Gottes, ber mit Gott redet, wann er will", nennen ober ihm "die Kraft zuschieben, den Kranken die Gesundheit wiederzugeben", ober, woran den Templern natürlich am meisten gelegen sein mußte, "die Ritter mit irbischen Glückgütern zu segnen und dem Orden alle Herrlichkeiten der Welt zu verleihen" 5). Auch wenn dieses Idol, nach Artikel 56 und 57 der: Anklageakten, bezeugt durch mehrere Ritter aus dem toskani= schen Prozes"), "die Bäume blühen und die Erde sprossen" machte, so füge sich auch dieses "sanst schwer verständliche Moment" in den "hiermit

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 55. — 2) ibid. Daß er später boch froh an solcher "Ausrede" ift, wird uns die "Entwicklung" lehren. — 3) Geheiml. p. 56. — 4) ibid. p. 56 f. — 5) Geheiml. p. 57. — 6) Diese spielen überhaupt bei diesem Abschnitt eine besondere Rolle; wir bitten, das für später zu beachten.

eröffneten Vorstellungskreis nun auf das allernatürlichste ein". Denn "genau das hier für ben Tempelherren=Orben gewonnene Resultat hatte sich der Inquisition ergeben als einer der Kardinalpunkte in der Lehre der albigensischen Reger" 1). Also ist klar: die Templerhäresie ist nichts als "eine eigenartige Beiterbildung der gemeinsamen katharischen Grundhäresie, in ihren Grundzügen — aber boch nur in diesen — identisch mit der aller Katharer"2). Wir werden hier belehrt, daß es falsch war, die Templer mit der mahomedanischen Sekte der Ismaeliter, aber auch, sie mit den Manichäern, welche beide einem viel schrofferen Dualismus gehuldigt haben, in Verbindung zu bringen. Vielmehr "ohne daß es sich aus Zeugenaussagen bestimmt erweisen ließe, scheint doch der Dualismus der templerischen Geheimlehre am nächsten verwandt ge= wesen zu sein mit dem der thracischen Bogomilen"3). "Denn auch für die Tempelherren war allein der untere als Schöpfer der Materie und des Bösen gedachte Gott dem Menschen zugänglich, aber er steht mit dem oberen Gotte, welcher den Sterblichen völlig unnahbar ist, nicht in Feindschaft und Streit; das ist ebenso bei den Bogomilen" und vielleicht dürfe man eben deshalb sich das Verhältnis der beiden Gott= heiten auch im einzelnen bei den Templern ebenso wie bei den Bogomilen ausgeführt deuken"4), welche in dem unteren Gotte des oberen ältesten Sohn gesehen haben. Indes "in einem Punkte haben die Tempelherren ihre Lehre doch wesentlich abweichend von diesem Vorbild gestaltet" 5). Die Templer seien nämlich in Bezug auf die zweite Person der Drei= einigkeit nicht bloß keine Doketisten gewesen, wie fast alle Ratharer und auch die Bogomilen, sondern darin viel weiter gegangen. nur von einem scheinbaren Menschgewordensein Jesu ist bei ihnen nicht mehr die Rede, wie ja allerdings eine solche Vorstellung eine Sub= tilität des Denkens und eine Reigung zu philosophischer Spekulation voraussett, wie sie bei ungelehrten, zum guten Teil sittlich etwas verkommenen und bem Genusse des Lebens ergebenen Rittersleuten sich füglich nicht wohl finden konnte"<sup>6</sup>). Bielmehr seien "dem Bildungsstande und dem zum Materialismus geneigten Denken solcher" Konsequenzen wie die von den Queiferianern gezogenen viel natürlicher gewesen, welche in dem historischen Christus nur einen Übelthäter sahen, dessen Konkubine Maria Magdalena, die Chebrecherin des Evangeliums, gewesen sei. So haben

<sup>1)</sup> p. 58. Welche andere Konsequenz diese Entdeckung nahelegt, wird später ersörtert werden. — 2) ibid. p. 58. — 3) p. 59. — 4) Geheims. p. 59. — 5) ibid. p. 59. — 5) p. 59 s.

auch die Templer in Jesus (bem "zweiten ganz machtlosen, weil zu jungen' Sohn Gottes") nur einen "Betrüger" gesehen, womit natürlich im Einklang stehen alle die Zeugnisse, welche von "einem falschen Propheten" reden, der nur zur Strafe für seine eigenen Übelthaten, keineszwegs als Erlöser, gestorben sei. Auch hier kommen wieder vor allen die Zeugen des toskanischen Prozesses in Betracht, insbesondere aber wird das Zeugnis des im sicilischen Prozesse zu Santa Maria vershörten Ordensritters Galcerand de Teus verwertet, der unter dem "Schächer", auf den neben der Maria Magdalena in der templerischen Absolutionsformel hingewiesen wurde, eben den von den Juden gekreuzigten Jesus verstanden haben wollte").

"Von hier aus fällt nun auf das ganze häretische System der Tempelherren ein klareres Licht", "nun erst werden die anstößigen Zeresmonien derselben in ihrer eigentlichen Bedeutung recht gewürdigt werden können"?): so vor allem ihre Mißachtung und Verhöhnung alles dessen, was mit Jesus und dem Kreuz in Verbindung stand: die Bespeiung und das mit Füßen Treten desselben — vor allem am Karfreitag. Und eine ebenso natürliche Konsequenz sei die Auslassung der Sakramentalworte durch die Templergeistlichen bei Celebrierung der Messe gewesen. Also bisheriges Ergebnis: "Verquickung katharischer Elemente mit luciferianischen Auswüchsen").

Dies werde nun noch "durch eine ganze Reihe von andern sicher beglaubigten Thatsachen bestätigt".

Dahin gehört die Schnur, der wollene Faden, welchen die Templer um den Leib trugen und der ihnen bei der Aufnahme überreicht wurde. Die von den meisten Rittern gegebene einfache Erklärung derselben als Symbol der von den Templern gelobten Keuschheit will Prutz zwar nicht gerade zurückweisen. Aber wenn von drei Rittern dieser Brauch mit dem besondern Kult der Maria in Verbindung gebracht wurde und nach ihnen dieser Gürtel durch die Berührung einer bestimmten Säule in der Marienkirche in Nazaret besonders geweiht sein sollte in, so ist das für Prutz doch ein Zeichen, "daß sich zeitig absonderzliche, zu der ursprünglichen Bedeutung dieses Zeichens gar nicht recht passende Vorstellungen damit verknüpsten und dem entsprechende Manipulationen vorgenommen wurden"). Für ihn ist nämlich doch das Wahrscheinliche, daß diese Schnur nicht bloß als Talisman gedient habe, sondern daß "mit fortschreiten der Häreste derzenige Sinn

³) Geheiml. p. 61. — ²) ibid. — ³) p. 62. — 4) Geheiml. p. 63. — ³) p. 64.

erwachsen sein kann, welchen die bei dem katharischen Consolamentum gereichte Schnur von Anfang an hatte").

Bu dem luciferianischen Ginfluß auf die Häresie des Templer= ordens rechnet sodann Prut vor allem die schmutigen Russe. Zu den Resultaten seiner Untersuchung gehört nämlich, daß es als "ein fast ausnahmslos festgehaltener Gebrauch" angesehen werden musse, "daß der in den Orden aufzunehmende Neuling den Rezeptor und einige der sonst anwesenden Ordensbrüder auf den Hintern, den Bauchnabel und — das männliche Glied zu kussen hatte"?). Ursprünglich, ver= mutet Prut, möge nur der sonst bei den Katharern übliche Bruderkuß vorhanden und der Sinn derselben gewesen sein. Aber die "schmutige Entartung", zu welcher dieser Brauch bei den Templern geführt habe, könne boch "von keiner Seite her so einfach und erschöpfend erklärt werden, als wenn wir ihren Ursprung auf luciferianisches Vorbild zurückführen"3). Ob nicht auch beren wüste Orgien zum Teil im Templerorden Gin= gang fanden? Jedenfalls könne man "schon darin einen neuen Zug der Verwandtschaft zwischen Tempelherren und Luciferia= nern sehen, daß die einen wie die andern ihre zu religiösen Zeremonien bestimmten geheimen Zusammenkunfte unter dem schützenden Dunkel der Nacht, in einsam gelegenen Gebäuden und womöglich in unterirdischen Räumen zu halten pflegten"4). Gine Übereinstimmung zwischen beiden sei ferner "unverkennbar in Bezug auf die Handhabung der Beichte und der Absolution"5). Prut verwirft hier alle die Zeugenerklärungen, welche die bem Orden schuld gegebene Absolution durch Laien, durch den Hochmeister oder sonstige Ordensobere, auch die Präzeptoren der Häuser, nur für Verfehlungen gegen die Ordens= statuten gelten ließen; er stellt es so dar, als könne an einer eigent= lichen Sündenabsolution durch die Laienoberen nicht gezweifelt werden. Die Frage sei nur, ob sich dieselben durch die Bulle Alexan= ders III., welche den Templern bei ihren eigenen Geistlichen zu beichten gestattete, dazu berechtigt wähnten? oder aber — etwas noch viel Schlim= meres? Denn "in einem ganz anderen Lichte erscheine die Sache doch zusammengenommen mit jener oben 6) angeführten Absolutionsformel von Galcerand de Teus, welche auch im englischen Prozeß wieder vor= komme, wonach der das Kapitel leitende Ordensobere sprach: "Ich bitte Gott, daß er Euch Eure Sünden vergeben möge, wie er ihre Sünden vergab der Maria Magdalena und dem Schächer, der an das Kreuz geschlagen wurde""). Für Prut bedeutet das "die unmittelbarste

<sup>1)</sup> ibid. Anm. 2. — 2) Geheims. p. 64. — 8) p. 65. — 4) p. 65 f. — 5) p. 66. — 6) S. oben p. 43. — 7) Geheims. p. 68.

Beziehung zu dem Kardinalpunkt der templerischen Geheimlehre, der Leugnung der Gottheit Christi, der Behauptung, daß der in Palästina Erschienene und Gekreuzigte nichts sei als ein für seine eigenen Vergeben mit dem Tode bestrafter Verbrecher"1). Und so zieht er — weil ähn= lich gewesen sei die Beichtpraxis bei ben Katharern, indem hier "die Hauptvergeben vor versammelter Gemeinde einzeln bekannt werden mußten, während für die kleineren Verstöße ohne vorhergehende besondere Beichte insgesamt die Absolution erteilt wurde"2); noch ähnlicher aber bei den Luciferianern, welche "überhaupt nur Laien beichteten und zwar nicht mit einer Einzelaufzählung der begangenen Verstöße, sondern in einer alles allgemein zusammenfassenden Formel"3) — als sein Fazit in Beziehung auf diesen Punkt: "es scheint also, als ob innerhalb des Tempel= herren=Ordens je nach der durch die lokalen Verhältnisse gegebenen be= sonderen Anregung und je nach der persönlichen Neigung des das Kapitel leitenden Oberen in Bezug auf Beichte und Absolution bald mehr dem Gebrauche der Ratharer, bald mehr dem der Luci= ferianer, mit denen man ja im wesentlichen auf demselben dogmatischen Boden stand, gefolgt worden sei"1). In jedem Falle aber sei "eine solch entschiedene Auflehnung gegen die sonst allgemein anerkannte kirchliche Ordnung vorgelegen," daß "sicherlich alle biejenigen, welche - so Beichte hörten und so Absolution erteilten, sich auf einem Glaubensstandpunkte befinden mußten, welcher von dem der kirch= lichen Orthodoxie schon sehr weit ablag"5).

Rachdem somit Prut im VI. Abschitt der Geheimlehre zu dem Resultat gelangt ist, daß die templerische Häresie, "auf einem und demselben Boden erwachsen mit den durch ihr dualistisches System gekennzeichneten zahlreichen Ratharersetten des 12. und 13. Jahrhunderts, in gewissen Punkten sich derzenigen genähert" habe, welche wir "als die der entartetsten und zügellosesten Retzergemeinden jener Zeit kennen, nämlich die der Lucisserianer"): so wird uns nun im VII. Abschnitt zumächst eine Beschreisdung dieser schauerlichen Sekte nach den Hauptpunkten ihres dogsmatischen Systems nebst den daraus sich ergebenden praktischen Konsequenzen geliefert. Greuliche Dinge sind's, die dieser Sekte nachzgesagt werden, welche nach LoiseleurzPrut damals von Mesopotamien dis ins westliche Deutschland zahlreich verbreitet gewesen sein soll, so daß natürlich schon deswegen die Templer nicht undeeinslußt von ihnen haben bleiben können. "Sehr bezeichnend" sei ja auch, daß diese Leute um dieselbe Zeit wie die Templer "von ihrem Verhängnis ereilt

<sup>1)</sup> ibid. — 2) ibid. — 5) ibid. — 4) Geheiml. p. 68. — 5) p. 69. — 6) p. 70. — 7) p. 70—89.

wurden", indem ihnen die Dominikaner auf die Spur kamen und sie zahlreich auf ben Scheiterhaufen brachten, "wo sie meist mit ruhm= vollem Mut ihrem qualenreichen Tobe entgegengingen"1). Ihr Hauptbogma soll mit der Verehrung des ältesten aus dem Himmel verstoßenen Sohnes Gottes, des Schöpfers der irdischen Welt, geradezu "die Materie zum Gegenstand ber göttlichen Berehrung gemacht", ben Dienst ber Materie, "jede wilde Befriedigung finn= licher Lust für gleichbedeutend mit Gottesdienst" gehalten haben?). Was für schaubervolle moralische Konsequenzen eine solche Lehre haben mußte, sieht jeder leicht ein und macht sich auf das Schlimmfte gefaßt. Dieses bleibt denn auch nicht aus: da hören wir von "Zusammenkünften an unterirdischen Orten, "Bußhöhlen' genannt," "wobei sie sich den schamlosesten geschlechtlichen Ausschweifungen überließen und selbst vor den Greueln der Blutschande nicht zurückschreckten"3). Von solchen Menschen ist's nicht zu verwundern, sondern stimmt nach Prut "ganz vortrefflich zu diesem krassen Naterialismus, wenn weiter berichtet wird, daß "ihre Hauptsorge auf die Er= werbung von Geld und Gut gerichtet" gewesen sei und sie ihren Lucifer vor allem darum in ihren Gebeten bemühten, "daß derfelbe ihnen Reichtümer verleihen möge"4). Wie merkwürdig aber das Leben ber Templer diesen Grundsätzen entsprochen habe, das sieht hoffentlich jeder. Darauf hinweisen zu können, ist für Prut ein Haupt= trumpf!

Auch bei ihnen war ja nicht bloß die Verehrung eines unteren Gottes zu konstateren, der die Bäume sprießen und die Erde Frucht tragen macht, seinen Gläubigen nicht bloß Gesundheit giebt, sondern auch Gelb und Gut und alle weltliche Herrlichkeit, und "gerade dem Tempelzherren-Orden seine vorzügliche Gunst zugewandt hat"), sondern auffallen der noch — "die Hauptsache" — sind die "moralischen Konziequenzen, denen sehr nahe verwandt, die wir bei den Luciserianern gesunden haben"). Denn wurde nicht auch den Templern neben allen möglichen sonstigen Zeichen sittlicher Verkommenheit als ein Hauptzverbrechen ihre "Gier nach Vermehrung des Besites") anzgerechnet? Da darf man ja nur auf Art. 98 der Anklageakte verweisen, der sie beschuldigt, daß man "im Orden es nicht für Sünde gehalten habe, frem des Gut per sas aut nesas zu erwerben; sowie Art. 99, der ihnen zur Last legt, daß sie zu solch rücksicher Förderung des Ordens sogar eidlich verpflichtet wurden; endlich Art. 100, des

<sup>1)</sup> Geheims. p. 73. — 2) p. 70. — 5) p. 74. — 4) Geheims. p. 74. — 6) p. 75. 6) ibid. — 7) Immer noch ibid. p. 75.

Inhalts, daß sie zu diesem Zwede sogar Meineide für erlaubt hielten. Und solche Anklagen haben einen "schwer wegzuleugnenden that säch = lichen Anhalt" gehabt an dem — Reichtum des Ordens, ber "in verhältnismäßig kurzer Zeit zu unglaublicher Höhe gestiegen" sei 1). Bei der Auseinandersetzung der diesbezüglichen Nachrichten schlägt Prut "auf 2 Millionen Lires b. h. etwas über 50 Millionen Francs nach heutigem Geldwert" die "jährlichen Ginkunfte des Ordens zu Anfang bes 13. Jahrhunderts" an2); die des Königs von Frankreich "aus seinem gesamten Domänenbesitze um dieselbe Zeit" nur auf "80 000 Lires = 2 200 000 Francs"3). Dazu nun die Vermehrung seines Reichtums im Laufe bes 13. Jahrhunderts! Da sei die Nachricht ber Zeitgenossen glaublich, daß der Hochmeister Jakob von MoJan, als er der Ladung nach Frankreich folgte, aus der Schatkammer des Ordens in Eppern 150000 Goldstücke und zehn mit Silber beladene Maultiere mit sich gebracht habe 4). Jedenfalls dürfe man "das Jahreseinkommen des Ordens in dem Jahrzehnt vor seiner Rata= strophe getrost auf 60 Millionen Mark veranschlagen" ): also, daß er "finanziell thatsächlich eine mehr als königliche Macht" besessen habe. Da sei es kein Wunder, wenn, in Anbetracht bazu des zahlreichen, "von einem Mittelpunkt durchaus einheitlich geleiteten" Personals, welches zum Orden gehörte und jedenfalls auf 20 000 Glieder zu berechnen sei, felbst "ein König von Frankreich um den Bestand seiner Gerechtsame in Sorge sein zu mussen" geglaubt habe 6).

lind nun habe von diesem ungeheuren Vermögen der Orden lange nicht den gebührenden Gebrauch gemacht! Denn weder habe er seiner Hauptverpflichtung, welche im Kampfe gegen die Ungläubigen bestand, Genüge gethan, indem er seit 1291 es nur "zu Raub= und Plünderungszügen" gegen die sprische Kiste gebracht habe; noch habe er seine nun um so reichlicher vorhandenen Mittel in der zweiten Richtung, auf die ihn seine Statuten hinwiesen, für die Armen= und Krankenpflege wie die Hospitalität in gebührendem Maße in Anspruch genommen: letzterer Vorwurf werde nicht bloß durch Art. 97 der Anklageakte, sondern auch durch zahlreiche Aussagen von templerischen und nichttemplerischen Zeugen erwiesen. Um so natürlicher müsse es erscheinen, daß der Orden, in steigender Depravation des jungen Nachwuchses, der im behaglichen Besitz üppig lebend, idealeren Zwecken sast gänzlich entsfremdet gewesen sei, "schließlich nur noch materielle Interessen kannte und nur noch Erwerb, Macht und Genuß erstrebte").

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 75. — 2) p. 77. — 3) Beibes nach Grouvelle berechnet, was zu beachten ist. — 4) cf. p. 78 f. — 5) p. 79. — 6) Geheiml. p. 80. — 7) p. 81.

So ist benn in "Dogma und Moral, Theorie und Prazis eine überraschende Übereinstimmung"1) zwischen Templern und Luciferianern herausgefunden. Und zwar handelt es sich nach Prut "hier nicht einmal bloß um eine Bermutung, vielmehr liegen uns ganz bestimmte Anhaltspunkte dafür vor, baß zwischen der Geheimlehre und den Rultuszeremonien der Tempelherren und der durchaus materialistischen Richtung, welche dieselben in ihrem Leben und Treiben bethätigten, wirklich ein innerer Zusammen= hang bestand und von ihnen selbst anerkannt wurde"2). Diese "Anhaltspunkte" bestehen vor allem — in der Aussage des Ritters Wolby de Bust, des 71. Zeugen im englischen Prozeß, welcher die Anbetung des Idols von einem dem Namen nach unbekannten Hochmeister ableitete, welcher sterbend dieselbe den Ordensoberen empfohlen habe, "wenn sie herrschen und in Ehren stehen wollten"3). Schluß: also habe man unter dem Idol "den Spender all des reichen, weltlichen Be= sites, dessen sich der Orden erfreute", verehrt. Und da nun dazu die früher mitgeteilten Außerungen4), wonach diese Gottheit die Urheberin sowohl der Gesundheit wie des Reichtums auch des einzelnen sein sollte, stimmen, so ist für Prut die Schlußfolgerung fertig: Templer und Luciferianer haben ein und dieselbe Borstellung, sind burchaus verwandt.).

"Für diese Verwandtschaft" ein weiteres "Moment" bilden auch "bie dem Orden schuldgegebenen geschlechtlichen Berirrungen" 6). Es wird hier auf den Inhalt der Art. 40—45 der Anklageakte verwiesen (Erlaubnis und Anweisung zur Sodomiterei), welcher "allerdings durch die Zeugenaussagen nicht in seinem weitesten Umfange, aber boch in allen wesentlichen Punkten bestätigt" worden sei. In diesen Ausschweifungen, welche im Orden "nicht bloß als Berirrung einzelner vorgekommen, sondern, wenn vielleicht auch nicht gerade etwas gauz Ge= wöhnliches, so doch jedenfalls nichts Ungewöhnliches und sicherlich nicht durch allgemeinen Abscheu verdammt gewesen") seien, sieht Prutz ein "für die sittliche Verkommenheit jener Genossenschaft" besonders "charak= teristisches Ergebnis". Denn wenn dieses schenkliche Laster auch nicht bloß im Drient, sondern gerade damals auch im Abendsand vielfach verbreitet gewesen sei, so bleibe es "barum boch eine nicht weniger entsetliche Thatsache, daß eine geistlich=ritterliche Genossen= schaft, welcher durch feierliches Gelübde Reuschheit auferlegt war, den neu in fie eintretenden jüngeren Gliedern die ausdrückliche Erlaubnis

<sup>1)</sup> Geheimt. p. 81. — 2) p. 82. — 8) ibid. — 4) cf. oben p. 41, zu Prut, Geheimt. p. 57. — 6) p. 82. — 6) Geheimt. p. 82. — 7) p. 83.

gab, ihrem sinnlichen Drange auf unnatürliche Weise Befriedigung zu verschaffen"). Auch was als Grund solcher Erlaubnis neben "gessundheitlichen Rücksichten" hin und wieder angeführt wird: damit nicht durch den Umgang mit Weibern die Verletzung des Gebotes der Reuschheit um so eher ruchbar werde und so noch niehr üble Nachrede für den Orden herauskomme, sei "höchst bezeichnend"?).

Viel scheußlicher noch sei freilich in dieser Hinsicht der Standpunkt der Luciferianer gewesen. Denn diese haben nicht bloß wie die Templer solche Ausschweifungen erlaubt, sondern "geradezu ein religiöses Gebot" baraus gemacht, dergestalt, daß wir uns "deren nächtliche Zusammenkünfte als den Schauplatz der grauenhaftesten Orgien denken müssen" 8). Dieser luciferianische Standpunkt, nach welchem "der Mensch mit seinem Körper überhaupt nicht sündigen konnte", gebe auch bie einzig wirkliche Erklärung ber drei schamlosen Kuffe ber Templer, auf Mund, Bauchnabel und Hintern; denn als ein luciferianischer Satz sei überliefert: "Niemand kann unterhalb des Nabels sündigen." Gelte also hier nicht ber Bauchnabel "gewissermaßen als die Grenze der beiden Teile des Menschen, deren einer, ganz Materie und ganz materiell, für den geistigen und sittlichen Teil des Menschen überhaupt ganz irrelevant ist, den rein zu erhalten ebenso gleichgültig ist wie ihn zu besubeln?"4) Damit bringt Prut eine Erklärung der einzelnen Ruffe, "in welchen er einen Ausbruck biefes ganzen Syftems" sieht, zu stande: nämlich der Ruß auf den Mund, "den geistigen Teil des Menschen", ist "eine Hulbigung, die dem oberen Gott, dem Schöpfer des Geistes, dargebracht wird, während der Ruß auf das Wirbel= saulenende bem Körper, ber Schöpfung Lucifers und damit diesem selbst gilt, der Ruß auf den Nabel aber gewissermaßen die Grenze be= zeichnen und anerkennen soll zwischen den beiden Reichen des oberen und unteren Gottes, zwischen dem geistigen und dem rein materiellen Teil des menschlichen Körpers"5). "Ein bestimmter Beweis für die Richtigkeit bieser Deutung läßt sich allerdings nicht erbringen, daß dieselbe jedoch viel innere Wahrscheinlichkeit hat und in das ganze häretische System, um das es sich hier handelt, vortrefflich paßt, wird niemand in Abrede stellen wollen" 6). — Ja, warum denn nicht?

Jest haben wir nur noch einen Punkt genauer zu betrachten, nämlich "das von den Tempelherren erwiesenermaßen bei ihren geheimen Zusammenkünften angebetete Idol"). Nach dem Vorhergehenden ahnen

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 83. — 2) ibid.; "no diffamaretur pro mulieribus." — 3) Geheiml. p. 84. — 4) ibid. — 5) Geheiml. p. 85. — 6) ibid. Der Sat ist beson= bers charafteristisch für Pruß! — 7) Immer noch p. 85.

wir bereits, daß auch das Prut nicht viel Schwierigkeiten machen wird. Denn "wir wissen" ja 1), daß es "zunächst eine bildliche Darstellung des unteren Gottes, des Schöpfers der Materie und des Bösen, zu= gleich aber auch bes bem Orben so günstig gewesenen Herrn über die Schätze dieser Welt" sein sollte. So handelt es sich also bloß noch um Deutung der Gestalt. Auch diese "geht aus den barauf bezüglichen Aussagen ber Zeugen mit Gewißheit hervor "2). Darin seien nämlich "die Berichte einig, daß das Idol, aus Metall gefertigt, nicht felten mit Gold geziert, die Gestalt eines menschlichen Kopfes gehabt habe; weiterhin weichen sie bann aber voneinander ab; benn bald soll der Ropf ein bärtiges Gesicht, bald ein jugendlich bartloses gehabt haben; nach andern war er mit zwei, nach einigen endlich gar mit drei Gesichtern versehen"3). Für Prut fallen natürlich "diese Verschiedenheiten nicht bedeutend in das Gewicht". Denn wozu sind die Darstellungen über andere katharische Sekten da, "die mit den Tempel= herren auf demselben Boden des Dualismus stehen", über "die Bogo= milen z. B., welche von den Eucheten oder Enthusiasten herstammend, als die nächsten Verwandten gewissermaßen der Luciferianer gelten können", bei welchen "der von ihnen angebetete verstoßene Sohn Gottes im Über= gang vom Jüngling zum Mann, mit dem sprossenden Barte, Gott Bater dagegen als ein Greis mit lang herabwallendem Barte" 1) dargestellt "Noch sonderbarere Gebräuche" — und also einen noch worden sei. prächtigeren Beleg! — liefern Prut die "ebenfalls stark von der luciferianischen Reperei beeinflußten Stedinger": "auch sie verehren bei ihren nächtlichen Zusammenkünften ben unteren Gott unter der Gestalt eines Idols; dasselbe mar hohl und durch einen Mechanismus öffnete es sich in dem gegebenen Momente und aus seinem Innern sprang eine Kate ben Andächtigen entgegen, das Tier, welches bekanntlich mäh= rend des Mittelalters als die eigentliche Verkörperung des Teufels galt" 5). Dieser "Thatsache" gegenüber könne "es einen nicht wundernehmen, daß man schon von seiten der Inquirenten dem Idole

<sup>1)</sup> Nämlich eigentlich durch Loiseleur, dessen Berdienste Prut hier (s. auch Ann. 3 zu p. 85) besonders rühmt, daß er "die teils ganz gewaltsamen, teils geradezu abenstenerlichen Deutungsversuche, die daran gemacht worden sind," — gemeint sind hier vor allem v. Hammer=Purgstall u. a., — widerlegt habe. — 2) ibid. p. 85. — 3) Geheiml. p. 86. — 4) ibid. Diese Abschnitte verdienen möglichst wörtlich mitgeteilt zu werden. — 5) Der staunende Leser sei hier besonders darauf ausmerksam gemacht, daß dies wirklich und buchstäblich auf p. 86 der "Geheiml." steht! Dort ist auch die Fundsstelle sür diese "Thatsache" angesührt, nämlich — die Bulle Papst Gregors IX. vom Jahr 1223. Wen vergehen da nicht die Zweisel?

ber Tempelherren einen ähnlichen Inhalt zu geben versucht habe" 1). Nein, wahrhaftig nicht!

Im weiteren kommt Prut darauf, daß dieser Idolkultus förmlich organisiert gewesen sei, indem in den Haupthäusern des Ordens auch die Hauptidole, d. h. die für mächtiger und wirksamer gehaltenen, ausbewahrt worden und so auch nur bei besonders hohen Festen an die Öffentlichkeit gekommen seien, während die andern Ordenshäuser nur weniger hochgehaltene Idolbilder besasen. Die Notiz eines Zeugen aus England, daß solche Idole selbst auf Reisen in den Mantelsäcken mitzgesührt worden seien, will er dagegen nur für die Reisen der Ordensoberen gelten lassen?).

So bleibt schließlich nur noch übrig, ein Wort zu erklären, welches von manchen Zeugen zur Bezeichnung jenes Jools gebraucht wurde und "den früheren Bearbeitern dieses schwierigen Gegenstandes sehr viel Ropf= zerbrechen bereitet" babe: das Wort "Baphomet". Hier weist Prut im Anschluß an Loiseleur mit Genuß nach, daß darin weder ein Hinweis auf gnostische Verwandtschaft zu sehen sei, wie manche gethan haben, in= dem sie es von βαφημήτου = Geistestaufe herleiteten, noch ein Zeichen von mahomedanischer Beeinflussung, weil dem ja schon die ganze Bilderfeindlickkeit des Islam entgegenstehe. Vielmehr löse sich die Sache nach der Beweisführung Renaus einfach damit, daß "Maphomet, Ba= phomet, Bafom nach bem Sprachgebrauche bes Mittelalters eine ganz gewöhnliche Bezeichnung für jegliche Art von Götzenbild"4) sei. So habe das Idol der Tempelherren "nicht das geringste zu thun mit Mohamed und dem Jeslam" 5)! Und auf dieselbe einfach natürliche Weise sei es zu erklären, wenn dieser Baphomet hie und da mit dem Ruf "Yallah" begrüßt worden sei 6). Darin sei nichts zu sehen als eine Reminiszenz an die mahomevanische Ausbrucksweise, welche den ja so lange im Drient heimisch gewesenen Tempelherren nahe genug gelegen sei.

Hiefem unternimmt es Prut, die Frage nach dem "Ursprung dieser templerischen Häresie und nach dem Maße ihrer Verbreitung zu lösen?). Wie er selbst gesteht, so betritt er damit ein "noch viel unssichereres und schlüpfrigeres Gebiet" als im vorhergehenden, daher keiner der früheren sich dran gewagt und auch Loiseleur hier abgebrochen hat, so daß das Verdienst der nachstehenden Entdeckungen Prutz ganz allein zusfällt. Zwar soll es sich hier nur um "Kombinationen" handeln, aber

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 86. - 2) p. 87. - 3) ibid. - 4) Geheiml. p. 88. - 5) ibid. p. 89. - 6) ibid. - 7) p. 90.

"auf Grund einer unbefangenen kritischen Prüfung eines weit zerstreuten Materials, das nach Quantität und Qualität gleich viel zu wünschen übrig läßt"). Wenn nur eine solche "unbefangene kritische Prüfung des Materials" zu Grunde läge! Aber wir werden sehen, wieviel auch nur dazu fehlt.

Beginnend mit der Frage nach dem "Gebiet, in welchem die keterische Lehre des Tempelherren-Ordens ihren Ursprung genommen hat", so meint Prut, daß es sich selbstverständlich nicht um bestimmte einzelne Länder, sondern nur darum handeln könne, "ob das häretische System des Ordens im Morgen= oder im Abendlande aus= gebildet und zuerst als ein Ganzes im Kreise der Einge= weihten verbreitet worden"2) sei: von da aus werde sich dann auch nicht bloß für die Frage nach dem Alter einiges Licht gewinnen laffen, sondern auch für die nach dem Maße ihrer Verbreitung, d. h. darüber: "ob die Regerei des Tempelherren=Ordens in allen den weiten Gebieten, über welche dieser ausgebreitet mar, in gleichem Grade herrschte, ober ob innerhalb derselben einer ober der andere Distrikt nachweisbar ist, in welchem die Häresie weniger intensiv gewesen, auf einen kleinen Rreis beschränkt gewesen und verhältnismäßig erst spät cingeführt worden ist"3).

Bezüglich der ersten jener Fragen, über den Ausgangspunkt der Keterei, entscheibet sich Prut unbedingt für den Orient. Denn nicht bloß könne allein beim Ausgang von hier aus, dem Zentrum des Tempelherren=Ordens bis Ende des 13. Jahrhunderts, die "gleichmäßige Verbreitung der Reperei über alle Teile des Ordens"4) einzig naturgemäß erklärt werden, sondern es fehle auch nicht an An= gaben, welche ganz bestimmt auf jenen Ursprung hinweisen. Darunter versteht Brut alle jene Zeugen, welche auf die Frage nach der Herkunft der Ketzerei mehr oder weniger bestimmt die "Gegend jenseits des Meeres" bezeichnen, ober dieselbe auf einen in mahomedanische Befangenschaft gefallenen früheren Ordensmeister zurückführen, welcher sich den Sarazenen gegenüber verpflichtet habe, im Falle der Freilassung seine Ordensgenossen zu jenen Bräuchen, Verleugnung Christi und Verhöhnung des Rreuzes, zu bewegen. Glücklicherweise enthalten jene Zeugen= angaben aber auch noch einen bestimmteren Hinweis, nämlich nicht bloß auf die Gegend, sondern sogar den Ort, der als Ausgangspunkt gedient Wie nämlich ja schon im V. Abschnitt<sup>5</sup>) erwähnt worden ist, so

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 91. — 2) ibid. — 5) Geheiml. p. 91. — 4) p. 92. — 5) Geheiml. p. 46, j. ob. p. 37.

berichtet ein Zeuge im französischen Prozes von Statuten, die im Castrum Peregrinorum, dem Pilgerschloß, aufgesetzt worden seien, und ein anderer im englischen Prozeß, daß er gehört habe, daß "der Idol= kopf nur von dem Präzeptor von Castrum Peregrinorum und einigen in bessen Geheimnis eingeweihten Genossen besselben wie ein Gott verehrt worden sei"1). Aus solchen Angaben will Prut wenigstens den Ort, das Pilgerschloß, festhalten. Damit stimmen dann andere Zeugen, die berichten, daß die Ketzerei gerade in Palästina besonders im Schwange ge= wesen sei, z. B. jener Antonius Syci von Vercelli, der dieselbe schon vor 40 Jahren, wo er Notar des Ordens im Orient gewesen, bestanden haben läßt2); auch ein anderer, der auf Wilhelm von Beaujeu (ge= fallen 1291), und ein britter, ber auf Thomas Berard (Hochmeister 1265—72) die Organisation des Ordens als Regergenossenschaft zurück= Endlich scheine wenigstens auch der von einigen als Urheber angeführte, sonst unbekannte Meister Roncelin (ober Procelin) in diese Zeit zu passen.

So haben wir als lokalen Ausgangspunkt also nicht bloß Palästina, sondern auch genauer noch das dortige Haupthaus des Ordens zu Castrum Peregrinorum<sup>3</sup>). Und von da aus fällt es Prut nicht schwer, die Ent= stehung der Retzerei auch zeitlich zu fixieren. Denn da jenes Ordens= haupthaus um 1219 entstanden, nach jenen andern Angaben aber, so nach Antonius Syci, die Regerei schon mindestens 40 Jahre lang herrschend gewesen sei, so weist das für die Abfassung der Statuten bereits auf die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts, zwischen 1219—1250, hin. Natürlich aber musse solcher Aufzeichnung ein längerer Zeitraum vorausgegangen sein, in welchem die ketzerische Infektion des Ordens stattfand, um weiter wuchernb allmählich auch die leitenden Kreise des Ordens zu ergreifen. So kommt für Prut als spätester Zeitpunkt der Ansteckung das Jahr 1219 heraus, und da wir nun aus dieser Zeit, aus dem Jahre 1208, auch jene Warnung des Papst Innocenz III. besitzen, so werden wir "im Zusammenhang mit den übrigen nunmehr gewonnenen Momenten jest diesen päpstlichen Ausspruch wohl als einen vollgültigen Beweis bafür ansehen dürfen, daß damals, im Jahre 1208, die häretische Lehre bereits in den Orden eingedrungen war, und wenigstens ein Teil seiner Mitglieder sich zu der= selben bekannte"4). Damit stimme, daß 1228 Friedrich II. dem

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 92. — 2) Ist einer von den samosen Zeugen, auf die wir noch besonders zu kommen haben. — 5) cf. zu all' dem unsere späteren Bemerkungen über die Templerregel. Da sinden wir ja das Pilgerschloß wieder, aber auch die rechten "Statuten vom Pilgerschloß". — 4) Steht Geheiml. p. 96 gesperrt gedruckt zu lesen.

Orben die Hinneigung zu den Mohamedanern oder wenigstens Abschwächung des Gegensates gegen sie vorwerfen könne. Da endlich auch einmal') eine Notiz sich finde, die von "alten Damiettiner Sta= tuten" redet (nach welchen bei den nächtlichen Versammlungen der Kater zu erscheinen gepflegt habe) und dies nur auf die berühmte Belagerung von Damiette 1218—20 bezogen werden könne, auch zugleich aufs beste mit dem ganzen Eindruck, den das Scheitern jener verhängnisvollen Unternehmung gemacht habe, stimme: so neigt Prut dahin, daß "gerade um jene Zeit und vielleicht eben vor Damiette ber für bie ganze fernere Entwicklung des Tempelherren=Ordens entschei= bende Schritt gethan worden ist"2). Und das treffe zusammen mit ben Albigenserkreuzzügen der Zeit, in welchen "der proven= çalische Abel einen so rühmlichen Kampf für seinen Glauben aus= focht"3). Da die Templer aber frühzeitig eben dort besonders begütert gewesen und einen nicht unbedeutenden Teil der Ordensglieder dorther bezogen haben, endlich ihre Ketzerei in ihren Grundelementen sich als identisch mit der der Katharer herausgestellt habe, so hätten wir nun nach Prut immerhin "ein Bild von dem Ursprung, der Entwicklung und der Ausbreitung der templerischen Ketzerei", in welchem "jeder einzelne der bisher gewonnenen Züge auf das harmonischste sich mit allen übrigen zu einer Einheit zusammenfügt"4). Dieses "harmonische" Bild wird bann auf Seite 99—101 bem Leser vor Augen gestellt, in einer Reihe von Sätzen, welche wir uns schon wegen ihrer Länge ungern versagen, hier abzuschreiben, da sie den ganzen Prut wiedergeben. Aber wir fürchten, der Leser wird an unserem bisherigen Auszug genug haben!

Und durch dieses Bild sollen nun auch "die mancherlei Versschiedenheiten völlig erklärbar" werden, "welche innerhalb des Ordens stattgefunden zu haben scheinen"). Denn es habe doch "füglich nicht diese ganze große Retergemeinde in allen ihren einzelnen Gliedern gleich intensiv von dem ihr zum Panier dienenden keterischen Dogma durchtungen sein" können. Die Mehrzahl nämlich des jüngeren Nachswuchses habe ja überhaupt in dem Orden "nicht Befriedigung irgend eines geistigen oder gemütlichen Bedürsnisses gesucht, sondern "nur eine anständige und meist ja auch wohl recht reichlich ausfallende Versorgung: solche Leute werden an dem, was ihnen bei der Aufnahme auserlegt und gesagt worden ist, keinen besonderen Anstoß genommen haben". Für wieder andere habe "dieses derb materialistische System mit seinem Kultus der Materie einen Reiz" gehabt, "der um so mächtiger wirkte,

<sup>1)</sup> Nämlich bei Raynouard 283 n. 1 (Anm. 1 zu Geheiml. p. 97). — 2) Geheiml. p. 98. — 3) p. 99. — 4) ibid. — 5) Geheiml. p. 101.

je mehr gerade dem geistig und sittlich ungebildeten Ritter jener Zeit unter dem Schutze und auf Grund desselben die vollständige Befriedigung ver= heißen war alles bessen, was sein Herz sich wünschte und sein Sinn begehrte"1). Wenn aber je in den Templerorden ein mehr sittlich denkender und der Kirchenlehre eruster ergebener Jüngling sich verirrt habe, so habe man es gegenüber diesem entweder "nicht so streng" genommen, "indem man die Aufnahme=Zeremonien als nicht ernstlich gemeint, als nur auf die Prüfung des Rezipienden berechnet darstellte", ober gegenüber solchen das von den Zeugenaussagen bei Michelet und sonst hinlänglich bewiesene rohe Einschüchterungsverfahren zur An= wendung gebracht, mit der Aussicht auf die Schrecken des Todes oder elende Rerkerhaft, "dem felbst starke Naturen auf die Dauer keinen Wider= stand entgegenzusetzen vermocht"") haben. "Welcher von diesen Fällen ein= trat, hing natürlich ab einerseits von der Natur des Aufzunehmenden, andererseits aber auch sehr wesentlich von der des Rezeptors"3). Von da aus erkläre sich auch die ungleiche Infizierung der verschiedenen Ordensgebiete von dieser luciferianischen Regerei oder wenigstens die verschiedene Bethätigung berselben in den einzelnen Teilen. Wäh= rend nämlich der Orient und der französische Zweig allem nach unzweifelhaft am meisten jener ketzerischen Geheimlehre samt allen ihren "bösen Konsequenzen" verfallen gewesen sei, könne es "anderer= seits als erwiesen gelten", daß der portugiesische Zweig niemals "den Boden kirchlicher Rechtgläubigkeit verlaffen" habe, was seine Erklärung finde in der fortwährenden strengen Abhängigkeit desselben vom Staate. Aus diesem Grunde sei er auch nur dem Namen nach aufgehoben worden, während er in der That als Orden der "Ritter Christi", als "Christus=Orden", ungehindert sich weiter fortsetzte. "Ein ähnliches Berhältnis" scheine "bei den deutschen Tempelherren obzuwalten"4): jedenfalls sei ihnen gegenüber "der Beweis der Ketzerei nicht erbracht", wenn auch vielleicht nur durch den Mangel eines gleich rücksichtslosen, planmäßigen Gewaltverfahrens wie in Frankreich. Denn Prut ist geneigt, die "trotige und geradezu herausfordernde Haltung" der deutschen Templer auf dem Konzile zu Mainz "allerdings als einigermaßen gravierend" auf= Und "ähnlich" stehe es "mit den spanischen Templern, "welche auf Grund der gegen sie geführten Untersuchung schließlich ein= fach losgesprochen wurden, und mit dem größten Teile der in die verschiedenen italienischen Prozesse verwickelten"5).

11211Y

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 101. — 2) ibid. — 8) p. 102. — 4) Geheiml. p. 103. — 5) ibid. Den Leser, welcher früher — so p. 30 ff., besonders auch p. 40 der Geheiml., s. eb. p. 29 und 35 — immer von der Übereinstimmung der Resultate des

Von besonderem Interesse sei die Stellung des englischen Zweigs und der mit demselben verbundenen Templer von Schottland und Irland. Zunächst sei hier "ber besonders gravierende Ibol= kultus nicht unmittelbar nachgewiesen". Rur Heirn Tanet, ber Provinzialmeister von Irland, wisse etwas von einem solchen Kopf, den ein Ritter in Gewahrsam halte und von dem die Rede gehe, er vermöge auf jede Frage zu antworten; es werde dieser Kopf aber mir von dem Präzeptor von Castrum Peregrinorum und den von diesem Aufgenommenen angebetet: eine Notiz, die dadurch allerdings besonders bemerkenswert ist, daß Prutz meint, sie "gebe uns ein recht anschauliches Bild davon, wie von einer bestimmten Persönlichkeit aus die Ketzerei im Orden Eingang finden und sich in demselben von Generation zu Generation verbreiten fonnte" 1). Durch die Aussagen etlicher anderen Zeugen werde doch immer nur soviel erwiesen, daß "die Ketzerei in einzelnen Kreisen auch des englischen Zweigs des Ordens bereits Eingang gefunden hatte"; und ebenso wissen die meisten Zeugen von "ben unchristlichen und unsauberen Zere= monien bei der Aufnahme" nur als von "jenseits des Meeres üblichen", wobei man ebensogut an Frankreich als an das Morgenland denken fönne"2). So gewinne man "alles in allem bei dem Studium des eng= lischen Prozesses entschieden den Eindruck, als ob die Ketzerei mit ihren schamlosen Kulthandlungen dort höchstens in einem kleinen Kreise der Tempelherren bekannt gewesen und geübt worden sei, als ob also dort erst der Anfang gemacht worden sei zu einer vollständigen inneren Afsimilierung der Genossenschaft mit ihren älteren französischen und morgenländischen Teilen" 3). Und so haben auch die geistlichen Inquisitoren von England, wenn "nicht alles trügt"4), welche hier die Untersuchung "ohne Anwendung irgend einer Art von Gewalt oder Terrorismus in durchaus humanen Formen führten" 5), diesen Eindruck empfangen, "baß sie es nicht sowohl

italienischen Prozesses mit dem französischen vernommen hat, dürste schon diese Bemerkung hinlänglich wundern, indem er auf ein derartiges Ergebnis nach den vorhergehenden Außerungen von Prut unmöglich gesaßt sein konnte! Übrigens enthält die Bemerkung in der Anm. 4 (p. 100), "daß die gegen die T. in der Lombardei, den Marken, Toscana und Dalmatien gesührte Untersuchung 1310 zu Ravenna mit der Freisprechung derselben endete," eine notorische Unrichtigkeit: denn das Konzil zu Ravenna galt nur den Gliedern der Romagna! — 1) Geheiml. p. 103. — 2) p. 104. Daß das nicht richtig ist, wird jeder aus der Bergleichung des sonstigen Sprachgebrauchs heraussinden: "transmarinus" 2c. geht im Prozeß regelmäßig auf den Orient. — 2) p. 104. — 4) Geheiml. p. 104. Es "trügt eben alles"! — 5) Eine Behauptung, an der wir schon oben, p. 35, bemerkt haben, daß sie den Thatsachen widerspricht! es. Schotem. I, 368 ss.

mit einer alteingewurzelten und völlig ausgebildeten, als vielmehr mit einer erst unlängst eingeführten, erst in der Einbürgerung begriffenen Rezerei zu thun hätten").

Im weiteren aber muß Prut zugestehen, daß gerade diese Akten den Beweis liefern von der durchgehenden Abhängigkeit des englischen von dem französischen Orbenszweige. Da wir nun aber jenen "zur Zeit des Prozesses in der Hauptsache noch unverdorben sehen", so werbe es "wahrscheinlich, daß die Infektion eben erst begonnen hatte und baher noch auf einen verhältnismäßig kleinen Kreis beschränkt geblieben war, als der Prozeß eröffnet wurde"2). Und damit stimme nun bie Behauptung des Minoritenmönchs Johannes von Donyngton, daß er von einem aus Gewissensbissen aus dem Orden geschiedenen Tempel= herrn gehört habe, "daß in England bereits vier Idolköpfe vor= handen seien"; "und dieses Elend sei erst eingeführt durch Wilhelm de la More, den nunmehrigen Großpräzeptor von England, der eine große Schriftrolle mitgebracht habe, worin alle diese abscheulichen Obser= vanzen und Kultusgebräuche aufgezeichnet gewesen seien"3). Natürlich hält Prut, da ihm eine solch "positive Angabe kaum ganz aus der Luft ge= griffen sein" kann, auch dies dann für einen weiteren Beweis von der eben erst angehenden ketzerischen Infizierung des englischen und mit ihm des schottischen Zweigs der Templer 1).

<sup>1)</sup> Geheimt. p. 104. — 2) p. 105. — 3) ibid. — 4) Und dies zu konstatieren, scheint Prut beshalb von besonderem weiterem Wert, weil an den schottischen Zweig des Ordens ja die Tradition von der Abstammung der modernen Freismaurerei von den Tempelherren anknüpft. Der Erörterung und Widerlegung dieser Tradition widmet Prut den Schluß der Geheim!chre, p. 106—110. Wir berühren dieselbe hier nicht weiter, erklären uns aber gerne einverstanden mit dem, was derselbe bier, im Anschluß an andere, vor allem Wilche, beibringt. Diese Aussührungen, wie diesenigen, welche Prut in dem als zweiten Teil der Geheimsehre angehängten "Nachzweis der Unechtheit der von Merzdorf herausgegebenen Geheimstatuten des Tempelherrenz Ordens und der Bestandteile der Fälschung" zur Zerstörung dieser ganzen freimaurerischen Mähre solgen läßt, erkennen wir gerne als ein positives Verdienst der Prutschen Forzichung in der "Geheimsehre" an.

## 2. Kapitel.

## Benrteilung und Widerlegung der "Geheimlehre". Die Templerregel.

Wir sind zu Ende mit der Darlegung der "Geheimlehre". Dieselbe ist, im Interesse der Bollständigkeit, mit der wir den Prutschen Standspunkt zu charakterisieren stredten, länger geworden, als wir selber gewünscht; um so kürzer darf dafür die Widerlegung sein. Denn der Leser braucht nicht zu fürchten, daß wir ihn mit einer Widerlegung aller der einzelnen wunderbaren Behauptungen aufhalten werden, aus welchen sich das Gesamtbild der "Geheimlehre" zusammensett, so verlockend eine solche Aufgabe in mancher Hinsicht sein mag. Wir lassen's, weil es nicht nötig ist, weil, wie man die ganze Geschichte des Dogmas auch "seine Kritik" genannt hat, so auch in Bezug auf die Pruzschen Werke über die Templer sich sagen läßt: der Bericht über sie wird von selbst ihr Gericht. Und so dürsen wir uns hier damit begnügen, wenigstens gegensüber etlichen grundlegenden oder besonders verblüssenden Behauptungen unseren Widerspruch zum Ausdruck zu bringen.

Aufs wunderbarste berührt den Leser schon die Einleitung mit ihren nicht bloß für den Standpunkt der "Geheimlehre", sondern für die ganze Prutsche Geschichtsauffassung typischen Behauptungen über den Ursprung der Kreuzüge, das ursprüngliche Verhältnis von Christen= tum und Islam und die kulturelle Bedeutung des letzteren über= haupt. Nach unserer Meinung beweist ein Schriftsteller, der, wie Prutz, den religiösen Faktor nur als sekundäre Ursache jener abenteuerlich= großartigen Unternehmung gelten zu lassen vermag, als primäre aber allerlei Interessen und Motive materieller Art herausfindet, nur eben dies, daß er den unterscheidenden Grundcharakter des Mittelalters zu verstehen außer stande ist. Denn worin anders besteht das charakteristische Merkmal bieser wunderbaren, den modernen Menschen in gleicher Weise durch ihre Romantik anziehenden, wie durch ihre "Dlittelalterlichkeit" abschreckenden Epoche der Christenheit, als eben in der jugendlich unklaren Vermischung und Verquickung von Geistlichem und Welt= lichem, von Religion und Politik, und zwar so, daß eben auf dem Höhepunkt ihrer Entwicklung das phantastisch=religiöse Element zum bestimmenden Faktor ber Politik wird und die weltlich-realen Machtverhältnisse sich völlig unterthänig macht, aber allerdings nur, um mit der Erreichung dieses Zieles auch die Reaktion gegen dasselbe zu wecken, durch die siegreiche Durchführung der

äußerlichen Herrschaft der Religion über die Welt die Unwahrheit solcher Herrschaft ben Menschen zum Bewußtsein zu bringen und so auf dem Höhe= punkt ihrer Herrschaft diese selbst an ihrer Wurzel zu untergraben und ihren jähen Sturz in die Tiefe, in das andere Extrem hinein, zu verschulden? Und den Höhepunkt und also eben damit den Wendepunkt dieser Entwicklung bilden die Kreuzzüge: wie sie einerseits hervorgegangen find aus dem Drange, jene unwahre äußerliche Weltbeherrschung des in der Kirche bereits weltförmig gestalteten geistlichen Faktors zur allumfassenden Anerkennung zu bringen, so enden sie andrerseits mit der immer allgemeiner durchbrechenden Erkenntnis von der Ummöglichkeit einer solchen geistlich=weltlichen Universalherrschaft und bienen so als der mächtigste Hebel, diese ganze Herrschaft im Prinzip ins Wanken zu bringen. Darum darf es uns nicht wundernehmen, wenn wir nicht bloß von Anfang an dem Schwung religiöser Begeisterung alle möglichen weltlichen Interessen in oft naivem Gemisch zur Seite geben seben, sondern auch im Fortgang der Ereignisse diese materiellen Interessen immer unverhüllter sich geltend machen und zulett als das fast noch einzig wirksame Motiv erscheinen. Das aber ist die Wirkung, nicht die Ursache der Kreuzzüge, wie Prutz, der dieses ganze Verhältnis geradewegs umkehrt, es angesehen haben möchte.

Wie jener zu dieser Auffassung kommt, das ist für den, der seine Schriften aufmerksam durchging, nicht schwer zu erkennen. Zweierlei Eigensichaften treten uns darin als ebenso viele schwerwiegende Haupt mängel entgegen: die eine ist eine übertriebene, fast krankhaft zu nennende Sucht nach Reuerungen, ein Bestreben, die Dinge möglichst auf den Ropf zu stellen und so die Welt mit neuen Resultaten zu überraschen, wie wir das auch sonst bei so manchen Schriftstellern unserer Zeit, auf den verschiedensten Gebieten, als eine Art Mode grassieren sehen. Derzartige Autoren mögen wohl pikant sein: für die eigentliche Erkenntniss sind sie wenig förderlich. Und zu dieser Reigung, welche uns gegenüber allen Prutschen Schriften von vornherein mißtrauisch macht, tritt als zweite Haupteigenschaft hinzu ein geradezu verblüssender Mangel an religiösem Verständnis. Gerade seine Schriften bezüglich der Templergeschichte, in welcher dieser Faktor eine so durchgreisende Rolle spielt, bringen uns diesen Mangel, fast Seite für Seite, zum Bewußtsein.

Dies gilt schon für die eingangs angeführte weitere Behauptung von Prut über das ursprüngliche Verhältnis von Christentum und Islam und die kulturelle Bedeutung des letteren überhaupt. Zwar wenn Prut das erstere so darstellt, als wäre es von Anfang an, wenigstens von Seite des Islam, ein nichts weniger als prinzipiell feindliches gewesen, vielniehr erst durch die Schuld der Christens heit, vor allem der abendländischen, so geworden, welche eben in den

Kreuzzügen den grimmigsten Angriff auf den Bestand des Islam gemacht und diesen badurch gezwungen habe, schon im Interesse der Selbsterhaltung in dem Christen seinen gefährlichsten und erbittertsten Gegner zu sehen: so genügt gegenüber bieser Behauptung schon ber einfache Hinweis auf die Thatsachen der Geschichte1), wonach kein Mensch in der Welt es bestreiten kann, daß der Muhamedanismus von Anfang an sich nicht auf die Mission in den außerchristlichen Ländern beschränkt hat, sondern auch die dristliche Bevölkerung der in seinen Machtbereich fallen= den Gebiete zu erobern bestrebt war, daß er schon im ersten Jahrhundert seines Bestehens weite Länderstrecken der dristlichen Herrschaft auf dem Wege der gewaltsamen Eroberung abgerungen hat und eben im elften Jahrhundert wieder in energischem Vorstoß gegen das Hauptbollwerk der christlichen Welt im Drient, Konstantinopel, begriffen war. ja auch, daß, wenn auch nicht das eigentliche Motiv der Kreuzzugsunter= nehmungen, so boch ein wesentlicher Anlaß berselben der Hilferuf des griechischen Kaisers bei der abendländischen Welt gewesen ist. gegenüber kann es wenig in Betracht kommen, daß der Islam, nicht bloß in bogmatischer Hinsicht, schon in seiner Ausbildung, manches vom Christentum — wir möchten nicht sagen — entlehnt, sondern geradezu gestohlen hat, oder daß er frühzeitig auch bei manchen Elementen der dristlichen Bevölkerung lebhafte Sympathien gefunden hat und diesen Sympathien zum nicht geringsten Teile seine großartigen Er= folge im Morgenlande — und zwar ja eben in den Ländern, welche die Wiege des Christentums gewesen waren oder sich demselben am frühesten angeschlossen hatten — verdankte. Wer aus all dem eine prinzipielle Ver= wandtschaft des Islam mit dem Christentum abzuleiten vermag, zeigt doch nur, daß ihm weder das Wesen des einen noch des andern irgendwie gründlicher flar ist. Denn alle jene Thatsachen beweisen doch immer nur • höchstens eine innerliche Verwandtschaft jener Bölker, aber nicht des Christentums selbst, mit dem Muhamedanismus und seinem Prinzip. Nicht weil der Islam so viel Christliches hat oder hatte, sondern weil jene Bevölkerung so wenig dristlich, vom Geiste des Christentums wirklich durchdrungen war, darum ist es dem Islam verhältnismäßig so leicht geworden, einen scheinbar so sicheren altererbten Besitz der Christenheit zu entreißen und abwendig zu machen. Eine genauere kirchen= und vor allem auch dogmengeschichtliche Kenntnis jener Jahrhunderte zeigt uns ja klar und deutlich genug, wie tief der

<sup>1)</sup> Ich verweise hier besonders auf die Aussührungen von B. Kugler (a. a. D.), vor allem in seiner Besprechung von Prut, Kulturg. d. Kreuzzüge, in den Gött. gel. Ang., 1883, Stück 33 vom 15. Aug. d. J., S. 1025—1056.

heibnisch=judische Geist jener morgenländischen Bevölkerung im Blute gesessen ist; wie unfähig sie war, die geistig-sittliche Wahrheit des Evangeliums zu erfassen, und wie wenig Wirkung sie darum von der blogen Schale desfelben, die sie besaß, haben konnte. Denn das Christen= tum ist allerdings seinem tiefsten inneren Wesen nach so durchaus geistig= sittlicher Natur, daß eine anhaltende sittliche Arbeit dazu gehört, um es wirklich zu erfassen, und daß, wo diese fehlt, es nicht bloß über= haupt sittlich wirkungslos bleibt, sondern immer wieder nur zu einem Zerrbild von Religion herabsinkt. Und eben dieses Zerrbild ber driftlichen und der religiösen Wahrheit überhaupt sehen wir in dem Muhamedanismus repräsentiert, deutlicher noch als in irgend einer der großen heidnischen Religionen. Ist das Christentum der Sieg des sittlichen Geistes über die sinnliche Ratur, so können wir den Muhamedanismus seinem Prinzip nach — wie wir das am deut= lichsten an Muhamed selbst sehen — den Sieg der sinnlichen Natur über den sittlichen Geist nennen. Und darum ist es auch mit dem Islam so reißend schnell, mit dem Christentum aber so merk= würdig langsam vorangegangen. Denn was kann dem sinnlich veranlagten Menschen, was konnte vor allem dem mit solch mächtiger Sinnlichkeit ausgestatteten und doch zugleich auch religiös begabten Bewohner der heißen Zone, zumal der semitischen und verwandter Rassen, mehr zusagen, als eine Weltanschauung, die sich so durchaus als die Vermählung der Religion — hier als des gläubig-fanatischen Gefühls unbedingter Abhängigkeit von einer höheren Macht — oder vielmehr als die Unterwerfung berselben unter die grobe Sinnlichkeit darstellt, wie dies der Jslam thut? Gine solche Religion konnte denn auch — ganz wieder im Unterschied vom Christentum mit seiner langsam crziehenden sittlichen Macht - wohl eine außerlich üppige Schein= kultur in überraschender Kürze hervorbringen: wahrhaft sittlich= bildend zu wirken und damit die Menschen auf eine höhere Kultur= stufe zu heben, hat sie nie vermocht. Was hat der Muhamedanismus, wenn man die Jahrhunderte seiner Geschichte und das weite Gebiet seiner Herrschaft überschaut, im ganzen hervorzubringen vermocht? Eine kurze üppige Scheinblüte und hernach — eine öde Wüste: das ist der Totaleindruck. Daran sind nicht die Christen schuld, das ist die eigene Schuld des Islam, der in sich selbst keine Lebenskraft zur Besserung birgt: baber er wohl im Kampf, in der Berührung mit anderen, vor allem driftlichen, Elementen noch am meisten schöpferisch angeregt wurde, wo er dagegen unangefochten herrschte, oder als er sich selbst über= lassen blieb, seine ganze öbe Unfruchtbarkeit, seine tödlich zerstörende Wirkung

Solcher Religion gegenüber legt das Christentum, auch in den Jahrhunderten seiner schwersten Gefährdung und Verdunkelung, die eben jenes weltlich veräußerlichende Streben mit sich brachte, bennoch, eben um des geistig-sittlichen Kerns willen, der ihm von Hause innewohnt, eine überraschende Lebenskraft an den Tag. Was es wirklich ist, seine wunderbare Kraft der Wiedergeburt, äußerlich und innerlich, bringt cs da zur Anschauung, wo cs sich selbst, unbeeinflußt von fremden Elementen, in der Tiefe der germanischen Volksseele, wahrhaft auswirken konnte. Und diese Religion soll, allerdings eben unter der Herrschaft der griechischen Orthodoxie, nicht bloß etwas Schlechteres als der Jelam ge= wesen sein, dieser ihr gegenüber als "eine höhere Religionsstufe" sich dar= stellen; nein, Prut bringt es, im Anschluß an Loiseleur, fertig, mit einem spanischen Schriftsteller ben Islam nicht nur mit bem Arianismus, sondern geradezu mit der Reformation zu vergleichen 1)! wir dazu sagen? Niemand wird es uns als Anmaßung auslegen, wenn wir sagen: wo ein solcher Vergleich, eine solche Behauptung möglich ist, da fehlt es eben am religiösen Verständnis, und dürfen wir uns nicht wundern, wenn wir auf Schritt und Tritt einer völligen Verkennung des religiösen Faktors in der Geschichte begegnen.

So schon wieder in der übertreibenden Behauptung von der Wirfung der Kreuzzüge. Daß diese eine starke Ernüchterung gegen= über dem Rausch religiöser Begeisterung, der sie ins Leben gerufen, mit sich gebracht haben, erkennen wir nach unsern obigen Ausführungen gerne an, wie auch, daß sich diese Ernsichterung in einer immer stärker werden= den Gleichgültigkeit gegen die Anforderungen der zum Kampf antreibenden Macht, der Kirche, äußerte. Wie das ganze große Unternehmen hervor= gegangen war aus einer falschen Überspannung des religiösen Glements, also daß dies auch in den weltlich=politischen Dingen entscheidend sein sollte, so dürfen wir uns nicht wundern, daß es endigte mit einem überraschenden Triumph des weltlich=politischen Sinns, mit einer völligen Verurteilung aller religiösen Politik und der völligen Rehrseite dieses Berhältnisses: der Herrschaft ber Politik über die Religion. Wie man erst die rein politischen Verhältnisse vom religiös-kirchlichen Interesse hatte entscheiden lassen, so mengte man sich nun vom weltlich=politischen Gesichtspunkt aus in die rein religiösen Dinge — eines so falsch wie das andere — bis erst in der Re= formation die richtige Scheidung beider Gewalten und ihrer Sphären proklamiert worden ist. Dies ist die Signatur jener Zeit, des Ausgangs der Kreuz-Aber von jener Ernüchterung gegenüber ber religiösen Bezüge.

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 18

geisterung, der fühlen Gleichgültigkeit und dem Widerspruch gegen jene religiöse Politik ist noch ein weiter Schritt bis zur völligen Verzweiflung am ganzen Christentum und zum offenen Ab= fall von demselben, viel weiter, als dies Prut darstellt! Mochte immerhin hin und wieder ein unabhängigerer, weiter schauender Geist über der Einsicht in das unheilvolle Wirken jener Hereinmengung der Religion in die Politik sich zum Widerspruch gegen jede Forderung der Religion überhaupt aufgelegt fühlen, so blieben das doch immer höchstens vereinzelte Fälle. Die Religion selbst, d. h. die christliche, saß jenen kreuzfahrenden Nationen und zwar aller Stände und Klassen zu tief im Blute, um sich wegen des Fehlschlagens einer in Verkennung ihres Wesens von ihr angesachten Unternehmung von ihr selbst los= zutrennen, d. h. in klarer bewußter Opposition sie schwinden zu lassen und dafür eine andere Weltanschauung einzutauschen. Selbst mas uns von einem Kaiser Friedrich II. berichtet wird, ist zu widerspruchs= voll, um ihm auch nur eine bewußt antichristliche — nicht nur antikirchliche — Überzeugung zuzutrauen und sogar das Wort von den drei Betrügern erscheint — wenn man es überhaupt als ein historisches Faktum will gelten lassen — zusammengenommen mit seinem übrigen Verhalten in religiöser Beziehung mehr als der Ausdruck eines frivol= genialen Widerspruchsgeistes als einer überzeugungsvollen Aufgeklärtheit über die Unhaltbarkeit der bisherigen Religionen. Voll= ends solche Dinge, wie die von Prut besonders hervorgehobene Sir= vente jenes provençalischen Sängers') sind offenbar viel eher

<sup>1)</sup> cf. ob. p. 27. Renter, "Gefch. der rel. Aufklärung im Mittelalter", auf ber Prut bei biesem Abschnitt sich besonders beruft, scheint allerdings hier bemselben zur Seite zu stehen, wenn er z. B. eben biese Sirvente (Bb. II, 27 f.) ein Wort nennt, "in welchem schwerlich eine nur mit Anwandlung zur Stepfis gemischte Melancholie, fonbern die Stepfis selbst sich ankundigt." Dhne den Berbiensten bieses Gelehrten, bessen Schriften und mit ber lebhaftesten Hochachtung vor ihm erfüllt haben, irgendwie ju nahe treten ju wollen, so muffen wir doch befennen, bag une berfelbe über bem Gifer seiner Aufgabe, die Geschichte ber religiofen Aufflarung im Mittelalter zu schreiben, in manchen Studen weiter zu geben scheint, baß er öftere mehr Aufklarung finbet, als wir zugesteben können. Dies gilt auch von seiner Stellung zu unserer haupt= frage, betreffe ber Schulb bes Templerorbens, welche er fennzeichnet mit ben Worten, womit er seinen Abschnitt hierüber einleitet (II, 33-35): "Allerdings die Aften biefes späteren Prozesses geben feine sichere Unterlage; aber für völlig fritisch wertlos kann ich bieselben nicht halten." Sätte Renterbasganze Material gründlicher kennen gelernt, fo murbe er wohl zu einem anberen Er= gebnis gekommen fein! Ihm scheint fich aus bem Templerprozes ein Gemisch von Aberglauben und Unglauben zu ergeben, "welche übrigens ja fo oft fich bei einanber finden" (II, 35). Das ift immer noch etwas anderes, als was Prut will: benn nach

zu verstehen als Außerungen des verhaltenen Grimms und innerlichen Unmuts über den so anders erwarteten Ausgang jener Glaubenskämpfe, als der wirklichen Reslexion darüber, ob nicht am Ende Muhamed und der Glaube an ihn dem Gott der Christen und ihrem Glauben überlegen sei. Der Unmut treibt eben hier, wie oft, die Worte weiter, als die Gedanken gehen!

In jedem Fall ist der von hier aus unternommene Rettenschluß, der mit der Reperhaftigkeit des Templer: Ordens endigt, von Hause aus ein ungeheuer gewagter und gründlich schiefer, weil das Wesen der religiösen Vorgänge durchaus verkennender. Zwei Glieder sind es insbesondere barin, die wir als gänzlich verkehrt anssehen müssen und darum nicht unwidersprochen lassen können. Das eine ist die Erklärung, welche Prus von der Entstehung der mancherlei Sekten in jener Periode, vor allem der katharischen, giebt, das andere die Art, wie er die Templer zu ihrer Reperei kommen läßt.

Zunächst seine Erklärung von der Entstehung jener Sekten im allgemeinen. Der Hauptgrund derselben scheint nach ihm eben die durch die Kreuzzüge hervorgerusene Opposition gegen Kirche und Christentum überhaupt zu sein, welche Opposition bei den einen sich nur zur Gleichgültigkeit, bei den andern aber zur Verzweislung gestaltet habe. Daß hierin manches Wahre liegt, soll nicht bestritten werden. Wahr ist, daß die Kreuzzüge mit der mächtigen Anregung, welche sie nach allen Richtungen hin gegeben, vor allem durch ihre Förderung der Opposition gegen das bestehende Christentum der Papstkirche, welche eine ihrer Folgen war, dem Sektentum viel Nahrung und nicht geringe Stärkung

ber "Geheiml." handelt es sich ja nicht um puren Aberglauben, sondern um Entzegen= settung eines ganz neuen anberen Glaubens, und was für eines! Sirvente aber fagt Reuter ja selbst (II, 27), daß sie "unter ber frischen Erfahrung bes entsetzlichen Geschicks bes Orbens ber Templer im Jahr 1265 entstanben" sei. verträgt sich mit ber Brutsichen Sppothese am allerwenigsten: benn wenn jener Sanger boch ein Templer ist und mit der templerischen Stimmung vertrant und eingeweiht sein soll, wie fann er bann bem Christengott vorwerfen, bager bie Templer verlasse, bie ihn zu verspeien und zu verleugnen nach Prut in jener Zeit schon burchaus gewöhnt waren? Bu beachten ift auch hier übrigens die Art, wie Prut seine Autoren verwendet: II, 31 werden von Reuter religiöse Disputationen mit den Muhamebanern im beil. Land "wegen ber inneren Bahrscheinlichkeit vorausgesetzt, aber" nach eigenem Geständnis "nirgends eine Beweisstelle gefunden". — Uns scheint bas im Gegenteil durchaus unwahrscheinlich, weil solche Disputationen bann boch sicherlich in ben Rlagen ber firchlichen Schriftsteller über ben Abfall biefer Zeit erwähnt wurden. - Prut aber verwendet diese Bermutung Reuters alsbald begierig als "fest= stebende That fachen", ohne im geringsten des Sypothetischen bei Reuter Erwähnung Bu thun. Wenn bas Schottmüller gethan hätte!

zugeführt haben. Aber die Hauptsache wird mit all bem boch kaum gestreift und cher verdunkelt als aufgehellt, nämlich die Frage: was hat jene Sekten eigentlich ins Leben gerufen? Und die Antwort barauf ist: weber Gleichgültigkeit gegen das kirchliche Christen= tum, wie es die Kreuzzüge vielfach mit sich gebracht haben, noch Ver= zweiflung an der Sache des Christentums überhaupt, wie das nach Prut eine ihrer Folgen gewesen sein soll, sondern einfach der innere Drang, den Inhalt der driftlichen Religion tiefer zu er= fassen und mit den sittlichen Forderungen des Evangeliums mehr Ernst zu machen, als dies das damalige mittelalterlich katho= lische Christentum der Papstkirche gethan hat. Daß überhaupt von einer Erzeugung des Ratharertums durch die Kreuzzüge nicht die Rede sein kann, wird schon badurch bewiesen, daß jene Setten nicht erst nach, son= bern schon vor den Kreuzzügen sich bemerklich gemacht haben, am meisten aber allerdings mit benselben Hand in Hand gegangen sind. Es liegt dies wieder in der vorhin gezeichneten Natur dieser Vorgänge: wie die Kreuzzüge sich darstellen als die eine Folge und Wirkung der Bermengung des geistlichen und weltlichen Elements und damit der Veräußerlichung von Religion und Kirche, so war die andere Folge bavon eben die Reaktion gegen diese Veräußerlichung und Verweltlichung der Religion: die Reterei. Das Ratharertum ist von Hause aus nicht Opposition gegen das Christentum überhaupt, sondern, wenn auch nicht geradezu Vertiefung, so doch Versuch einer Vertiefung des immer mehr sich veräußerlichenben katholischen Christen= tums jener Zeit, insofern allerdings keine Reformation, aber boch wenigstens ein Reformversuch gegenüber dem mittelalter= lich=kirchlichen Christentum. Als das zeigt es sich vor allem durch ben Ernst, mit dem wir die Ratharer auf die sittliche Vollkommen= heit bringen sehen, wie durch die Energie, mit welcher sie den ja auch im Neuen Testament gepredigten Dualismus von Fleisch und Geist zu verwirklichen und durchzuführen streben. Dies die Wurzel und Stärke ihrer Stellung, wie dies ja nicht bloß durch bas außerordentliche, an Verehrung grenzenbe Ansehen, welches ihre eigentlichen Vertreter, die perfecti, auch bei der nichtkatharischen Bevölkerung genossen, son= dern direkt genug auch durch die Widerlegungsschriften der katholischen Schriftsteller selbst bezeugt wird. Daß jener Versuch nicht gelungen ist, das ist, wie dies insbesondere von C. Schmidt 1) nachdrücklich betont wird, nicht sowohl dem energischen Widerstand von seiten der Kirche,

<sup>1)</sup> Histoire des Cathares on Albigeois, Paris: Genf 1878, 2 Bbc. (392 und 318 S.).

am allerwenigsten der ungeheuerlich-grausamen Verfolgung, von der die Ketzer getroffen wurden, zuzuschreiben, sondern lag vielmehr in der Natur jenes Versuchs selbst. Denn nicht bloß, daß derselbe von Hause aus auch gar manche heibnische Elemente in sich aufgenonimen hat, wie wir dies übrigens in jener Zeit noch allenthalben finden, so war jener Versuch, die der Kirche vorgeworfene Veräußerlichung des Christentums von sich abzuhalten und mit der Scheidung von Geist und Fleisch reinen und vollen Ernst zu machen, eben boch wieder selbst gar zu sehr auf eine rein äußerliche Scheibung von credentes und perfecti einerseits, wie von Werken, welche diese letteren nicht thun, Speisen, die sie nicht essen dürfen u. dgl. m. andererseits gegründet und so auch ihre Versöhnungstheorie eben wieder eine zu rein äußerlich= mechanische, als daß es hätte gelingen können, damit wirklich die Rirche, in welcher eben doch noch eine Fülle von Kräften, wenn auch verdunkelt, lebten, über den Haufen zu werfen. Es zeigte sich, daß eine Ginseitig= keit damit nicht abgethan wird, daß man ihr eine andere ent= gegensett, wenn auch in der aufrichtigsten und besten Meinung und im ernstesten und redlichsten Glauben, in der heiligsten Absicht. Aber diese muß festgehalten werden, nicht bloß gegenüber ben ultramontanen Geschichtschreibern unserer Tage, welche jene Sektierer gerne als die Rommunisten und Nihilisten des Mittelalters und bamit als eine Gefahr für die bamaligen staatlichen und gesellschaftlichen Ver= hältnisse hinstellen und so auch die gegen sie ergriffenen Maßregeln, welche den modernen Menschen empören, als eine von der Kirche unverschuldete Gegen= wehr seitens des Staates, wofür dieser allein verantwortlich zu machen und worin er übrigens auch in seinem Rechte gewesen sei, möchten angesehen wissen; sondern vor allem darum, weil sonst jenes ganze Repertum unver= ständlich wird: unverständlich nicht nur, wie die Kezerei so weite und ge= bildete Bevölkerungskreise, ja wir können allerdings sagen, die damals in der Kultur vorgeschrittensten Gebiete so lange Zeit hat fesseln können, sondern vor allem unverständlich, wie dafür so viele von den sittlich Besten jener Zeit so freudig haben sterben können? Denn — wir werden ja in der Templergeschichte noch mehr darauf zu kommen haben, um so mehr sei es gleich hier gesagt: man stirbt boch nicht aus bloßer Lust zur Opposition, am wenigsten nimmt man einen so ausgesucht qualvollen Tod, wie ihn die Verfolger den Ketzern haben zu schmecken gegeben, in solch todesmutiger Freudigkeit auf sich, wie das von den Katharern, nicht am wenigsten durch ihre kirchlichen Widersacher selbst, bezeugt ist. Sondern hiezu gehört der Glaube, etwas Sittlich=Wert= volleres, eine höhere Wahrheit ober die Wahrheit selbst zu

besitzen und zu verteidigen gegenüber einem falschen unwahren Glauben. Und zu solchem heroischen, selbstgewissen Glauben kommt man nicht durch eine Religion, welche von Lascivitäten, Schamlosigkeiten und Greuelhaftigkeiten so wimmelt, wie dies nach der Prutsschen Darstellung der Fall gewesen sein soll bei derjenigen Abart der Katharer, welche wegen ihrer den Templern zunächststehenden Auffassung für uns besonders wichtig sind: den Luciferianern.

Aber sind denn das nicht wirklich schauderhafte Menschen ge= wesen, wahre "Teufelskerle", diese Luciferianer? Ja, nach Prut aller= dings. Dafür ist das auch, wie wir schon oben 1) bemerkt haben, in einem schwachen Buche das schwächste Rapitel! Es ist wirklich grau= sam, was alles diesen Leuten nachgesagt wird und was alles man mit ihnen anzufangen weiß! Schabe nur, daß auch die Quellen danach sind! Prut freilich macht es sich leicht, indem er einfach den Ausführungen Loiseleurs in dessen "vortrefflichem" Werke folgt, nur daß er das gar zu handgreiflich Dicke von bessen Beweismomenten wegläßt. Denn es ist kaum an den Himmel zu malen, was dieser Schriftsteller vollends, indem er zusammenträgt, was er irgendwo, vor allem bei C. Schmidt 2), Greuliches von denselben gefunden hat, für haarsträubend-unfinnige Dinge über diese zu berichten weiß! Nächtliche Zusammenkünfte zum Zweck der Verehrung des Satans, wobei die grausenhaftesten Dinge, widernatür= liche und verbrecherische Unzucht in der schamlosesten Form getrieben, thyesteische Mahle gehalten wurden und endlich der leibhaftige Satan in Gestalt eines Raters oder einer Kröte u. dgl. sich einzustellen pflegte, geben ein Bild von einer Gesellschaft, von der man nicht weiß, soll man mehr über deren Verworfenheit erschrecken oder über ihre Unsimnigkeit staunen, noch weniger, was man zu dem allem denken und sagen soll, wenn nicht geleugnet werden kann, daß selbst so besonnene Forscher wie C. Schmidt bergleichen Berichten in ihren Schriften einen Raum geben. Zum Glück fehlt es nicht an Thatsachen, welche geeignet sind, einiges Licht auf die Sache zu werfen: so insbesondere der nicht genug zu be= tonende Umstand, daß diese gräßlichen Dinge nicht bloß derjenigen Richtung, welche man mit dem Namen Satanianer ober Luciferianer bezeichnet und als den schlimmsten Auswuchs des Katharertums aufgefaßt hat, auch nicht bloß so dunkel=fernen Chrenmännern wie den Bogomilen oder Eucheten, sondern allen Katharern, ja von Alanus ab Infulis sogar den Armen von Lyon, den Waldensern, von den mittelalterlich=kirchlichen Schriftstellern nachgesagt werden 3),

<sup>1)</sup> of. oben p. 39. — 1) Hist. des Cath. I, 138 ff. — 3) Außer Alanus ab Insulis kommen hier noch in Betracht besonders Wilhelm Buy Laurens, nicht zu ver=

wie dies Schmidt ausbrücklich konstatiert 1). Ebenderselbe bemerkt dort aber auch, daß nichts dem ganzen Geist und Charakter der Ra= tharer und ihres Systems gegensätzlicher sei als derlei Dinge. Vielmehr bemühen sich ja gerade die kirchlichen Schriftsteller darum, dem Volke einzureden, daß ihre sittliche Strenge, wegen deren sie bei demselben in um so höherer Achtung standen, je vorteilhafter sie sich da= durch von dem katholischen Klerus abhoben, nichts sei als Heuchelei, auf Verführung des Volkes berechnet! Diese selben mönchischen Geschicht= schreiber haben ja auch die opfermutige Begeisterung, mit welcher die Gefangenen der Inquisition dem qualvollen Flammentod entgegengingen, und um derenwillen das Volk ihnen am meisten Bewunderung und Chrfurcht zollte, um diesem Eindruck die Spite zu bieten, durch einen Bund mit dem Teufel erklärt2)! Und gerade von den Luciferianern wird solcher Todesmut ganz besonders berichtet, wie ja auch Prut nicht verschweigt 3). Sollen wir nun wirklich benken, daß diese eben "durch ihren Bund mit dem Teufel" ganz besonders gefeit waren? Wir denken lieber und glauben mit mehr Recht, daß jene Nachrichten der kirchlichen Schrift= steller eben mit viel mehr Vorsicht und noch einschneibenderer Kritik zu benüten sind, als bisher von manchen Schriftstellern, und selbst so besonnenen wie C. Schmidt, geschehen ist. Wir trauen den naiv= fanatischen Mönchen des abergläubischen Mittelalters kein besseres Urteil zu und schenken ihnen nicht mehr Glauben, als wir den Berichten der heibnischen Schriftsteller schenken, welche gestützt auf das vulgäre Urteil, welches das fremde, geheinmisvoll Unbekannte immer möglichst gräßlich sich auszumalen liebt, den Christen der ersten Jahrhunderte ja ganz dieselben schrecklichen Dinge nachsagen. Und Loiseleur=Prut selbst liefern uns dazu den allerbesten Grund durch ihre Berufung auf ein Beispiel von Luciferianerei, welches für die Prutsche Kritit= fähigkeit ganz besonders bezeichnend ist: die Stedinger! Wir hätten nicht geglaubt, daß ein beutscher Professor der Geschichte heute noch es fertig brächte, die Stedinger als einen Beweis von Luciferianertum auf beutschem Boben uns vorzuführen! Vollends nicht nach einer solch durchsichtig plumpen Begründung, wie sie Loiseleur giebt, der nicht bloß das Erscheinen des Raters, weil derselbe vom indogermanischen Zusammenhang her als eine Inkarnation des Satans gegolten habe und auch von der orthodoxen Christenheit als eine Personifikation desselben aufgefaßt worden sei, ganz plausibel findet, sondern auch jene Kindsschlachtungen bei den

gessen den naiv-fanatischen Cisterziensermönch Peter von Baux-Cernay. — 1) s. Schmidt, Hist. de Cath. II, 150 ff., auch I, 142. — 2) s. Schmidt II, p. 165. — 3) cf. oben p. 46, zu Prut, Geheiml. p. 73.

religiösen Zusammenkünften nicht ganz verwerfen möchte, weil sich ja dafür eine Analogie aus Rußland, noch aus unsern Tagen, anführen läßt ')! Was sollen wir sagen? Haarsträubend! Für die richtige Beurteilung der Stedinger und ihres tragischen Geschicks aber verweisen wir auf die Monographie von Schumacher: "Die Stedinger, ein Beistrag zur Geschichte der Westermarschen"). Dort kann jeder lesen, wie man es im Mittelalter angegriffen hat, um eine politisch unangenehme

<sup>1)</sup> Loifeleur p. 73: nämlich von ben "khlisti" ober "skoptsi" (= Berstüm= melten), beren blutige Riten bem Raiser Alexander II. in einer Deutschrift bes Metropoliten von Moskau enthüllt worden seien, wie dies im Juni 1869 in verschiedenen französischen Beitungen zu lefen gestanben sei. Wenn Loifeleur heute sein Buch ichriebe, würde er hoffentlich nicht versäumen, auch die inzwischen in Ungarn, Korfu, Xanten u. a. D. gegen die Juben in Scene gegangenen Prozesverhandlungen wegen rituellen Morbs als Beleg anzuführen, die ja seiner Zeit noch viel mehr Sensation gemacht haben und welchen offenbar berselbe Mythus wie bei den Stedingern u. a. zu Grunde liegt. — 7) Bremen 1865, 234 S. Gine mit umfichtigem Fleiß und eingehender Kritik famt: licher hieher gehöriger, vor allem auch ber ältesten Quellen verfaßte, in ber Hauptsache wohl abschließende Arbeit, in welcher der ganze Wust von abentenerlichen Ausschmückungen und Sagen, welcher sich an die ursprünglich einfachen Berichte angesett bat, auf seinen wahren geschichtlichen Kern zurückgeführt wirb. Wichtig ist bort insbesondere schon Abschnitt IV.: "Der Religionskrieg gegen bie Stebinger" (p. 76—122 und Anm. bazu 175-195), in welchem als die wahre Ursache dieser Reberkriege nachgewiesen werben auf ber einen Seite ber Freiheitssinn jener nur auf eine außerst lose Beise mit bem Erzbistum Bremen verbundenen und in den Wirren, welche anfangs bes 13. Jahr: hunderts auch diese Gegenden anläglich ber verschiedenen Stellungnahme zu ben Prä= tenbenten um das Kaisertum beimsuchten, durch ihr mehrmaliges Eingreifen zu einer fast entscheibenben Stellung und zum trotigen Selbstgefühl ihrer Bebeutung gelangten Bauern; anbererseits die um jene Zeit aus ben mittelalterlichen Lehens= verhältnissen zur eigentlichen Lanbesterritorialität fortschreitenbe Ent= widlung (also wie in Frankreich!), welche überall die letten Reste altgermanischer Freis heit vor die Wahl entweder völliger Unterbrückung ober völligen Siegs ber Freiheit stellt (cf. bie Schweizer, welchen das lettere gelang!): eine Entwicklung, welche nun im Grzbistum Bremen um diese Zeit in Gerhard II. (von Lippe) von seiten der landes: fürftlichen Bestrebungen ihren rudfichtelofen Vertreter finbet und fo mit Rotwenbigkit jum Rampf mit bem wiberftrebenbsten Glemente, ben Stebingern, führt. Wie bann weiter ber gange Wirrwarr, ber sich um bie Reperei ber Stebinger später gebilbet hat, nicht am wenigsten aus einer gang falschen Beziehung ber beiben Bullen Gregors IX. "O altitudo divitiarum" und ber noch bebeutsameren "Vox in Roma audita" auf bie Stebinger, vor allem aber aus ber Bereinziehung bes niemals in biefe Gegenben ge= langten Konrabs von Marburg entstanden, wie thatsächlich die Kurie auf ihre unbe= greiflichen Beschuldigungen gegen jenes Bölklein gekommen ift, aber auch, wie sie später selbst gefühlt zu haben scheint, bag sie sich auf eine falsche Fahrte hatte loden lassen : bies alles möge in Schumachers offenbar viel zu wenig beachteter Arbeit naher nach= gelesen werben (vor allem in ben beiben Abschnitten im Anhang: IV. "Die Reberei ber Stebinger" und V: "Die Sache vom Beichtgroschen"). Für ben Templerprozeß giebt es nicht leicht eine instruktivere Parallele im kleinen, als biefe Stebingergeschichte.

Oppositionspartei, mit der man anders nicht leicht fertig wurde, auf die wirksamste Weise niederzuschmettern: indem man sie zu Ketzern stempelte und damit den ganzen furchtbaren Apparat der Inquisition, Folter und Scheiterhausen und ebenso fanatisch=eifrige als lüstern=beutegierige Kreuz=fahrerheere gegen sie entsesselte. Sedendort ist zugleich Gelegenheit geboten, sich zu überzeugen, wie viel Wert mittelalterlich=päpstliche Bullen, die ja dei solchen Prozessen eine Hauptrolle spielen, als Ge=schichtsquellen haben, wie dieselben gar manchesmal zu stande gestommen sind und wie wir uns daher gegen sie zu stellen haben: nämlich—möglichst kühl kritisch! Will man also die Stedinger hier ansühren, so acceptieren wir das als ein besonders glückliches Analogon, aber in anderem Sinn: als ein lehrreiches Gegenstückzum Templerprozeß. Beide, Stedinger wie Templer, haben ihren Untergang dadurch gefunden, daß sie — unversehens auf einmal zu Ketzern gemacht worden sind.

Nach Prut sollen freilich beide wirkliche Ketzer gewesen sein und zwar Retzer von der schlimmsten Sorte: Luciferianer<sup>1</sup>). Wie es die Stedinger geworden seien, das zu erklären überläßt er den Bullen Gregors IX.; wie die Templer dazu gekommen, dafür haben wir im vorigen Abschnitt die Erklärung der "Geheimlehre" bekommen, eine Erklärung freilich — einzig in ihrer Art.

Es ist ein merkwürdiger Gang, der hier eingeschlagen wird, um die templerische Häresie herauszubekommen. Da wird zuerst die alls gemeine Ursache solcher Verirrung, welche die "Disposition zur Häresie" mit sich gebracht habe, nämlich die von Pruß behauptete alls gemeine Wirkung der Kreuzzüge, speziell für die Träger des Kampses und am Schauplat des Kampses, abgehandelt; sodann die Rede alsbald auf das Motiv des Templerprozesses gebracht und dieses allerdings nicht in der Ketzerei der Templer, sondern in ihrem politischen Verhalten gesunden, nämlich in der selbstssüchtigen Politik und der rücksichtslosen Habgier, wodurch sie sich Prälaten, Fürsten und Völkern verhaßt gemacht haben. Aber bereits werden in dieser Habgier und Selbstsucht die Folgen ihrer ketzerischen Grundgesinnung erkannt, wie sie sich auch dadurch schon ihren Zeitgenossen, so z. B. Johann von Würzburg, verdächtig gemacht, ja bereits durch die Päpste selbst nicht minder als durch Kaiser Friedrich II.

<sup>1)</sup> Für die Geschichte dieser Sette, wie der Katharer überhaupt, wäre zu wünschen, daß sie bald einmal von richtig berusener Seite aufs neue untersucht werden möchte, da das Schmidtsche Werk, seit dessen Erscheinen nun über 40 Jahre verstossen sind, doch kaum mehr genügt, noch weniger freilich der auch von Prut mehrmals citierte Hahn ("Gesch. der Ketzer im Mittelalter", 3 Bde., Stuttg. 1845-50).

die schwersten Anklagen sich zugezogen haben sollen, auf offenen Abfall vom Christentum lautend. Für die Berechtigung dieses Verbachtes aber und dafür, daß solche Reden ernsthaft genommen werden müssen, wird nun wieder auf die Wirkung der Kreuzzüge hingewiesen und auf die keterische Grundtenbenz jener ganzen Zeit; und als Beleg dafür, daß auch die Templer hievon nicht verschont geblieben seien, jene oben erörterte Sirvente benütt. Sodann wird das wieder ganz begreif= lich gefunden besonders durch den Eindruck, welchen die päpstliche Politik, die nicht weniger selbstsüchtig die Religion stets im Munde ge= führt und als Deckmantel gebraucht, in Wahrheit aber nur zu oft gänzlich habe vermissen lassen, auf die Templer habe machen müssen, welchen ja, wie damals überhaupt den Leuten, päpstlich identisch gewesen sei mit kirchlich und christlich. Auch die Kirche selbst, b. h. hier die Kurie, foll von jener Verirrung gewußt, aber dieselbe möglichst schonend behandelt haben erft aus eigensüchtigem, politischem Interesse und zulett, um Standal zu vermeiben; bis endlich durch die Rücksichtslosigkeit, mit ber Philipp ber Schöne sich über alle Bedenken hinweggesetzt habe, die Wahrheit, die keterische Schuld der Templer, in ihrem ganzen Umfange herausgekommen sei. Worin diese besteht? Darauf sollen die Prozeß=Protokolle die Antwort geben, aus welchen nicht bloß flar hervorgehe, daß mancherlei unerlaubte Dinge bei ben Templern praktisch in Übung gewesen, sondern durch ein förm= liches keterisches System gefordert gewesen seien, ja auch baß man für dieses System eine schriftliche Abfassung in — freilich ängstlich gehüteten — Geheimstatuten besessen habe. Nun erst, nachbem so aus allgemeinen Erwägungen bie Ursachen, in mancherlei zerstreuten Außerungen und Notizen über die Templer die Anzeichen, wie in hervorstechenben Gigenschaften ber Templer bie Rennzeichen, in den Prozesprotokollen aber die Beweise der templerischen Regerei gefunden worden sind, erfahren wir auch ben Inhalt und damit die eigentliche Erklärung derselben, worin benn jenes System bestanden und welcher Richtung die Templer als Reper eigentlich angehört haben: daß sie nämlich nichts weiter gewesen sind als ein Zweig, eine Abart ber damals weitverbreiteten katharischen Häresie. Diese soll ihnen durch die zahlreichen Besitzungen der Templer gerade in den Gebieten, wo sie am meisten blühte, in der Provence, besonders nahe gelegen haben, wie auch durch die zahl= reichen und einflußreichen Glieber, die der Orden daher bezog. Als fatharisch wird vor allem der Dualismus, der auch dem Templerspstem eigen sei, festgestellt, als allgemein katharisch nicht minder

der Kuß überhaupt wie die Schnur, ebenso aber auch die Beicht= und Absolutionspraxis, die den Templern schuld gegeben wird, herausgefunden. Andere besondere Punkte ihres "Systems", wie die bei ihnen entdeckte Berehrung eines unteren Gottes als des Schöpfers der Materie, helsen auf die Spur einer näheren Verwandtschaft mit dem bogosmilischen Zweig der Katharer, der in Thracien und Bulgarien seinen Hauptsit hatte. Aber auch ihre Lehre stimmt nicht ganz, denn diese ersscheinen ja als Doketisten, während die Templer "die Gottheit Christiganz leugneten", und so kommen zuletzt als die allernächsten Anverswandten der Templer die Luciferianer heraus, deren System mit seinem krassen Materialismus Prut am meisten passend sindet für jene Rittersleute. Und damit ist die Erklärung der templerischen Retzerei, ihr Sinn und wie sie entstanden, vollendet.

Ist das nun nicht die reinste Reperbrauerei, welche uns Prut hier vorführt? Sollte er wirklich der Idee leben oder je gelebt haben, auf diese Weise uns die Entstehung der templerischen Häresie plausibel gemacht zu haben? Oder ist es nicht naiv, zu meinen, daß auf diese Weise irgendwo Häresien zu stande kommen und erklärt werden können? Entstehung einer Häresie ist doch immer ein geistig=sittlicher Prozeß, der mit einer Art Notwendigkeit aus gewissen geschichtlich gegebenen geistigen Bedürfnissen und Strömungen hervorgehen muß, auf einem dafür sittlich empfänglichen und zubereiteten Boden! Bei den Katharern, speziell den Albigenfern, war es, wie wir oben gesehen haben, in der Hauptsache ein wirkliches geistig-sittliches Bedürfnis, das Verlangen, mit der Forderung des Evangeliums nach Befreiung des Geistes durch Scheidung desselben von Welt und Fleisch wirklich Ernst zu machen, verbunden mit der Reaktion gegen die in der katholischen Kirche immer mehr zu Tage tretende Veräußerlichung alles religiösen Lebens und mit der Empörung einer vom Geiste der Unabhängigkeit erfüllten höher gebildeten Bevölkerung 1) gegen

<sup>1)</sup> Dies ist das politische Element, welches wir von Anfang an mit dem Katharerztum, vor allem in Oberitalien und der Provence, den eigentlichen Albigensern, verzbunden sehen, ein Element, das nicht unterschätt, aber noch viel weniger überschätt werden darf. Bon Hause aus ist die ganze Bewegung offenbar wesentlich religiöser Ratur. Je mehr aber dann die Kirche diese geistige Bewegung nicht bloß mit geistigen Wassen, mit der Predigt der Mönche zu bekämpfen, sondern — und immer mehr und ausschließlicher — mit weltlichen Wassen, mit Schwert und Spieß der zügellosen Kreuzssahrerscharen des Nordens wie mit der Folter und dem Scheiterhausen der Inquisition niederzuschmettern suchte, um so mehr regte sich in jener eben durch ihre Bildung mit dem Geist der Toleranz erfüllten Bewölkerung auch der nationale Widerspruch des (romanischen) Provenzalen gegen den ihm von Hause aus durchaus unspmpathischen (mehr germanischen) Franzosen, der in der Kultur eben so weit hinter ihm zurückstand,

Die Tyrannei eines unwissenden sittenlosen Klerus, was diese gewaltige Bewegung hervorgerusen und genährt hat, als ein Widerspruch gegen den in der Kirche sich offenbarenden Widerspruch gegen das Evangelium. Sehen dieses Bewußtsein, daß die kirchlichen Zustände, vor allem das Leben des Klerus selbst, snit dem Evangelium, auf welches sich seine Forderungen stützen, im Widerspruch stehen, und der Ernst, mit welchem die eigentlichen Katharer, die persecti, strebten, diesem Klerus gegenüber das Beispiel eines wirklich evangelischen Lebens zu geben, sicherte ihnen in so weiten Kreisen der kulturell hochstehenden Bevölkerung von Südsrankreich und Oberitalien, vor allem bei dem unabhängig gesimmten Bürgertum der Städte und dem ritterlichen Abel der Schlösser, einen so auserichtigen Anhang und mächtigen Rüchalt, auch da, wo man sich wohl hütete 1), den Maßstab jener sittlichen Strenge an das eigene Leben anzulegen.

Dem gegenüber erscheint ber Prozeß, durch welchen Loifeleur= Prut ihre Templerhäresie entstehen lassen, als ein rein äußerlich= mechanischer, der in der Hauptsache durch lediglich lokale Berüh= rung sich vollzieht. Weil die Templer im heiligen Land sind, so muffen sie für den Islam mit Sympathien ober doch wenigstens einer sträflichen Nachsicht und Toleranz erfüllt werden; weil sobann der Orden zahlreiche Besitzungen in Südfrankreich hat und nicht wenige Ordensglieder von dort herzählt, so muß er von dorther katharisch = albigensisches Gift einfaugen; weil die Resultate der Untersuchung seine Lehre aber doch in einem wichtigen Punkt anders geartet erscheinen laffen, so sucht man, bis man diesen Punkt glücklich bei ben Bogomilen in Thracien findet — warum auch nicht? Die Templer sind ja auch dorthin gekommen! — Und weil auch diese nicht vollständig dem Normal= bild, welches nach den Verhören von der templerischen Häresie zu stande kommen soll, entsprechen, nun — so sucht man eben weiter, bis man in den Luciferianern Leute findet, scheußlich genug, um mit den Temp=

als er ihn an Eifer und Ergebenheit für die Kirche übertraf. Und so sehen wir im Fortgang der Albigenserkrenzzüge nicht bloß selbst gut katholische Leute, Städte und Stände lebhaft für die verfolgten Landsleute eintreten (selbst die Katholicität von Raismund VI. von Toulouse kann doch kaum ernstlich in Abrede gezogen werden), sondern das Ganze immer mehr zu einem Kampf des dulbsamen Süden gegen den sanatischen Rorben werden, in welchem jener Seite die Rolle des verzweiselten Widerstands, dieser die des rechtlosszewaltthätigen Angriss zusällt. Bergl. zu dem allem Vaissette, Hist. die Langue d'oc. — 1) Wie z. B. bei den Trondadours, welche sich sür sich in einem ganz anderen Lebensideal gesielen, als das der Katharer war, aber dennoch für den Ernst ihres Strebens eben solche Sympathie empfinden, als sie den orthodoxen Klerus mit Hohn überschütten.

lern konkurrieren zu können! Und natürlich ist, daß dann die Templer eben von diesen ihre Scheußlichkeiten entlehnt haben, denn — woher sollen sie's sonst haben? — Und haben müssen sie's ja! — Mögen auch die Berichte über die Ketzerei dieser "Teufelsanbeter" noch so verworren und unsinnig klingen, macht nichts: man findet ja sogar in päpstlichen Bullen dieselbe bezeugt; und daß vollends von solchen Luciferianern eigentlich nur in den Donauländern, Ober=, Mittel= und Niederdeutschland, allerdings bis über den Rhein hinüber, Erwähnung geschieht, ist selbst= verständlich das allergeringste Hindernis. Denn — vielleicht sind sie boch auch weiter gekommen, man hat sie nur nicht entbeckt! und im andern Fall — sind die Templer ja auch in jenen Gegenden vertreten gewesen! Merkwürdige Leute, diese Templer! Überall in ber Welt lesen sie das Dummste, Unsinnigste und Schamloseste zusammen, um baraus ihren Glauben zu bilden und dem herrschenden Glauben der Kirche entgegenzusetzen. Wird durch sie nicht jene Erfahrung des gesunden Menschenverstandes widerlegt, welcher ein Voltaire Ausbruck verleiht, wenn er sagt 1): "Das heißt die Menschen schlecht kennen, wenn man glaubt, daß es Gesellschaften gebe, welche aus der Unsittlichkeit eine Unterhaltung und aus der Scham= losigkeit ein Gesetz machen?" Zur Beantwortung dieser Frage mussen wir uns diese Leute schon noch etwas genauer ansehen! Vielleicht be= greifen wir dann eher, wie sie zu jenen absonderlichen Verirrungen ge= kommen sind, oder — begreifen es vollends nicht.

Was sind denn die Templer von Hause aus gewesen? Darauf giebt uns die Geschichte und auch Prut die Antwort; Ritters= leute, genauer: ein geistlicher Ritterorden, Leute also, in benen eben jener geistlich=weltliche Charakter bes Mittelalters am deutlichsten personifiziert ist, Mönche und Ritter zugleich. Das scheint ja nun freilich ein ganz besonders empfänglicher Boden für religiöse Bewegungen und Bildungen zu sein, denn es durften ja nur Leute sein, in welchen beiderlei Element gleich mächtig wirkte, die mit dem ritterlich=tapferen Drein= schlagen und dem weltgewandten Erfassen der äußeren Verhältnisse, wie es den Rittern anstand, den spekulativ-grüblerischen Sinn des Mönchtums verbanden; es durfte nur insbesondere das mönchische Wesen, welches mit seiner inneren Vertiefung ja so oft religiöse Neubildungen hervorgebracht hat, in ihnen zur Vorhand gelangen ober wenigstens das Ritterlich= Militärische in ihrem Doppelcharakter wesentlich beeinflussen. Rein Geschicht= schreiber, und auch Prut nicht, wird behaupten, daß bas bei bem Templerorden der Fall gewesen sei. Im Gegenteil: Prut selbst vertritt durchaus

<sup>1)</sup> Voltaire, Essai sur les moeurs, eh. LXVI, nach dem Citat von Loiseleur p. 4.

die Ansicht — von der wir noch deutlichere Spuren finden werden, daß sie die einzig richtige ist -, baß, ob anfangs auch das geistlich = religiöse Moment wirklich lebendig in ihnen gewesen sein mochte, mit der Zeit die Templer doch immer entschiedener dasselbe abstreiften, daß sie immer mehr unbekümmert um religiös - christliche Interessen einer rein weltlichen Politik sich zuneigten und zulett für kaum mehr etwas anderes Sinn hatten, als eben politische Macht und weltliche Interessen. Prut selbst giebt auch nicht bloß zu, sondern hebt sogar immer wieder besonders hervor, daß wir uns die Templer keineswegs denken dürfen als besonders ideal gerichtete ober auch nur irgendwie gründlicher gebildete Leute, sondern vielmehr, wenigstens in der weitaus größeren späteren Hälfte ihrer Geschichte, als eine zum größten Teil durchaus ungebildete, grob materiell gesinnte Soldateska, der es zulezt sogar kaum mehr ums Kämpfen, geschweige ums Kämpfen für den Glauben, sondern einfach um ein möglichst üppiges, bequemes Leben zu thun gewesen sei. Und aus einer solch zügellos=unbändigen Soldateska soll eine religiöse Sekte hervorgegangen sein und dem ganzen Orden immer mehr ihren Stempel aufgebrückt haben, welche nicht bloß etwa die religiöse Toleranz oder den freien Gedanken auf ihr Banner schrieb, sondern ihr Vergnügen darin fand, über alles, was anderen heilig und ehrwürdig war, mit frivolem Spott sich hinwegzusetzen, ja eben dies zum Gegenstand und Mittelpunkt einer obscönen Verhöhnung, und zwar aus prinzipiell=religiösen Gründen, zu machen, welche daher nicht bloß als eine kraß antipäpstliche und antitirchliche, sondern durchaus antichristliche Repergemeinschaft er= scheinen muß! Und diese ausgesprochene greuliche Ketzergenossenschaft soll nicht bloß auf einem Boben mit ben von der Papstkirche so heftig bekämpften und blutig verfolgten Albigenfern gestanden und dessen sich wohl bewußt gewesen sein, sondern auch die Päpste selbst und die Kreise der Kurie sollen Jahrzehnte, ja Generationen lang eine Kenntnis davon, von diesem ihrem keterischen Standpunkt gehabt, trotbem aber nicht dagegen eingeschritten sein, sondern sich mit von den Templern leicht genoinmenen, von Zeit zu Zeit wiederholten Verwarnungen begnügt haben, babei aber nach wie vor den Orden mit ihren Gunstbezeugungen ausgezeichnet und überschüttet haben, weil sie in ihm ein gefügiges Werkzeug ihrer Politik zu haben glaubten oder wenigstens die Gegner= schaft eines solchen Ordens aufs äußerste gefürchtet haben! Und die Templer selbst sollen nicht bloß eine entschieden antipäpstliche Richtung verfolgt haben, ja mit den Katharern innerlich eins

gewesen und durch viele Ordensglieber in Berbindung mit diesen gestanden sein, sondern fie sollen auch gleichwohl zur selben Zeit die entschiedenen Parteigänger der Aurie, das brauchbarfte Werfzeug der Kirche gegenüber den weltlichen Fürsten, vor allem gegen Kaiser Friedrich II. gewesen sein; in einer Zeit, in der man ihre Gestinnungsgenoffen in Süd= frankreich mit Feuer und Schwert verfolgte und zu Tausenden abschlachtete ober auf bem Holzstoß enden ließ und in welcher die Rurie zugleich ihren gefährlichsten Kampf mit dem gewaltigsten Gegner, Raiser Friedrich II., ausfocht, nicht nur niemals biefen ihren Gefinnungsgenoffen ir gendwie beigestanden, sondern im Gegenteil tropdem und noch lange hernach die Dienste dieser aufs grundlichste gehaßten Rurie besorgt haben! fragen: fann man sich ein absurderes und widerspruchs= volleres Bild von einem Orben, einer weltlichen und vollends einer religiösen Gemeinschaft machen, als bies Gesamt: bild ift, welches wir nach Prut von bem Templerorden ge= winnen?

Und dieser Absurdität wird die Krone aufgesetzt, wenn wir weiter fragen: warum denn? Was sollen denn die Templer von dieser selt= samen Rezerei gehabt, welchem Zweck soll diese absurde Religion oder Abweichung von der kirchlichen Rechtgläubigkeit gedient haben? Man giebt boch nicht ohne triftigen Grund einen anererbten Glauben preis und man wählt doch nicht einen neuen, ohne die Absicht und Ueberzeugung zu haben, damit etwas Besseres, Gewisseres, Wahreres zu gewinnen! So haben wir von den Ratharern gesehen, daß ihre Opposition gegen den kirchlichen Glauben dem Bestreben entsprungen ist, mit der Scheidung von Fleisch und Geist wirklich Ernst zu machen, weil sie auf diesem Wege eine bessere Gewißheit ber ewigen Seligkeit, die ihnen wahrhaft am Herzen lag, zu haben und zu erlangen glaubten, als sie sie in der Kirche ihrer Zeit fanden. Den Templern, die mit den Ratharern auf einem gemeinsamen Boben erwachsen sein sollen, soll es einzig um irdische Glückseligkeit, um Er= reichung irdischer Macht, Güter und Reichtumer zu thun gewesen, kurz, der grob materialistische Sinn, die Sucht, reich und mächtig zu werden, ihr Denken und Sinnen einzig beherrscht haben! Als ob es dazu des Austritts aus ober auch nur des Gegensapes gegen die herr= schenbe Rirche bedurft, als ob man nicht auch in dieser hatte reich und mächtig werden können. War denn das Beispiel der Katharer, der Albigenser und auch der Luciferianer so verführerisch für die Habgier, den Chrgeiz, die Sucht, den fleischlichen Lüsten und der eigenen Bequemlichkeit zu leben? Nein, wahrhaftig nicht! Und andererseits: war benn die mittel= alterliche Kirche, zumal in ihren hierarchischen Spiten, die ja die Templer

aufs beste kennen zu lernen Gelegenheit hatten, von solch asketischer Strenge und Unerbittlichkeit, daß es die vergnügungssüchtige ritterliche Aristokratie in ihrem Bann nicht hätte aushalten können? Noch viel weniger! Und was hat denn jenem oppositionellen Sektentum mehr Nahrung und Anhang ge= geben, selbst bei benjenigen, welche keineswegs die praktischen Konsequenzen, es nun auch mit den asketischen Forderungen jener Reformpartei zu halten, zu ziehen die Lust hatten, als das allenthalben mit Unwillen geschaute üppige Leben der Prälaten und des niederen Klerus, der Welt= und Ordensgeistlichkeit? Und wenn, wie das nach Prut der Fall sein soll, ein rücksicht, unbekümmert um die sittlich=religiösen Forderungen der Rirche und des Evangeliums, seine eigenen Interessen verfolgender hab= gieriger und selbstsüchtiger Sinn als ein deutliches Anzeichen, als ein Beweis von Ketzerei, von "Abirrung von dem Boden kirchlicher Rechtgläubigkeit" gedeutet werden müßte: o Himmel! wo blieben dann Bischöfe, Kardinäle und Päpfte selbst? War dann nicht Klemens V., unter dessen Pontisikat der Templerorden dem politischen (und nicht auch finanziellen? — wir werden später sehen) Vorteil der Kurie geopfert wurde, selbst der allerärgste und schlimmste Häretiker jener ganzen Periode? Denn soviel uns auch von ber Habsucht, der Gier nach Bereicherung und ber rucksichtslos selbstsüchtigen Politik der Templer überliefert sein mag — und das ist ja allerdings nicht wenig —: Klemens V. ist in dieser Hinsicht ein immer noch nicht erreichtes Vorbild nach dem Andenken, in welchem er bei den Schriftstellern seiner Zeit, zumal den Franzosen, steht! und zwar nicht bei schnöben Laien nur, die in jener Zeit ja überhaupt kaum zum Worte kommen, sondern eben bei dem Klerus, vor allem der Kloster= geiftlichkeit und den Prälaten, die durch die ihrem Oberhaupt gewährte Gastfreundschaft nach ben Berichten ber kirchlichen Schriftsteller auf Jahre hinaus ruiniert waren 1)! Prut selbst giebt ja diesen Thatsachen an an= beren Orten Ausbruck, wenn er bavon rebet, wie gerabe bie Politik ber Päpste, welche in bem Streben nach Erweiterung bes eigenen Machtgebiets die allgemeinen Interessen der Christenheit oft in letzte Linie stellte, ja oft genug birekt schäbigte, nicht am wenigsten die antikirchliche und antipäpstliche Stellung der Templer mit verursacht habe! Ist das nicht ein Wider= spruch mit seiner eigenen Theorie, nach der Habgier und Ehrgeiz und rudfictsloses Jagen nach irdischen Gütern bebenkliche Zeichen von mangeln= ber kirchlicher Rechtgläubigkeit sein sollen? Weiß er wirklich nicht, daß

<sup>1)</sup> cf. insbesondere die vita Clementis I. bei Baluzius (von Johann von St. Bictor). Dann die Beschwerde des französischen Klerus beim König 2c. Schottmüller sucht vergebens den Papst Klemens davon weißzuwaschen. cf. unsere späteren Aussführungen über Klemens V.

Habgier und Shrgeiz und irdischer Sinn, nicht bloß in alter Zeit, sondern auch jett noch und allezeit sich auß allerprächtigste vertragen mit starrer, ja mit der allerstarrsten Orthodoxie? Zumal wem es irgend um geistige Bequemlichkeit zu thun ist — wie das doch nach Prut' eigener Schilderung bei den allermeisten Templern der Fall gewesen ist und ja auch mit der Ersahrung aller Zeiten in Bezug auf solch aristokratische Ritterskreise übereinstimmt — wie soll der etwas Bequemeres sinden, als mit dem herrschenden Glauben seiner Zeit hübsch eins zu bleiben und die Satzungen seiner Kirche gefügig und willig zu unterschreiben? Wer wird da Leib und Leben, um zu schweigen von Bequemelichkeit, Shre und Macht und den Gütern dieser Welt, auss Spiel setzen, wie es jene schlimmen Ketzer im 12. und 13. Jahrhundert, und nicht bloß in diesen, haben thun müssen und gethan haben?

Das führt uns barauf, daß wir nicht bloß solche allgemeinen Erwägungen, sondern thatsächliche Beweise genug an der Hand haben, wie unsinnig die Meinung von einer wirklichen eingefleischt anti= kirchlichen und vollends einer antichriftlichen Gesinnung der Templer, und wie unverträglich mit den wirklichen Thatsachen ber Ge= schichte dieselbe ist! Wenn die Templer, zwar insgeheim, aber boch mit Absicht und Bewußtsein dem Christentum und der driftlichen Sache oppositionell, ja auch nur indifferent und indolent gegenüberstanden, wie kommt es bann, daß nicht nur im allgemeinen dieser Orden fast zwei Jahrhunderte lang die Sache der Christenheit kämpfend und blutenb und — wie auch seine Gegner zugeben — mit seltener, oft fast unver = gleichlicher Tapferkeit vertreten hat 1), sondern auch seine einzelnen Glieder, die Tempelritter, so oft ihr Leben willig und rühmlich und ohne Zaubern für ben Christenglauben hingegeben haben?)? Und zwar nicht bloß in der ersten Zeit seiner Existenz, so= lange noch etwa die erste Begeisterung des Glaubens in ihm glühte, sondern noch in jener Zeit, wo er nach der Darstellung der "Geheim= längst von der Reterei angesteckt und, zumal im heiligen Land,

<sup>1)</sup> Die Geschichte ber Kreuzzüge giebt bavon zahlreiche Beispiele: so insbesondere z. B. in den Kämpsen mit Saladin (cf. Havem. p. 32, 39 ff. u. a. D.), vor Damiette und bei der Belagerung dieser Stadt u. s. Auch von B. Kugler wird mit Recht darauf hingewiesen (s. Gött. gel. Anz. 1853 p. 1025—1056, St. 33), denn wenn Tapserkeit und Helbenmut auch noch kein Beweis von kirchlicher Rechtgläubigkeit sein mögen, so sind sie's doch von sittlicher Krast. Solch' sittenlose Lumpen, wie die Templer von Prutz, bringen das schwerlich sertig. — 2) So ziehen nach dem unglücklichen Tag von Hittin 1187 230 gesangene Tempelritter den Tod durch Henkershand der von Saladin um den Preis des übertritts zum Islam angebotenen Gnade vor: s. Haven. p. 45, wozu ck. Wilsen III, 2, p. 291.

nichts mehr war als ein verrotteter, sittenloser Hause von frivolen Ketzern, in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts. Das wertvollste Beispiel dafür bietet uns das Verhalten der Templer nach der Einsnahme von Sased durch Bibars 1266: wenn doch die Templer Retzer waren, welche die Verhöhnung Christi damals bereits zum System ausgebildet hatten, wie kommt es, daß die 150 Tempelritter i), die unter den Gefangenen dort sich befanden, lieber den Tod wählen, als wie Bibars ihnen angeboten, ihr Leben mit Annahme des Koran zu erkausen ?? Und noch wenige Jahre vor dem Prozes, im Jahr 1301, bewähren die 120 in Tortosa gefangenen Templer denselben standhaften Mut, der den Tod oder Knechtschaft der Glaubensverleugnung vorzieht ?)! Wie kommt es, daß Prutz solche Daten und Thatsachen ganz unerwähnt und under rücksichtigt läßt? Welden ihm denn seine Quellen gar nichts davon? oder hält er derlei Dinge für zu unbedeutender Natur, um gegenüber der Sicherheit seiner Hypothesen einen Einwand zu begründen?

Auch das wäre, wenn die Pruhsche Darstellung der bei den Templern frühzeitig eingetretenen Abschwächung des Gegensates gegen den Islam irgendwie den thatsächlichen Verhältnissen entspräche, zu erswarten gewesen, daß die Muhamedaner selbst, zumal deren Fürsten und Sultane, doch irgendwie diese Milderung herausgefunden und dieselbe durch dementsprechendes eigenes Verhalten, so z. B. besonders größere Schonung und gelindere Behandlung gefangener Templer gelohnt hätten, wozu sie ja wiederholt Gelegenheit bekamen. Statt dessen winnen wir aus dem, was in dieser Hinsicht überhaupt sich wahrnehmen läßt, vielmehr den Sindruck, als ob, von Saladin an die die Wibarsdygerade die Templer einer besonders harten und schonungslosen Behandelung gewärtig zu sein gehabt hätten, was doch darauf schließen läßt, daß die Sarazenen in diesen nicht ihre gelindessen und sympathischsen, sondern

vielmehr ihre gefährlichsten und unversöhnlichsten Feinde erblicken, benen Pardon zu geben als eine übel angebrachte Politik erschien. Und wenn uns auch gemeldet wird, daß zur Zeit des Sultans Kelavun die Templer in besserm Berhältnis zu den Sarazenen standen als die übrigen sprischen Barone und die anderen Ritterorden i), ja daß Bilhelm von Beaujeu persönlich mit dem Sultan befreundet war?), so beweist doch ihr Bershalten bei dem letzten großen Kampf im heiligen Land, dei der Bersteidigung von Accon, wo ja eben jener Templermeister ansangs den Oberbesehl über die ganze Stadt führte in und die Templer mit verzweiselter Tapferkeit dis zu der letzten Stunde sich wehrten in daß jenes bessere Berhältnis lediglich auf politischen Erwägsungen und persönlicher Hoch achtung, wie sie auch unter Feinden bestehen kann, beruhte, keines wegs aber auf einer innerlich prinzipiell anderen Stellung gegenüber dem Islam, als diejenige der übrigen Christen war.

Die Schuld an diesem innerlich prinzipiell verschiebenen Berhältnis zum Christentum und Islam wird den Ordensgliedern aus Südfrankreich, aus der Provence, ausgeladen. Rach Prut sollen ja diese einen ganz besonders bedeutsamen Einsluß auf den Orden gehabt haben, entsprechend den reichen Schenkungen, welche dem Orden frühzeitig in diesen Gegenden gemacht worden sein sollen, und den zahlereichen Besitzungen, die er dort gehabt haben soll. Da haben wir wieder eine Behauptung, welche auf den oberstächlichen Eindruck hin ja manches Bestechende für sich hat, dennoch aber nur ein unrichtiges Bild von der Templergenossenschaft und der Bedeutung der einzelnen Nationen in ihr uns zu geben im stande ist. Sine genaue Fixierung dieses Sinslusses ift natürlich nicht möglich, solange noch so viel sehlt zu einer einigermaßen vollständigen Statistik des templerischen Besitzes in den verschiedenen Ordensprovinzen.). Aber eine gewisse Kontrolle über jenen

<sup>1)</sup> s. Wilken VII, 694. Daß sie trothem energisch bem Borbringen dieser Bibersstand leisteten, zeigt Havem. p. 93. — 2) s. Wilken VII, 744. — 4) s. Havem. p. 96. Er hat ja bei dieser Verteidigung auch sein Leben gelassen. — 4) um allerdings in dieser letten Stunde selbst sich doch noch in Sicherheit zu bringen. Wenn man das gegen die Templer verwerten wollte als einen Beweis von Feigheit oder Verrat der christlichen Sache, so genügt der Hinweis darauf, daß es 10 Templer waren, die in der letten Nacht, als alles verloren war, sich und den Ordensschaft in Sicherheit brachten, nachdem 490 vorher kumpsend gefallen waren (Havem. 99). — 4) Ob eine solche Statistif überhaupt möglich ist nach den noch vorhandenen Dokumenten, ist ja fraglich; und wenn es auch der Fall wäre, so fragt es sich immer noch, ob eine solche Arbeit die Mühe, die damit verbunden wäre, sohnte. Viel entscheiden ließe sich dadurch, sitr unsere Frage wenigstens, kaum.

Einfluß läßt sich allerdings doch wohl gewinnen durch Beachtung von drei gegebenen Faktoren: einmal, indem wir achten auf die den Templern eigene Einteilung ihres Gebiets in Provinzen; sodann unterssuchen die Herkunft und nationale Angehörigkeit der Große meister des Ordens und endlich noch uns ansehen das zahlenmäßige Verhältnis der in dem Prozeß auftauchenden Templer.

Was die Einteilung des Ordensgebiets nach Provinzen betrifft, so ist das freilich eine etwas unsichere Sache, insofern diese Gin= teilung keineswegs klar genug feststeht, hauptsächlich weil sie zu ver= schiedenen Zeiten eine verschiedene gewesen zu sein scheint. So sind denn auch die Angaben barüber, welche Havemann 1) und Schottmüller 2) geben, keineswegs leicht unter einen Hut zu bringen. Fest steht nur die Ein= teilung des Morgenlandes, welches in fünf Provinzen: Jerusalem, Tripolis, Antiochien (mit Armenien), Cypern und Romanien (= Morea) zerfiel, wovon seit 1291 aber ja nur noch die beiden letzten vorhanden waren. Über das Abendland aber schwanken die Angaben: Folgen wir Schottmüller, der sich mit dieser Frage gründlicher als sonst einer beschäftigt hat, so zählte ber Orden hier im ganzen 12 Provinzen, nämlich 3 in Deutschland: Oberdeutschland (bas Gebiet des fränki= schen Rechts), Riederdeutschland ober Brandenburg (bas Gebiet bes sächsischen Rechts) und Böhmen=Mähren=Osterreich, zu welch letzterer Provinz wohl auch das von Havemann als besondere Provinz aufgeführte Ungarn mit Kroatien und Dalmatien zu rechnen ist. Italien zerfiel in 2 Provinzen: Lombardei (= Ober= und Mittelitalien) und Sizilien= Apulien, obgleich zeitenweise für Apulien und Sizilien je ein besonderer Großpräzeptor vorhanden gewesen zu sein scheint. Noch unsicherer steht die Sache in Spanien: es scheint in 2 Provinzen eingeteilt gewesen zu sein, von welchen die eine Rastilien (mit Portugal), die andere Ara= gonien = Ratalonien umfaßte 3), letteres allerbings öfters auch unter bem Großpräzeptor der Provence stehend. Somit bleiben, da England (mit Schottland und Frland) nur eine Orbensprovinz war, für Frankreich 4 Provinzen übrig: nämlich Francien, die Normandie, Aquitanien und die Provence. Ersterem gehörte aber nicht bloß Flandern zu, sondern sind auch die Champagne und Burgund zuzuweisen, obgleich wir häufig auch für sie besondere Großpräzeptoren finden: ein Zeichen eben von der Wichtigkeit dieser Teile. Ebenso begegnet uns manchmal ein besonderer Großpräzeptor für Poitou, das sonst zu Aquitanien ge= hörte, und einer für die Auvergne, die zulett dem Großpräzeptor der

<sup>1)</sup> s. Havem. p. 148 ff. — 2) s. Schottm. I, 58 ff. — 2) cf. barüber später p. 218 Anm.

Provence unterstand. Somit war diese, die Provence, eben eine unter 17, resp. 14 Orbensprovinzen überhaupt, oder da die Provinzen des Morgenlandes hier nicht in Betracht gezogen werden können, weil sie ihr Kontingent eben aus dem Abendland erhielten, eine unter 12 abend= ländischen Provinzen, allerdings eine der wichtigsten, was wir daraus ersehen, daß von dem dortigen Provinzialmeister zeitenweise auch Aragonien= Katalonien abhing, aber doch an Bedeutung nicht zu vergleichen mit Francien, das nicht nur so bedeutende Sondergebiete, wie Flandern, Burgund und Champagne mitumfaßte, sondern dessen Großpräzeptor, ber Visitator Franciens, auch in einem Aufsichtsverhältnis zu der großen Orbensprovinz England stand, ben bortigen Grofpräzeptor einzusegen und zu visitieren hatte. Es hilft uns diese Art Zählung freilich nicht allzu= viel, einmal, weil einesteils auch minder bedeutsame Ordensteile wie die deutschen ihren besonderen Großpräzeptor hatten — offenbar eben wegen ihres großen Umfangs — und ihre besondere Provinz bildeten, andern= teils auch Gebiete, die für sich selbst wichtig genug waren, um eine besondere Provinz zu bilden — wie Flandern, Burgund, Champagne eben unter einem Großpräzeptor, hier bem von Francien, vereinigt waren; sodann aber weil, wie aus dieser Übersicht hervorgeht, die einzelnen Provinzialmeister keineswegs untereinander immer sich durchaus koordiniert waren, sondern unter ihnen selbst wieder mancherlei Grade von Subordination, welche im einzelnen schwer zu bestimmen ist, bestanden zu haben Die Hauptsache ist, daß uns der Prozeß zeigt, daß, so wichtig und bedeutsam auch die Stellung des Großpräzeptors der Provence war und so wichtig dementsprechend diese Ordensprovinz, sie doch lange nicht hinanreichte an die Stellung des Großpräzeptors von Francien und die Bebeutung ber ihm unterstehenden Provinzen. Frangösischer Gin= fluß überwog den provençalischen.

Dies tritt noch beutlicher zu Tage, wenn wir die Nationalität der Ordensmeister, ihre Herkunft aus den verschiedenen Ordensprovinzen, untersuchen. Dieser Maßstab dürfte der wichtigste unter allen sein, weil an der Wahl des Großmeisters der ganze Ordenskonvent teil hatte, somit der jeweilige Einfluß der im Orden vertretenen Zungen hiebei am deutlichsten sich offenbart, zumal wenn, wie dies ja auch nach Prut anzunehmen und im Prozeß durch mancherlei Spuren bezeugt ist, im Orden selbst es an nationalen Gegensätzen nicht fehlte, die bei den Wahlen sich geltend machten. Suchen wir denn zunächst die Nationalität der einzelnen Ordensmeister sestzustellen, sodann was wir sonst noch über ihre Persönlichseiten wissen und was zur Kennzeichnung ihrer prinzipiellen Stellung, vor allem in religiös-politischer

Hinsicht dienen kann, beizubringen. Wenn eine solche Übersicht sich zus gleich zu einer Skizze der Geschichte des Templerordens gestaltet, so kann auch das unserem Zwecke nur förderlich sein.

## Es war

- 1. Hugo de Panens (ober de Panns), 1128—1136)<sup>2</sup>) aus der Gegend von Tropes in der Champagne, somit, wie seine Genossen, mit denen er den Grund des Ordens legte: Nordfranzose.
- 2. Robert de Craon (1136—1147?) aus Nordfrankreich<sup>3</sup>), genauer aus der Gegend von Angers; wegen seiner Abstammung aus Burgund "der Burgunder" geheißen; war mit der einzigen Schwester Anselms von Canterbury vermählt gewesen<sup>4</sup>).
- 3. Eberhard des Barres (1147?—1150), früher Großpräzeptor von Francien<sup>5</sup>): Nordfranzose. Resigniert (1150?) und wird Cister=ciensermönch in Clairvaux; als solcher † 1174.
- 4. Bernhard de Tramelai (1153 1155) aus Burgund 7); fällt in ben Straßen von Ascalon 1153.
- 5. Bertrand de Blanquefort (1154—1168), aus der Nähe von Bordeaux, also Bascone; nach Wilh. Tyr. XVIII, 14 (p. 941) "ein frommer, gottesfürchtiger Mann"<sup>8</sup>), auch, wie es scheint, Ludwig VII. von Frankreich besonders nahe stehend.
- 6. Philipp be Milly oder de Naplus (1169?—1171). Letteren Ramen führt er nach dem erst von ihm erworbenen Naplus (in Samaria): man darf ihn daher nicht für einen Pullanen halten. Auf seine Absstammung führt die erstere Benennung "de Milly", das in der Picardie<sup>9</sup>) liegt; also wie 1—3: Nordfranzose. Resigniert auf seine Würde vor Ostern 1171.
- 7. Obo de St. Amand (1171—1179), früher Marschall König Amalrichs und daher wohl aus Rücksicht auf diesen wie wegen seiner Kenntnis der Verhältnisse des Reichs Jerusalem gewählt. Auch er war

<sup>1)</sup> Wie das nach Pruh' "Entwicklung" richtiger sein soll (ber heutigen Schreibart bes Ortes nach. In den Prozesprotokollen wird immer noch "Paians" geschrieben: vgl. die spätere Liste!) — 2) Die Jahreszahlen der Hochmeisterschaft sind meist nach Le Jeune (Hist. crit. et apolog.) beigesett; eben derselbe ist für die genauere Festzstellung der Hertunst der Ordensmeister in erster Linie Gewährsmann; daneben Havemann und Wilde. — 3) s. Havem. p. 15, Le Jeune p. 30 ff. — 4) Nach Le Jeune. — 5) es. dazu Havem. p. 18. Die Zeit seines Amtsantritts steht nicht sest; jedenfalls bekleidete er 1147 die Hochmeisterwürde; 1143 sinden wir ihn noch als Großpräz. von Francien beim Vertrag von Gerona beteiligt. — 6) Le Jeune I, 56. — 7) s. Havem. p. 22; nach Le Jeune (I, 57) war Tramelai der Name des Schlosses der Baronie Arinthoz (Dep. Jura, Freigrasschaft). — 6) s. Havem. p. 23. — 9) Havem. p. 27 s., Le Jeune I, 97.

aus Frankreich<sup>1</sup>), nach bem von Le Jeune über die Familie Mitgeteilten wohl aus dem in der Auvergne, südlich von Clermont, gelegenen, nicht dem niederländischen St. Amand; nach eben demselben aus einer Familie, die durch ihre "Heiligkeit" (Vorliebe für klösterliche Entsagung) berühmt war. Jedenfalls eine der charaktervollsten Figuren: gerät 1179 in Saladins Gefangenschaft und endet auf dessen Befehl, da er nach der Bestimmung der Ordensstatuten die Auswechslung gegen Saladins Nessen zurückweist, in Damaskus unter dem Beile des Nachrichters<sup>2</sup>).

- 8. Arnold de Toroge (ober "Tourouge", 1180—1184), nach Le Jeune Aragone; früher Großpräzeptor von Sübfrankreich (Provence) und als solcher 1176 bei den Friedensverhandlungen zwischen Alphons II. von Aragonien und Graf Raimund V. von Toulouse thätig: so könnte man ihn für albigensischen Sympathien besonders zugänglich halten. Aber die Albigenserkreuzzüge sinden ja erst über ein Menschensalter später statt, und außerdem war er nicht bloß (nach Wilche) auf besondere Empfehlung Papst Alexanders III. gewählt, sondern stand auch fortwährend mit diesem in besonders nahen Beziehungen<sup>8</sup>).
- Als 9. Großmeister zählen Le Jeune und nach ihm Havemann derric ober Thierry auf (von Chateau-Thierry, Dep. Aisne? bann Nordfranzose). Resigniert nach seiner Befreiung (also anders als Dbo de St. Amand) aus der Gefangenschaft Saladins, in die er bei Hittin geraten, Herbst 1187. Ihm folgte dann (nach Wilcke gleich auf Toroge)
- 10. Gerhard de Riberford (1187—1189), früher Seneschall des Reiches Jerusalem unter dem Reichsverweser Veit von Lusignan (nach Wilce) in Opposition zu diesem gewählt; das Gegenteil ist wahrscheinslicher); fällt bei dem Kampf vor Accon gegen Saladin 1189°). Flamsländer, aus der Gegend von Brügge, also den Nordfranzosen zuzuzählen. An seine Stelle trat nach Wilce)
- 11. Walther von Spelten (1189—1191), nach demselben ein Deutscher und mit Rücksicht auf Kaiser Friedrich I. und dessen bevorsstehenden Kreuzzug gewählt. Nach Le Jeune (I, 169) wäre es ein Franzose Gaultier gewesen, dessen Zuname nicht genannt wird; doch fehlt noch der sichere Beweis, daß er wirklich die Großmeisterwürde bekleidet habe 8).

<sup>1)</sup> Havem. p. 28, Le Jeune I, 101 ff. — 2) Havem. p. 33. — 3) s. Havem. p. 34 f. — 4) Le Jeune I, 139, Havem. p. 37. — 5) Wilde II, 70. — 6) Havem. p. 49. — 7) Wilde II, 73. — 6) Jebenfalls ist aber ber, von Röhricht (Beitr. 3. Gesch. b. Kreuzz., 2. Bb., p. 347) auch gegenüber der häufigen Erwähnung W. von Spelten als Meisters der Templer im Gedicht von des Landgrafen Ludwig Kreuzsahrt erhobene Haupteinwand, daß es kein solches Geschlecht gebe, hinfällig, seit Bosser eine Burg

- 12. Robert de Sable (1191—1195?) aus der Normandie, also Nordfranzose (nach Le Jeune I, 184 genauer aus Anjou; der Karte nach zu Maine gehörig). Da er aber erst mit König Richard von England, dessen Flottenführer er (nach Wilche) gewesen, nach Palästina gekommen und seine Wahl offenbar diesem zu liebe geschehen ist, so kann man ihn ebensogut als Engländer ansehen; für uns kommt das auf eins hinaus.)
- 13. Gilbert Roral (1196—1201), vorher Großpräzeptor von Francien<sup>3</sup>): Nordfranzose (aus der Familie der Vicomtes de Polignac)<sup>3</sup>). (Nun erst läßt Wilce jenen Terric, und zwar von 1198—1201, folgen. Falsch, denn nach Le Jeune hatte Terric längst abgedankt und ist sicher die Nachfolge von)
- 14. Philipp du Plessiers (1201—1217), nach Le Jeune<sup>4</sup>) aus Anjou, also Nordfranzose.
- 15. Wilhelm von Chartres ) (1217—1218), der Erbauer des Pilgerschlosses, wo nach Prut die ketzerischen Statuten aufgesetzt worden sein sollen. Die Familie der Grafen von Chartres war aus Beauvaisis; also ein echter Nordfranzose.

Bon hier an wird die Herkunft der Großmeister um so wichtiger, weil ja nach Prut in dieser Zeit die Ketzerei der Templer ihren Anfang genommen haben soll, zusammenfallend mit den Glaubenskämpfen der Albigenser. So scheint von doppelter Wichtigkeit, daß

16. Pierre de Montaigu (1219—1229) aus der Auvergne<sup>6</sup>) war. Danach muß man ihn der lingua occitana zuzählen, also den Südfranzosen, mit den Provençalen verwandt. Indessen sehen wir die Auvergnaten in den Glaubenskämpsen gegen die Albigenser keinesswegs auf Seite der letzteren stehen. Mit albigensischen Sympathien stimmt auch nicht gerade, daß er vorher Großpräzeptor in Spanien geswesen, und ein Bruder war nicht nur von Eustorgius, Erzbischof von Rikosia, sondern auch von Guérin, dem Meister der Hospitaliter: man müßte denn zu denjenigen gehören, die auch diesen Orden im Verdacht der Ketzerei hatten. Am allerwenigsten paßt zu jener antikirchlichen Tendenz, daß unter ihm ja dem Templerorden der Verrat an Kaiser Friedrich II. schuld gegeben wird 7). Unter ihm ging auch das schon unter Wilhelm

bieses Ramens, auf ber im 12. Jahrh. ein Zweig ber mit ber freiherrlichen Familie von Stetten zusammengehörigen Ebelherren von Buchenbach saß, im OA. Künzelsau (bei Buchenbach) entbeckt hat. (Bgl. Württemb. R.G. von Bossert u. Hartmann p. 152 und Anhang I.) — 1) Havem. p. 52. — 2) Havem. p. 55. Le Jeune I, 198. — 9) ibid. I, 222. — 4) Le Jeune I, 222, cf. Havem. p. 63. — 5) Havem. ibid., Le Jeune I, 276. — 9) Havem. p. 64, Le Jeune I, 289. — 7) cf. Wilche I, 243.

von Chartres ') begonnene Unternehmen gegen Damiette vor sich, wobei er in die Gefangenschaft der Sarazenen geriet, aber — anders als früher Obo von St. Amand — wieder ausgewechselt wurde. Das scheint nun wieder Wasser auf die Prutsche Wühle zu sein, nach der ja gerade unter ihm die böse Richtung des Ordens ihren Ansang genommen haben soll. Jedensalls wird um so wichtiger, was für ein Mann der Nachfolger dieses Hochmeisters war?

- 17. Armanb be Perigorb (1230—1244) aus bem Haus ber Grafen von Perigord. So könnte er als Aquitanier ober Bascone und somit als Südfranzose in Anspruch genommen werden. Nach Wilde stammte er aus Poitou, wäre also eher dem nordfranzösischen Wesen zuzuzählen. Jedenfalls ist er aber Aquitanier. Seine politisch=religiöse Stellung wird gekennzeichnet wohl am besten dadurch, daß er vorher Großpräzeptor von Sizilien und Calabrien gewesen und als solcher, durch die Ausstehung der Templergüter in diesen Ländern durch Friedrich II., ein persönlicher Feind des Kaisers geworden war<sup>3</sup>): wieder ein Zeichen, daß die Templerpolitik gerade in dieser Zeit in ausgesprochen päpstlichem Geleise sich bewegte. Durch die Riederlage von Gaza 1244 in die Gefangenschaft Sjubs geraten, wird dieser Großmeister vergeblich von dem Orden auszulösen gesucht, daher wird erst 1247 ein neuer Großmeister in
- 18. Wilhelm von Sonnac (1247—1250) gewählt, aus Nieders Languedoc, also ein Sübfranzose, Provençale<sup>4</sup>)! War er ein Reter? Davon ist nichts zu merken: seine Beteiligung an dem Kreuzzug Ludwigs IX. von Frankreich, wobei er beide Augen nacheinander und damit das Leben verlor, weist auf das Gegenteil. Als echten Katholiken dieser Zeit zeigt ihn auch seine Übersendung einer Portion von dem Blut Jesu Christi an den König von England, von diesem als eine große Staatsangelegenheit aufgefaßt (Le Jeune II, 5). Jedenfalls hätte unter ihm am ehesten das provençalischskerische Element die Oberhand erhalten müssen. Aber ihm folgte
  - 19. Rainald von Bichiers (1250-1256) aus der Cham=

<sup>1)</sup> Dieser war vor Damiette an ber Pest gestorben (Le Jeune I, 289). — \*) savem. p. 74. Le Jeune I, 355 ff. unterscheibet als zwei verschiedene Großmeister einen Armand von Peiragros, ben er von 1229—1236, und einen Hermann von Perigord, aus bemselben Hans mit den Talleprands, den er von da bis 1244 an der Spise des Ordens stehen läßt. Da er aber selbst nicht im stande ist, einen genügenden Beweis sür diese Berschiedenheit — daß es eine Familie "de Peiragros" noch im 18. Jahrhundert gegeben, genügt doch kanm — zu erbringen, so verzichten wir in diesem Fall darauf, ihm zu solgen. — \*) s. Wilche I, 244. — 4) Havem. p. 79, Le Jeune II, 5.

pagne<sup>1</sup>), also Nordfranzose, zudem vorher Großpräzeptor von Francien und dann Ordensmarschall. Das würde auf einen entschiedenen Sieg des nordfranzösischen Elements deuten, wenn dasselbe je unter den Vorgängern zurückgedrängt war (woraus übrigens ja noch keinesswegs ein Einfluß von Reterei folgen würde!). In Wirklichkeit gab wohl die Rücksicht auf Ludwig IX., bei dem er persona gratissima war, den Ausschlag.

20. Thomas Berauld (Berart, 1256—1273), nach Wilcke ein Engländer; nach ebendemselben<sup>2</sup>) "ein sehr erfahrener, geistesstarker und tüchtiger Mann, der das geistige Wesen des Ordens besonders auszgebildet hat". Aber wenn das, worauf Wilcke hinzuweisen scheint, in keterischem, antichristlichem Sinne geschah, wie kommt es, daß gerade unter ihm die von Bibars gefangenen Templer ihr Leben nicht mit dem Überztritt zum Islam erkausen? Von einer Gefangenschaft aber, die er unter den Sarazenen erduldet haben und welche die Zeremonie der Verleugnung Christi bei der Aufnahme zur Folge gehabt haben soll, wie später zur Zeit des Prozesses phantasiert wurde, sindet sich bei den zeitgenössischen Chronisten keine Spur. Von ganz besonderer Wichtigkeit ist

21. Wilhelm von Beaujeu3) (1274—1291). Der lette im heiligen Land waltende und im Kampf mit den Sarazenen den Orden regierende Großmeister, vorher Großpräzeptor von Apulien, stammte er aus einer Familie Burgunds, die der Landschaft "Beaujolais", zwischen Lyon und Macon, ihren Namen gegeben hat. Nach Wilcke<sup>4</sup>) war sein Bater Imbert Connétable von Frankreich und Begleiter Ludwigs IX. nach Agypten gewesen; ein anderer seiner Vorfahren, Humbert III., ist uns durch Le Jeune (I, 49-53) bekannt als Templer unter Eberhard des Barres; auf Bitten des Abts Peter Venerabilis von Clugny, dessen Schutherr er war, wurde er von P. Eugen III. dispensiert, stiftet 1159 die Augustinerabtei Belleville s. Saone, †. 1174 als Cluniacensermönch; somit stammte er aus einer gut kirchlichen Familie, wie er benn auch von Ludolf von Suchen b) "ein wis man und ein frame ridder" genannt wird. Dennoch werden gerade gegen ihn die schwersten Vorwürfe erhoben wegen seiner Freundschaft mit dem Sultan Kalavun. Molay selbst giebt gegen= über der päpstlichen Kommission an, daß im Orden eine lebhafte Partei vorhanden war, der er selbst angehörte, welche es verübelt habe, daß der Großmeister so lange Waffenstillstand mit den Sarazenen pflegte. aber mehr Einsicht erlangt habe, habe er wohl erkannt, daß dies das einzig Richtige gewesen sei! Hier haben wir also zwei Parteien. Dieselben kommen jedoch bei

<sup>1)</sup> Nach Wilde, cf. aber p. 207! — 1) Wilde I, 285. — 5) s. Havem. p. 86. — 4) Wilde I, 300. — 5) Wilde I, 301, Havem. p. 96.

Theobald von Gaubin (nach Wilche 1291—1297), bessen Rastionalität uns weiter nicht bekannt ist, nicht in Betracht, da derselbe, bissher Präzeptor in Accon, eben im Drange der höchsten Rot, in der letten Nacht der Verteidigung Accons, nach dem ritterlichen Fall Beauseus, von den Brüdern zum Anführer erkoren wurde; ob nur stellvertretungsweise also, daß er zur Großmeisterwürde selbst nicht gelangt wäre, hängt davon ab, ob Schottmüller i) recht hat, der aus den Angaben des Prozesses geltend macht, daß für ein weiteres eigentliches Großmeistertum hier kaum mehr Raum sei, sondern auf Beauseu unmittelbar als eigentlicher Großemeister gefolgt sein müsse

Jakob von Molay, bekanntlich aus Burgund, genauer der Gegend von Besangon. Über die Vorgänge bei dessen Wahl nun haben wir in dem 212. Zeugen des Prozesses, Hugo de Fauro 3), einen ausführlichen Berichterstatter, wonach Molay seine Wahl eigentlich nur einer von ihm angewandten perfiden Intrigue gegenüber seinem Haupt= rivalen, dem bisherigen Großpräzeptor von Francien 1), Hugo von Be= raub, verdankt habe. Ohne uns hier in die Erörterung der Wahrscheinlichkeit ober Unwahrscheinlichkeit dieser Angabe näher einzulassen 5), so er= giebt dieser Bericht doch jedenfalls so viel, daß sich bei dieser Wahl als Hauptparteien zwei Landsmannschaften gegenüberstanden, welche im Konvent verhältnismäßig am stärksten vertreten waren, nämlich — nicht etwa die provençalische und die französische, sondern vielmehr — auf ber einen Seite die Partei des Großpräzeptors von Francien, auf der andern die von Burgund: zwei Landsmannschaften also, welche ebenso in der einen Ordensprovinz Francien vereinigt waren, wie sie auch beide zu den ausgesprochenen Nordfranzosen, den Menschen der Langue d'oïl oder Langue d'ouï gehörten. Dies ist für uns von höchster Wichtigkeit: benn es zeigt uns, daß — wenigstens in dieser

<sup>1)</sup> cf. Schottm. I. 589. — 2) Le Jenne (II, 113) zählt ihn als 26. Großmeister auf; rechnet man ihm aber genauer nach, so bringt er, mit Theobald Gaubini und ber Unterscheibung von Armand be Peiragras und Hermann be Périgord, weil er Walther von Spelten wegläßt, boch selbst nur 23 zusammen. — 3) Michelet II, 224. — 4) Das Großpräzeptorat von Francien galt offenbar als eine Art Borstuse zum Großmeistertum: cf. die Großmeister Ar. 3, 13, 19! — 4) Das Kähere ist bei Schottm. I, 590 ff. nachzulesen. — 6) Nach Hugo de Fauro wäre es genauer die Partei von Limoussin und Auvergne gewesen, die sich um Hugo de Peraud geschart hätte. Da aber dieser als Großpräzeptor Franciens dieses Ausehen genoß, so scheint uns sene Rachricht dahin gedeutet werden zu müssen, daß Hugo von Peraud einen so starten Anhang besaß, weil außer den Brüdern von Francien, die von Natur zu ihrem Großpräzeptor standen, er auch die Limousiner und Auvergnaten sür sich hatte! cf. die nachherige Statissist p. 98 ss.!

letten Zeit — das eigentliche Franzosen= oder Frankentum so durchaus das herrschende Element im Orden war, daß es sich bei einer Wahl, wo bie Nationalität beeinflußte, nur um die eine oder die andere Schat= tierung innerhalb dieser Zunge handelte, keineswegs aber um eine dieser gegenüberstehende andere Nationalität überhaupt. Wie von An= fang an diese beiden Landsmannschaften, Burgund und Francien, zusammen das eigentliche Franzosentum ausmachend, in dem Templerorden dominiert hatten, so finden wir sie auch am Schluß seiner Geschichte noch miteinander um die Vorhand streiten. Alle andern Nationalitäten kommen gegenüber diesem Hauptelement nur in untergeordneter Weise in Betracht, nicht bloß die spanische, englische, italienische und deutsche, son= bern auch die provençalische. Klar ergiebt sich das, wenn wir den Gewinn vorstehender Untersuchung über die Nationalität der verschiedenen Ordensmeister zusammenstellen: unter 22 Ordensmeistern haben wir heraus= bekommen entschiedene Nordfranzosen 1-3, 4, 6, 10, 12, 13, 14, 15, 19, 21, 22, beneu wahrscheinlich auch 9 zuzurechnen ist, also im ganzen 14 unter 22, b. h. 2/3; worunter 3 ausgesprochene Burgunber, nämlich 4, 21 und 22. Nichtfranzosen sind 3: 8 (Spanier), 11 (Deutscher), 20 (Engländer); bleiben für die Sübfranzosen sicher nur 7, 5 und 18, wahrscheinlich aber auch 16 und 17, also 5. Von diesen sind aber 5 und 17 erst noch nicht den eigentlichen Provençalen zuzu= zählen, sondern Basconen resp. Aquitanier, und auch 7 und 16 nehmen als Auvergnaten eher eine Mittelstellung ein, so daß sür die eigent= liche Provence oder Langue d'oc nur 18 übrig bleibt 1).

Aber auch wenn man, wozu immerhin einige Grundlage gegeben ist, annehmen wollte, daß wirklich eine Zeit lang, von 16—18, unter den Großmeistern Montaigu, Perigord und Sonnac, ca. 30 Jahre lang, das provençalische Element ein Übergewicht im Orden gehabt hätte, so haben wir gerade in dieser Zeit eine so ausgesprochen päpstlich tirchliche Politik vorgesunden als nur je, die sich mit allem eher versträgt als mit wirklich albigensischen Neigungen und Tendenzen?).

Hauptergebnis bleibt, daß das nordfranzösische, das eigentlich frän= kische Wesen, im Orden so durchaus die Oberhand hatte, daß es fast

<sup>1)</sup> Nach Maillard gehörten 17 von 22 Frankreich, b. h. bem jetigen Umfang nach, an, barunter 5 Burgunder; wir zählen außer ben von Maillard gerechneten zu ben Nordfranzosen auch nicht bloß 6, als wenigstens weiterhin, dem Geschlicht nach, aus der Pikardie stammend, sondern auch den Flamländer Nr. 10; denn es zeigt sich in dieser Zeit das vlämische Element durchaus nächst verwandt mit dem nordfranzösischen, mit welchem es auch die fränkische Stammesgrundlage gemeinsam hat. — 2) of. dazu nachher die Statuten aus dieser Zeit!

als eine Ausnahme erscheint, wenn der Großmeister einer andern Zunge ober Nationalität zugehörte und auch das provençalische Element dagegen nicht aufkommen konnte. Wir legen auf diese Thatsache Gewicht. Warum? Weil wir diese beiden Nationalitäten, die im heutigen Frankreich ja aufs engste zu einer staatlichen Einheit verschmolzen sind, damals noch nicht bloß zum Teil auch staatlich getrennt, sondern in einem scharfen Gegensatzu einander stehen sehen, so scharf, daß Franzosen und Provençalen nicht bloß als verschiedene Stämme, sondern fast als zweierlei Rassen erscheinen, in jedem Fall diese Provençalen mehr Verwandtes mit den Spaniern, wenigstens den Katalanen und Aragonesen, und Italienern, wenigstens den Lombarden, zeigen, als mit den Franzosen des Nordens, wo das fränkische Element, zumal im Abel, durchweg zu Tage tritt. Das zeigt sich bei den Albigenserkreuzzügen in geradezu auffallender Weise. Und zugleich zeigen uns diese auch die Art des Gegensatzes: dem liberalen und toleranten, fortschrittlichen Provençalen tritt ber Nordfranzose als ein kirchlich burchaus abhängiger, ja befangener, nicht bloß als ein orthodoxer, sondern als ein fanatisch= bigotter Mensch entgegen. Dieses Element ist es ja auch, welches von Anfang an den Kreuzzugspredigern am willigsten Heerfolge geleistet hat, so sehr, daß die sprischen Kreuzfahrerstaaten von da her ihr ganzes Ge= präge erhalten haben. Wo dieses Element in einem Orden, in einer Ge= meinschaft dominierte, da hatte es mit dogmatischen Abweichungen gute Wege.

Jener Gegensat zwischen Provenzalen und Nordfranzosen, der in den Albigenserkreuzzügen auf eine solch blutige Beise zu Tage tritt, scheint uns in der Geschichte aber auch auf einem anderen, für unsere Unter= suchung womöglich noch bedeutsameren Punkt seine Spuren hinterlassen zu haben, nämlich in dem Verhältnis des Templerordens zu seinem Rivalen, dem Johanniterorden. Es ist bekannt, wie dieses Ber= hältnis weitaus die meiste Zeit während der fast zwei Jahrhunderte, da beide Orden nebeneinander bestanden haben, nichts weniger als ein freund= schaftliches gewesen ift, wie vielmehr zwischen beiden Orden beinahe eine ewige, nur hin und wieder durch künstliche Versöhnungen und bald kürzere bald längere Waffenruhen unterbrochene Fehde herrschte: ein Zustand, der von den kirchlichen Schriftstellern jener Zeit wegen der dadurch herbei= geführten Zersplitterung der Kräfte gegenüber den Ungläubigen immer wieder aufs tiefste beklagt, ja von nicht wenigen — und diesen pflichtete die herrschende Meinung bei — als eine Hauptursache von dem schließlichen Verluft des heiligen Landes angesehen, dessen Beseitigung darum von den Päpsten selbst immer wieder betrieben und so mehreren Synoben und

Konzilien 1) als ein Hauptgegenstand zur Verhandlung vorgelegt wurde, endlich der schließlich nicht den geringsten Anteil an der Katastrophe des Templerordens gehabt hat. Bekannt ist ferner, wie der Johanniterorden, obgleich ihm von Philipp dem Schönen ursprünglich wohl dasselbe Schicksal wie dem Templerorden zugebacht war, aus der Katastrophe, die jenen zermalmte, nicht bloß selbst unverlett hervorgegangen ist, sondern nächst bem französischen König den Löwenanteil der Beute davongetragen hat. Um so mehr bleibt es zu bedauern, daß wir über den Anteil, welchen der Johanniterorden an der Aufhebung seines Rivalen gehabt, vor allem über diesbezügliche Verhandlungen mit dem Papste, aber auch mit dem französischen König, so wenig unterrichtet sind !): aber so viel geht aus allem, schon aus dem schließlichen Endergebnis, hervor, daß der Johan= niterorden auch hier keineswegs eine bundesbrüderliche, wie es scheint, nicht einmal eine besonders anständige und aufrichtige Rolle, sondern im ganzen eben die des tertius gaudens gespielt hat 3). Mag man nun auch jenen fortbauernden Fehdezustand in dem Rivalitätsverhältnis beider Orden genügend begründet finden, mag man vielleicht auch bem Reide des älteren Bruders, des Johanniterordens, gegen den zeitweise offenbar ihn zu über= flügeln brohenden, frühzeitig von der Gunst der Mächtigen gewaltig ge= förberten jüngeren Bruder das Seinige beimessen: sollte es darum eine falsche Vermutung sein, einen Anteil an jenem Verhältnis auch ber na= tionalen Antipathie zwischen beiden Orden zuzumessen? Denn daß im Johanniterorden ebensosehr das provençalische — und daneben etwa das italienische — Element vorherrschte wie im Templer= orden das fränkisch=burgundische und dem Orden seinen Charakter gab, ist zwar eine auch bisher nicht unbekannte, aber im ganzen doch wohl zu wenig beachtete Thatsache geblieben 1). Wenn wir uns darum erlauben,

<sup>1)</sup> So vor allem in Lyon 1274, in Salzburg 1291. — 2) Sollte aus ben Arschiven bes Johanniterordens in dieser Hinsicht weitere Aushellung zu hoffen sein? Es scheint wenig. Eher ware dazu wohl der Batikan im ftande. Aber es dürfte auch in diesem Bunke von Ansang an mehr der persönlich=mündlichen Besprechung, als der schriftlichen Dokumentierung anvertraut worden sein, welch letztere in solch heikler Sache leicht unangenehm werden konnte. Und dann stard ja eben in der kritischsten Zeit, da es sich um den Anschlag auf den Templerorden handelte, der Johannitermeister Wilhelm v. Billaret (s. Bertot II, 53). Wie manches mag er ins Grab mitgenommen haben. — 3) Auf seden Fall, meint Busson sich die Johanniter als bessere Diplomaten gezeigt, als die Templer. Einen Beweis dafür sieht er schon in ihrem Eingehen auf Klemens' IV. Wunsch eines passagium particulare, während Molay ein solches zurückweist. Einen weiteren Wink in dieser hinsicht giebt Schettm. I, 611. — 4) Für die Thatsache selbst möchten wir einen doppelten Beweis ansühren: nämlich 1. wieder die Nationalität der Johanniter Broß meister. Bon den 25 Großmeistern, welche (wenn man als

an dieser Stelle ganz besonders auf dieses Verhältnis hinzuweisen, so ge= schieht es, weil wir darin zugleich eine weitere Instanz gegen die Prutsche Behauptung von keterischer Infizierung des Templerordens durch seine engeren Beziehungen zu der südfranzösisch=albigensischen Bevölkerung haben. Nicht der Templer=, sondern der Johanniterorden stand bieser Bevölkerung am nächsten und bezog aus ihr sein Haupt= kontingent; wie aber kommt es, daß die Geschichte und Prut nichts, wenigstens nichts Ernstliches, von einer Häresie des Johanniterordens weiß 1), vielmehr dieser in der Geschichte bekannt ist als eine der zähesten, auch in ber kritischsten Zeit ber Reformation kaum ernstlich angefochtenen Stützen des alten auf das päpstliche System gegründeten Glaubens? daher, daß solch abelige Vereine von Hause aus am allerwenigsten dazu disponiert sind, mit religiösen Fragen sich innerlicher und selbständiger zu befassen, geschweige zu tiefer gehenden Neuerungen sich hinreißen zu lassen. Wenn irgend einer, so wäre, seinen äußerlichen Beziehungen und seiner Zusammensetzung nach, der Johanniterorden dazu qualifiziert gewesen; aber nicht einmal von diesem hören wir ernsthafterweise von bergleichen Neigungen. Wollten wir aber, etlichen Ausbrücken in Bullen Gregors IX. zu liebe, solche wirklich im Ernst annehmen und voraus= setzen: nun so hätte das ja, dem oben geschilderten Verhältnis nach, für die Templer doch nur ein neuer Grund sein können, um so ausgespro= chener das papstlich-kirchliche System zu vertreten, um darin zugleich einen Vorzug und Vorteil gegenüber dem verhaßten Nebenbuhler zu gewinnen!

Nr. 1 Gerard rechnet, ber vor der eigentlichen Konstitution im Jahr 1118 an der Spike bes Hospitals stand) bis zur Erbschaft bes templerischen Besitzes bem Hospitaliterorben vorstanden, sind une, nach Vertot, L'histoire des chevaliers hospitaliers, Bb. I 11. II, 15 ihrer Nationalität nach bekannt. Davon gehören 9, also fast 2/a, ber langue de Provence an, nämlich 1, 2, 3, 4, 17, 20, 23, 24, 25: biese Zunge war also, wie beim Templerorben bie frangösische Zunge, vor allem in ber ganzen ersten Zeit und wieber um bie Wenbe bes 13. und 14. Jahrhunberts, zur Zeit ber Ratastrophe bes Templerorbens im Johanniterorben vorherrschenb; Pullane, b. h. in Sprien geboren, ist 9; Portugiese 12; ber Auvergne, welche sonst als zweite Orbensprovinz genannt wirb, gehört zu 14; bleiben für bie Bunge von Francien 3: 13, 19 u. 22. Unbekannter Berkunft finb 5, 6, 7, 8, 10, 11, 15, 16, 18, 21, juf. 10. 2. Ginen noch birekteren Beweis für bas übergewicht ber provengalischen Bunge im Johanniterorben haben wir in bem Streit, welchen biese unter Raimond Berenger, bem 30. Großmeister, mit ber italienischen Bunge auszusechten hatte eben wegen jenes übergewichts im Orbenskapitel, weil "bie langue de Provence allein mehr Stimmen hatte, als zwei anbere Zungen", s. Vertot II, 210 ff. — 1) Daß ja auch gegen ben Johanniterorben "bereits Gregor IX. 1238 ben Berbacht ber Regerei ausgesprochen hatte", so gut wie 1307 "bie gleichartigen Beschulbigungen gegen ben Deutschorben erhoben murben", wirb von Prut schon Gebeimlehre p. 18, Anm. 2, erwähnt, aber offenbar von ihm selbst nicht ernftlich genommen.

Es erübrigt uns noch, des dritten Faktors zu gedenken, welcher uns den Beweis liefert, daß das fränkisch=burgundische Element wirklich das Übergewicht im Templerorden hatte. Es ergiebt sich das nämlich auch aus der Statistik der im Prozeß überhaupt vorskommenden Templer, soweit eine solche Statistik freilich möglich ist. Denn es ist dies eigentlich nur in 2 Ländern der Fall, allerdings Hauptländern des Ordens: das eine davon ist Eppern, das andere Frankreich.

Die Statistik von Cypern hat den Vorteil, daß es nicht bloß ein räumlich bestimmt abgegrenztes Gebiet ist, mit dem wir es hier zu thun haben, sondern, was noch wichtiger ist, daß es der Sit bes Ronvents war, somit die dortige Ordensritterschaft als eine Art Re= präsentation des ganzen Ordens gelten kann, wofür gerade, wie Schottmüller 1) treffend hervorhebt, die bunte Zusammensehung dieses cyprischen Zweigs das deutlichste Zeugnis ablegt. Schottmüller selbst giebt in dankenswerter Weise die betreffende Statistik: daraus ist zu sehen, daß von 76 Orbensgliedern je 1/s, nämlich 15 aus Francien und ebensoviel aus Burgund stammten, mährend Sübfrankreich im ganzen nur 9 zugehörten (nämlich Provence-Auvergne 8 und Guienne 1), auf die beiden italienischen Provinzen aber 8 und die 3 spanischen 12 kommen, am schwächsten von den abendländischen Provinzen aber Eng= land mit nur 4 und Deutschland mit Ungarn mit nur 3 Brüdern vertreten sind. Also — da wir die 10 dem Orient — Morea — Ar= menien — Cypern — angehörigen Brüder als neutral zu rechnen haben —: von 66 auf Cypern weilenden abendländischen Templern sind 30, fast die Hälfte aus der einen Provinz Francien (mit Burgund) und nur 1/4 dieser Zahl, 8, aus der Provence=Auvergne; ein Verhältnis, das für gewöhnlich gewiß sogar noch mehr zu Gunsten des fränkisch=bur= gundischen Elements sich gestaltete, wenn man bedenkt, daß der Groß= meister selbst damals mit seinem Gefolge, welches er doch wohl am liebsten aus seiner eigenen Zunge, der burgundischen, entnommen haben wird, damals nicht auf Cypern, sondern in Frankreich weilte.

Mit dieser von Schottmüller gebotenen Statistik der Templer des cyprischen Prozesses stimmt nun diejenige des französischen merkwürdig überein, welche für unsern Zweck, entsprechend der Bedeutung Frankreichs in diesem ganzen Prozeß, ja noch ungleich wichtiger wäre, falls sie sich in ähnlicher Weise wie für Cypern gewinnen ließe. Leider aber ist eine derartige Statistik für Frankreich nur in ungenügender Weise möglich.

¹) I, 482.

Denn um ganz ben richtigen Maßstab zu gewinnen, wäre nötig ein ge= nanes Berzeichnis sämtlicher durch die königlichen Beamten verhafteten Templer mit Angabe ihres Namens, Standes und ihrer Da aber eine solche Liste sich schwerlich mehr gewinnen läßt, so mussen wir uns eben begnügen mit einem Verzeichnis wenigstens ber= jenigen Templer, welche der päpstlichen Rommission vorgeführt worden sind. Dabei muffen wir uns allerdings bewußt bleiben, daß biese Vorführung keineswegs gleichmäßig aus allen Teilen Frankreichs erfolgt ist, sondern vielfach auf der Willkür der königlichen Beamten oder auch dem Wollen der Diöcesanbischöfe beruhte, welche Willfür offenbar im Süben Frankreichs, das zugleich der räumlich entfernteste Teil war, wo die Inquisition seit langer Zeit ihre Schreckensherrschaft uneingeschränkt übte, besonders groß gewesen ist. Endlich ist in Betracht zu ziehen, daß in der Zwischenzeit eine nicht geringe Anzahl von Templern bereits den Qualen der Folter oder der elenden Kerkerhaft erlegen war. Immerhin gewinnen wir aus jenem Verzeichnis wenigstens annäherungsweise einen Maßstab, ber, verglichen mit den übrigen, nicht ohne Wert ist.

Sehen wir uns die vom 6. Februar bis 3. Mai 1310 der päpstlichen Kommission aus allen Teilen Frankreichs!) vor = geführten Templer auf ihre Herkunft näher an, so waren von 663 Ordensgenossen.

aus der Kirchenprovinz Rheims:
(umfassend Flandern, die Picardie, Champagne und Teile von Francien)
aus Diöc. Châlons Rheims Laon Soissons Noyon
9 14 24 25 11

Senlis Beauvais Amiens Arras Cambran Tournan Thérouanne (Morini) 3 26 46 3 7 8 5

zus. 181 Templer;

aus der Kirchenprovinz Sens:

(Teile von Burgund, Champagne, vor allem das eigentliche Francien und Orléanais)

aus Diöc. Orléans Chartres Paris Meaux Sens Tropes Auxerre Nevers

22 5 36 11 17 18 6 4 zus. 119 Templer; aus ber Kirchenprovinz Lyon: Autun Châlon aus Diöc. Langres Macon Lyon 73 19 3 1 zus. 99 Templer,

<sup>1)</sup> b. h. soweit sie Philipp unmittelbar unterstanden. — 2) oder 657, wenn man die 3 Orbensoberen, die beiden Gisi und Gerhard de Caux abrechnet.

in Summa aus diesen 3 eigentlich burgundisch-fränkischen Kirchenprovinzen 399 Templer ober gegen 2/s der Gesamtsumme.

Dazu kommen

aus der Kirchenprovinz Rouen (der Normandie): aus Diöc. Rouen Evreux Lisieux Bayeux Coutances 1) Sées 2) 12 10 1 6 2 2

zus. 33 Templer;

aus der Kirchenprovinz Tours:

aus Diöc. Le Mand Brieux Tours (Touraine) Angers

2 1 14 1

zus. 18 Templer,

also aus diesen 5 nordfranzösischen Kirchenprovinzen 450 Templer, denen aber auch noch 5 aus Diöcese Besançon, 4 aus Lüttich, 2 aus Toul und 1 aus Verdun beizuzählen sind: macht im ganzen 462 ent=schiedene Nordfranzosen oder über 2/8 der Gesamtheit.

Ihnen gegenüber finden sich

aus der Kirchenprovinz Bourges:

aus Diöc. Bourges Clermont Limoges

17 31 34

3uf. 82;

Le Puy Rhobez Cahors Alby
(Aniciencis)

2 6 14 4

zus. 26;

aus der ganzen Kirchenprovinz Bourges 108.

Von diesen nehmen jedoch die ersteren 3 Diöcesen: Bourges=Limoges= Clermont (Berry-Limousin=Auvergne) eine Mittelstellung ein, ja die Templer der ersten Diöcese, von Berry, sind jedenfalls eher den Nordsfranzosen zuzurechnen. Als entschiedene Südfranzosen oder Proven=calen sind so aus dieser Kirchenprovinz nur die Angehörigen der letzten 4 Diöcesen, zusammen also 26 Templer zu rechnen.

Dazu kommen

aus der Kirchenprovinz Bordeaux:

aus Diöc. Agen Perigueur Poitiers Angoulême

2 4 10 2

zus. 18.

<sup>&</sup>quot;) Im ganzen kommen 5 "Constansionses" vor; dabei ist wahrscheinlich 2mal Coutances in der Normandie, 8mal aber das oberrheinische Konstanz zu verstehen. —

") Das eine Mal "Sagionsis", das andere Mal "Sacionsis" dioec.

Die von Poitiers sind wieder eher den Nordfranzosen zuzuzählen, nehmen jedenfalls eine Mittelstellung ein. Folglich bleiben für die Südfranzosen, hier die Gascogner, höchstens 8 übrig.

Aus der Kirchenprovinz Auch:
aus Comminges Auch Tarbes Lectoure

6 2 5 1) 1

zus. 14.

Aus der (späteren)2) Rirchenprovinz Toulouse:

Toulouse Pamiers

5
2
3us. 7.

Aus der Rirchenprovinz Narbonne:

aus Nîmes Carcassones Béziers Narbonne Uzès Agde Maguelonne Elne

3 3 4 5 2 6 4 1
3uf. 28.

Endlich sind hieherzurechnen 2 aus der Diöcese Nix und 6 aus der Diöcese Vienne, welche beide Diöcesen schon nicht mehr unter Philipps Machtbereich sielen, gebürtige Templer. Somit ergeben sich für

bas (eigentlich) sübfranzösische Element zus. 91, bas mittelfranzösische (Auvergne-Poitou). 92, bagegen Nordfranzosen. . . . . . . . . . . 462,

Summa . . 645 Templer 3).

Somit erhalten wir als Gesamtresultat wieder: von

645 in Betracht kommenden Templern in Frankreich sind

462, d. h. etwas über 2/8 Norbfranzosen,

92, ca. 1/1, gehören ber Mitte an und

91, wieber 1/1, sind eigentliche Sübfranzosen.

Also so ziemlich dasselbe Verhältnis, wie auf Cypern, wo wir für Francien=Burgund auch 3/4 des gesamten französischen Elements be= kommen haben.

Von Interesse ist endlich auch ein Blick auf die einzelnen Lands= mannschaften. Am stärksten vertreten sind vor allem die burgun=

<sup>1)</sup> Dabei sind 2 "Tarvensis dioec." mitgerechnet. — 2) Toulouse wurde erst 1317 durch Johann XXII. zum Erzbistum erhoben. — 3) Die an der Gesamtsumme noch sehlenden 12 Templer verteilen sich solgendermaßen: 3 gehören zum oberrheinischen Konstanz (vgl. ob. p. 172 Anm.), je 1 wird aus Trier, Magdeburg, Nanch und Utrecht ("Trajectensis" dioec.) genannt; einer als "de Grecis" und 1 als "Bononiensis", aus Bologna — nämlich der bekannte Beter von Bologna — anges sührt. Dazu kommt 1 "Civitatentis", 1 Dentscher ("Alemannus") und 1 Engländer aus der Diöc. Salisbury.

bisch en Landschaften: allein die Diöcese Langres wird von 73 als Heimat genannt; daneben kommt Autun mit 19 noch erheblich in Betracht. Wenn daneben Chklon und Macon mit so geringen Jahlen aufgeführt sind, so ist zu bedenken, daß diese Diöcesen nur zum Teil unter französischer Obershoheit standen, ebenso Besançon. Diese Diöcesen gehörten zum größten Teil der eigentlichen Freigrafschaft an, wo der Orden in bedeutender Stärke vertreten gewesen sein muß, wie denn auch Molay diesem Land entstammte. Die 114 Mitglieder, welche aus durgundischen Diöcesen anzgesührt sind (Langres, Autun, Chklon, Macon, Lyon, Besançon, Nevers und Auxerre) machen somit, wenn auch über ½ der Gesamtzahl, nur einen Teil, sei es auch die größere Hälste, der templerischen Ritterschaft durg und ischer Junge aus.

Richt weniger stark sind diejenigen Landschaften vertreten, welche das eigentliche Francien ausmachen, wozu man die Diöcese Orléans—Beau-vais rechnen kann: unsere Statistik ergiebt 181 Mitglieder, wobei natürlich Paris das stärkste Kontingent liefert (36), daneben aber auch Beauvais (26), Soissons (25), Laon (24), Sens (22), Chartres (18) und Noyon (11) erheblich ins Gewicht kallen. Gerade in diesen eigentlich fränkischen Landschaften scheint der Orden ziemlich gleichmaßig in bedeutender Stärke vertreten gewesen zu sein.

Stwas weniger stark zeigt sich berselbe in der zwischen Burgund und Francien die Vermittlung bildenden Champagne, wo besonders Tropes (17) sich bemerklich macht, daneben Rheims (mit 14) und Châlons (mit 9). Zusammen erhalten wir für diese Landschaft 40 Mitglieder, als vielleicht ebenso nach Burgund wie nach Francien neigend.

Entschieden dem fränkischen Element zuzuzählen sind dagegen die bereits den Übergang zu Flandern-Brabant bildenden Diöcesen von Nordsfrankreich: Amiens, Arras, Tournan, Thérouanne ("Morinensis" dioec)., Cambray mit, wenn man die Templer von Lüttich dazu nimmt, 73 Mitzgliedern. Hauptsächlich in der Picardie, wozu die für Aufnahmen oft genannte Komturei Ponthieu gehörte, scheint der Templerorden sehr stark vertreten gewesen zu sein, wie denn die Diöcese Amiens von 41 als Heimat genannt wird. Für die flandrische Ritterschaft geben jene Zahlen von Tournay, Cambray, Thérouanne, Lüttich keinen Maßstab, da diese Sprengel wieder nur zum geringsten Teil dem französischen Terzitorium angehörten bezw. unter französischer Oberhoheit standen, welche zudem damals bei den langjährigen Händeln zwischen Flandern und Frankzeich nahezu illusorisch war.

Gegenüber diesen nordfranzösischen Landschaften kommen die übrigen weit weniger in Betracht: sowohl die Normandie — in unserer Statistik

mit nur 33 Templern vertreten, vor allem aus den Diöcesen Rouen (12) und Evreur (10), auch Lisieur (6) — ober die Touraine (mit zus. 18), als die eigentlich mittelfranzösischen, wo neben Poitou (mit 10) bie Auvergne mit Limous in weitaus das stärkste Kontingent liefert 1): Clermont 31, Limoges 34. Während wir im eigentlichen "Frankreich" mit Burgund bas Bild einer ziemlich gleichmäßigen Verteilung bekommen, so scheint in diesen Landschaften der Orden fehr ungleichmäßig Gin= gang gefunden zu haben?). Im Süben ist das wieder anders: von 24 Diöcesen, welche hier namhaft gemacht werden als Heimat von 91 Templern, ist nur Cahors mit 14 Templern vertreten, 4 mit 6 (Rhobez, Comminges, Agbe, Vienne), 2 mit 5, die übrigen mit noch weniger. Mag dies auch zum Teil mit der größeren Entfernung von der Hauptstadt, dem Sit ber Regierung und zugleich ber päpstlichen Kommission, zusammen= hängen und wohl auch, worauf wir noch kommen werden, das gewalt= thätigere Auftreten der Inquirenten und Kerkermeister in diesen Provinzen sich verraten3): mögen wir auch hier wieder nicht vergessen, daß nur ein Teil ber provençalisch rebenben Bevölkerung der französischen Gewalt unter= stand, in einem andern Teil von Südfrankreich, der Guyenne und Gas= cogne, der König von England als Lehensherr die Gerichtsbarkeit für sich in Anspruch nahm4); nehmen wir alles das auch gebührend in Rech= nung: für zufällig können wir das Zusammentreffen dieser Statistik mit den übrigen Anhaltspunkten, welche uns der Templerprozeß liefert, dem Ergebnis unserer Untersuchung über die Herkunft der Großmeister wie der Statistik des Ordens in Cypern boch nicht halten. Wir bleiben daber bis zu besserer Belehrung bei unserem Resultat: daß der Templerorden am stärksten über Nordfrankreich, Burgund-Francien, und zwar hier ziemlich gleichmäßig, verteilt war; schwächer und in ungleich= mäßiger Stärke dagegen über die mittel= (und west=) französischen Lanbschaften, endlich, im ganzen etwa eben so stark wie in Mittelfrankreich, aber verhältnismäßig gleichmäßig verteilt im Süben sich vorfand.

<sup>1)</sup> Das stimmt mit ber Rolle, welche biese Landsmannschaft bei ber Wahl Molays zum Großmeister spielt, of. oben p. 88! — 3) Wenn man nicht alles auf die ungleich= mäßige Behandlung von seiten der geistlichen oder weltlichen Obrigkeit seten will. Aber die zu diesem Grad scheint uns diese doch nicht wahrscheinlich. Bgl. nachher. — 5) Mit Notwendigkeit fast führt auf diese Annahme schon der Vergleich mit der Diöcese Eine, welche, dem alten Roussillon entsprechend, doch gewiß eine der undedeutenderen Diöcesen war und uns doch beim dortigen Verhör 1310 25 Templer als Zeugen auf= weist (Michelet II, 421 ss). Das macht, daß Roussillon, wenn auch zur Kirch en= vro vinz Narbonne, damals politisch zu Aragonien gehörte. — 4) Aus dem= selben Grund wohl haben wir von der Bretagne nur den einen Templer von Brieux, Provinz Tours, erhalten.

Es läge nahe, an diese Aussührungen über das Stärkeverhältnis des Templerordens innerhalb der französischen Zunge eine Erörterung über die zahlenmäßige Stärke der Genossenschaft überhaupt anzuschließen. Doch sei die Erledigung dieser schwierigen Frage, da sie mit der Polemik gegen Prux weniger zu schaffen hat, einem späteren Ort vorsbehalten. Nur soviel sei an dieser Stelle noch bemerkt, daß vorstehende Rechnung, wie sie einerseits noch lange nicht die Gesamtheit der Templer in Frankreich wiedergiebt, andererseits doch mit den ungeheuren Zahlen, welche von manchen Schriftstellern gegeben werden, sich kaum in Einklang bringen läßt.

Was ist also das Ergebnis dieser statistischen Untersuchung in Beziehung auf Prut? Rein anderes als daß seine Behauptung von der außerordentlichen Bedeutung des Südfranzösischeprovenzalischen im Templerorden, die für sein System der "Geheimlehre" von solcher Tragweite ist, der thatsächlichen Grundlage durchaus entsbehrt und vielmehr in umgekehrtem Berhältnis zur Wirklichet keit steht. Der Grund ist, daß Prut sich oft nicht die Zeit nimmt, seine Behauptungen in Bezug auf ihre Stichhaltigkeit ernstlich zu prüsen. So konstruiert er vielsach in die Luft.

Daß dieser Vorwurf nicht unbegründet ist, tritt noch deutlicher an dem Punkt hervor, der in der "Geheimlehre" gewissermaßen die Kronc bes ganzen Gebäubes bilbet: wir meinen die Behauptung von einem befonderen, von der bekannten Templerregel verschiedenen, eben die Geheim= lehre enthaltenden, schriftlichen Geheimstatut des Ordens. dieses "Geheimstatut", auf dessen genauere Fixierung nach seiner zeit= lichen und örtlichen Entstehung er sich in ber "Geheimlehre" noch etwas besonderes zu gute thut, insofern dieser Teil wirklich seine eigene Ent= bedung bilbete, womit er Loiseleur noch übertrumpft zu haben sich rühmen durfte, er hat dieses ganze "Geheimstatut" in seiner "Entwicklung" ja hernach fahren lassen, fahren lassen müssen. Warum? Weil eine genauere Lektüre der wirklichen Templerregel und Statuten, welche er nach ber Reuherausgabe derselben durch Curzon 1) vorgenommen und deren Erträgnis er uns in den "Forschungen zur Geschichte bes Tempelherren= Ordens" in den "Königsberger Studien"?) im Jahr 1887 übermittelt hat, ihn selbst von der Grundlosigkeit und Unmöglichkeit seiner diesbezüg= lichen Aufftellungen überzeugte. Sonst hätte er auch hier erleben mussen, unverzeihlicher Blindheit und Oberflächlichkeit beschuldigt zu werden. Denn es ist so wenig eine Kunst, herauszubringen, was Prut in den "Königs=

<sup>1)</sup> Henri de Curzon, La Règle du Temple, Paris 1886, XLI 11. 350 S. — 2) Königsberger Studien I, p. 145—180.

berger Studien" glücklich herausgebracht hat, daß wir uns nur darüber wundern können, daß er auch hier wieder nicht mehr herausgebracht hat. Denn eine gründlichere Analyse ergiebt doch sehr viel weitergehende Ressultate. Welche? haben wir in einer Separatarbeit in den "Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung") ausführlicher darsgelegt. Indem wir auf diese Arbeit des näheren verweisen, begnügen wir uns hier, die Hauptergebnisse unserer Untersuchung summarisch wiederzugeben.

Das Hauptresultat, wie es auch Prut, von dem wir in wesentlichem erst für die zweite Gälfte differieren, sich aufdrängen mußte, ist: daß die Templerregel keineswegs auf einmal oder auch nur innerhalb einer Generation entstanden, daß sie nicht einmal nach dem ersten Jahrhundert des Ordens, in der Zeit, in welcher die Templer nach der "Geheimlehre" noch rechtgläubig waren, fertig abgeschlossen gewesen, sondern vielmehr, wie sich deutlich wahrnehmen läßt, schichtenweise zu stande gekommen ist, deren letzte nicht sehr viel hinter die letzte Zeit des Ordens überhaupt zurückreicht. Genauer lassen sich Jauptschichten, oder, je nachdem man die letzte rechnet, 4, welche ebenso vielen Zeiträumen oder Generationen angehören, unterscheiden:

Die erste Hauptschicht bilden die Art. 1—76 bei Curzon (= §§ 1—57 bei Maillard). Hier haben wir die eigentliche Regel vor uns, die Grundlage des Statutenbuchs: harakterisiert als solche gegen= über den späteren Bestandteilen durch ihre, eine ausgebildetere Organisation noch ausschließenden, allgemeinen Bestimmungen wie vor allem durch ihren dem Orden bei seinem Ursprung eigenen mönchischen Charakter.

Daß und warum nur von dieser Schicht, mit Ausnahme der fünf letten Art. 72—76, ein lateinischer Text vorhanden ist; warum diesem gegenüber der französische, wenn auch nicht in seiner jetigen Redaktion, wahrscheinlich der ursprünglichere sei, die lateienische Übersetung aber deswegen noch lange nicht in eine viel spätere Beit, geschweige, wozu Prut neigt, erst in die Zeit des Prozesses, sei es auf Initiative der Kläger oder der Templer, gesett werden muß; wieviel mehr lettere Annahme schon durch die merkwürdig geringe Berstrautheit der Zeugen mit ihren eigenen Statuten, wie nicht minder die ganze damalige Lage der Ordensgenossen; erstere aber, daß die Übersetung von klägerischer Seite veranstaltet wurde, schon durch die absolute, für den Prozeß so charakteristische, Gleichgültigkeit der Kläger gegen Gewinnung

<sup>1)</sup> Diese Separatarbeit, im Herbst 1891 ber Redaktion eingesandt, ist bis jett noch nicht erschienen: Sept. 1892.

ernsthaften Beweismaterials dem angeklagten Orden gegenüber durchaus ausgeschlossen ist; endlich wie wir auf die richtige Zeit der Ab= fassung vielmehr wahrscheinlich eben durch jene in der lateinischen Über= setzung sehlenden fünf letten Artikel der ersten Schichte geführt werden: das alles möge in jener ausführlicheren Arbeit näher nachgelesen werben. Weiter haben wir uns bort anläßlich bieser ersten Hauptschichte vor allem über den Anteil des h. Bernhard, der in jedem Fall als ber geistige Bater jener ersten Regel, ber sogenannten "Statuten von Trones", festzuhalten ist, ausgesprochen, sowie über etliche Abwei= dungen des lateinischen Textes von dem französischen, welche Prut als absichtliche Zufätze bezw. Beränderungen der späteren Zeit, wir vielmehr eher als mit der Zeit vor sich gegangene Kürzungen des franzö= fischen ansehen möchten. Bon biesen ist inhaltlich wegen ihrer Beziehung zu ben späteren Anklagen im Prozeß gegen die Templer vor allem be= merkenswert die im französischen Text zu findende gänzliche Weg= lassung ber nach bem lateinischen in bas Belieben bes Großmeisters gestellten Probezeit für Novizen. Giner zweiten Berschiebenheit, auf welche Prut hier sowohl in den Königsberger Studien als nachher in der "Entwicklung" ganz besonderes Gewicht legt, — daß es in Art. 12 im lateinischen Text heißt: die Brüder sollten auf ihren Reisen an nicht exkommunizierte Ritter sich halten, während im französischen die Negation gerade weggelassen ist — möchten wir, auch wenn die Sache nicht ganz klar scheint, boch in keinem Falle so außerorbentlichen Wert beilegen, wie dies Prut thut, sondern für das Wahrscheinlichste immer noch ein einfaches Versehen halten. Somit faßte sich das Hauptergebnis unserer Untersuchung über diese erste Schichte dahin zusammen:

Die Grundlage bildete wohl ein von Hugo de Panens auf das Konzil von Tropes mitgebrachter, etliche kurze Regeln für das bisherige ritterliche Zusammenleben enthaltender, natürlich französisch abgefaßter Entwurf.

Diesem wurde auf dem Konzil von Tropes, unter dem Ein= fluß des h. Bernhard, der mönchische Kern der Regel bei= gefügt.

Rachdem die erste Folgezeit hiezu noch manche weitere Bestimmung, so Art. 68, hinzugesett hatte und so ein gewisser Absschluß erreicht war, wurde diese Regel, vielleicht auf Beranlassung Hugos (wenn nicht schon vom Konzil in Tropes) vor 1135 ins Lateinische überstragen, so daß in sedem Fall diese lateinische Regel als eine Urkunde der ersten Zeit, wo der Orden noch durchaus unter dem gewöhnlichen kirchlichen Organismus steht, gelten darf.

Diese Grundlage erfährt (unter den 3 folgenden Großmeistern dis ca. 1150) noch etliche Zusätze, welche in den Art. 72-76 und vorliegen. In dieser Gestalt sindet sie im 5. Jahrzehnt des 12. Jahrzhunderts ihren vorläufigen Abschluß und bildet so, als statutarischer Riederzichlag des Geistes und der Verhältnisse der ersten Ordensgeneration ein einheitliches Ganzes sür sich, die erste Schichte des ganzen Statutenbuchs.

Die zweite Hauptschichte ber Statuten gilt, entsprechend ber in der Zwischenzeit eingetretenen gewaltigen Ausbreitung des Ordens und seiner in gleichem Verhältnis gesteigerten militärisch=politischen Bedeutung — zumal seit der mit dem Fall von Sdessa 1144 anhebenden Notzeit voll Wirren und Kämpfen im Königreich Jerusalem — ber hierarchisch= militärischen Organisation des Orbens. Überschrieben "Ci comencent les retraez et lestablisemens del Temple" umfaßt sie die Art. 77—278 (bei Curzon = §§ 58—123 bei Maillard), zerfallend wieder in 4 Unterabteilungen. Bon diesen enthält die erste, Art. 77 bis 197, die eigentlich militärisch=politische Organisation: Rechte und Befugnisse der verschiedenen Amter und Klassen, Marsch= und Lager= wie Haus- und Tischregeln u. brgl. Hier bricht das eine ber Manuskripte, das von Dijon, ab, was wir entweder damit zu erklären haben, daß bis hieher die allgemein den Brüdern in die Hand gegebenen Statuten gingen, während die folgenden Teile des Statutenbuchs den vorgeschritteneren Ordensgenossen 1) vorbehalten blieben; ober 2) — noch wahrscheinlicher daß wir es wieder mit einer zeitlich abgegrenzten Schichte zu thun haben. Und zwar fällt diese, da die Stadt Jerusalem noch als im Besitz der Christen befindlich vorausgesetzt wird, jedenfalls vor das Jahr 1187, wahrscheinlich vor das Auftreten Saladins überhaupt.

In dieselbe Zeit, gleichfalls noch vor 1187, also höchstens ein paar Jahre weiter hinaus als die erste, fällt die zweite Unterabteilung, Art. 198—223 von Eurzon (bei Maillard in § 79), enthaltend die genaueren Bestimmungen für die Wahl des Großmeisters, wobei dem Ordenskaplan der Beruf zufällt, für Frieden, Liebe und Sintracht während der Wahlverhandlungen zu sorgen; sowie die dritte in Art. 224—267 bei Eurzon (§§ 80—121 bei Maillard), ein Strafkober in 3 Gruppen, deren 1. die 9 mit Ausstoßung aus dem Orden, deren 2. die 31 mit zeitweiligem Verlust des Mantels bedrohten Fälle auszählt; während die 3. die verschiedenen — 10 — Grade oder Stusen der Bestrafung bes

<sup>1)</sup> In den späteren Statuten allemal "proudomes", auch , viels homes" ge= heißen. — 2) Es braucht dies natürlich keine absolute Alternative zu sein, sondern, da die früheren Statuten eben die allgemeineren Bestimmungen enthielten, so gab man diese auch allgemein in die Hand.

schreibt, wovon die lette einfache Freisprechung ("mettre en pais") ist. Und zwar scheint, wie wir in jener Spezialarbeit über die Templerregel näher ausgeführt haben, für die Abkassung auch dieser Partie vor 1187 nicht so sehr die in Art. 261 sich sindende Erwähnung des "Hospitals" (worunter ja nicht notwendig das Hauptordenshaus der Johanniter in Jerusalem verstanden werden nuß, sondern immerhin dieser ganze Orden verstanden werden kann), als vielmehr das kamerabschaftliche Verhältnis zu sprechen, das als zwischen Templern und Hospitalitern bestehend vorauszgesett wird, ein Verhältnis, welches dei der gewöhnlichen Verseindung der beiden Orden sast auf eine Ausnahmezeit hinzuweisen und am besten für die Situation zu passen scheint, welche mit der 1179 durch die beiden Großmeister, Odo von St. Amand von den Templern und Roger Desemoulins von den Hospitalitern, zwischen beiden Orden hergestellten Versschnung auf etliche Zeit herrschen mochte.

Etwas weiter hinaus, bis gegen Ende des 12. oder Anfang des 13. Jahrhunderts, möchten die in der letten Unterabteilung, Art. 268 bis 278 bei Curzon (= §§ 122—123 bei Maillard) gegebenen Statuten für die Ordenskapläne zu rücken sein, weniger weil nach denselben dereits ein starter Gegensatz zu der Diözesangeistlichkeit vorauszusetzen oder die Verwandlung der päpstlicherseits, durch die Bulle "Omne datum optimum", 1163 erteilten Genehmigung zur Haltung von eigenen Ordenspriestern in eine Anweisung des Ordens, nur bei solchen zu beichten, so einen besonders langen Zeitraum gebraucht haben müßte, als weil, wie ein Vergleich mit der von Perldach herausgegebenen Deutschzordenstregel ergiebt, hier die Grenze zu sein schein für die unmittelbare Entlehnung aus der Templerregel von Seite der Deutschordensherren.

Bleibt noch ber für unseren Zweck wichtigste, ber 3. Hauptteil, Art. 279—686 (bei Maillard p. 332—499) übrig. In dieser Partie vor allem sinden wir den Beweis, daß Prut auch jett wieder sich wenig gründlich mit der Templerregel beschäftigt hat: schon indem er den Absichnitt Art. 279—656 "eine auf die usances bezügliche private Arbeit eines älteren Tempelherrn zur Belehrung der jüngeren" nennt. Denn hätte er genauer zugesehen, so hätte ihm nicht entgehen können, daß uns möglich alle diese Artikel von einem und dem selben Urheber herrühren können, daß vielmehr auch hier wieder, entsprechend dem Umsfang dieses Teils, mehrere Redaktionen zu unterscheiden sind, die man wieder eigentlich in 2 Hauptschichten, die letzte mit einem doppelten Anhang, zerlegen muß. Gemeinsam ist diesem ganzen letzten Hauptteil, daß wir hier eine-Art Kommentar zu den vorangehenden Statuten vor uns haben, schon darin die Epigonenzeit verratend, als welche über=

haupt im Zeitalter der Krenzzüge das 13. Jahrhundert gegenüber dem 12. vor uns steht. Doch ist noch ein großer Unterschied zwischen den beiden Hauptgruppen dieses Teils, Art. 279—543 und 544—642.

Die erste Gruppe hat am wenigsten Ginheitliches unter sich, sondern zeigt sich als eine ziemlich verworrene Erweiterung und Ergänzung ber früheren Statuten Art. 77 ff. mit viel= facher Wieberholung von bereits früher Gesagtem und ohne irgend welchen Plan in der Anordnung; offenbar bas Resultat der jeweiligen Fest= setzungen von Generalkapiteln, welche dem zufälligen Bedürfnis ihre Entstehung verdankten und bald diesen bald jenen Teil der Statuten zum Gegenstande hatten. Für unsere Untersuchung am wichtigsten ist auch hier wieder der weitaus den meisten Raum (Art. 416 – 543) ein= nehmende Strafkoder, der schon durch seine mancherlei Abweichungen von dem früheren Strafkober 1) den Charakter einer "Privatarbeit" durch= aus verleugnet. Im übrigen ist dieser Teil besonders bemerkenswert schon deshalb, weil unter ben mit Verluft des Ordens bestraften Fällen auch einer figuriert, dem wir in den Anklage-Artikeln des Prozesses wieder begegnen: Sobomie. Die Art, wie jedoch von derselben die Rede ist,2) trägt zu sehr das Gepräge des Abscheus und der ehrlichen Entrüstung, als daß man annehmen dürfte, daß es sich hiebei um mehr als ganz ver= einzelte Fälle gehandelt habe. Sbenso wird der Fall der Heterodoxie so sehr im engsten Anschluß an das römische Lehrspstem als etwas Selbst= verständlichem behandelt, daß für albigensische Sympathien nirgends Raum Sondern, wenn wir, von dem Grundsatz ausgehend, daß übrig bleibt das in der Praxis am meisten Vorkommende am meisten auch auf den Generalkapiteln verhandelt worden ist, darauf achten, was in diesen späteren Statuten am meisten kommentiert wird; so kommen unter ben mit Aus= stoßung aus bem Orben bestraften Fällen an erster Stelle Simonie bei der Aufnahme; Flucht vor den Sarazenen bei aufgepflanztem Banner; meineibige oder irgendwie unwahre Beantwortung der beim Eintritt in den Orden vorgelegten Fragen und ganz be= sonders "larrecin": ein sehr behnbarer Begriff, unter dem man eigentlich alles verstand, mas auf bewußte ober unvorsichtige Schädigung des Ordens ober auch nur die Möglichkeit solcher in irgend erheblichem Maße hinauslief.3) Unter den mit "Verlust des Mantels"4) be-

<sup>1)</sup> Näheres barüber s. weiter a. a. D., in ben "Mitteilungen bes Instituts für österr. Geschichtsforschung". — 2) cf. Eurzon p. 229. — 3) Ein Symptom, das allers bings bis zu einem gewissen Grab ben gegen die Templer erhobenen Borwurf von Habstucht ober irdischem Sinn zu bestätigen scheint. — 7 "Perte de l'abit" (Art. 233 ss.), meist auf 1 Jahr und 1 Tag, wenn nichts besonderes bestimmt wurde.

brohten Fällen aber stehen voran Berleumdung, bann hartnäckiger Ungehorsam gegen die Oberen und Wegwersen des Mantels im Zorn, also Verletzung der mönchisch=militärischen Subordi=nationspflicht. Verletzung des Keuschheitsgelübdes ist außer dem schon vorhin erwährten Fall von "Sodomie" nur einmal noch in Art. 452 gestreift, der vom Liegen "o semme" handelt.

Das Ganze gibt keineswegs ein Bilb von Laxheit, sondern vielmehr von einem auf Beobachtung ber Form immer peinlicher erpichten, die Satzungen der Bäter eifrig zu konservieren bedachten Sinne, der sich mit nichts weniger verträgt als einem revolutionär-kegerhaften Geiste. Für die Zeit der Entstehung dieser Statuten gewinnen wir einen wertvollen Anhaltspunkt in Art. 408, in dem Athlit, das 1218 erbaute Pilgerschloß, und zwar offenbar als Hauptsitz des Ordens, angeführt wird. Dies führt, da Schottmüller 1) den Nachweis geliefert hat, daß in der ganzen letzten Zeit der Kreuzzugsherrschaft das Hauptquartier des Ordens wieder in Accou und nicht, wie Prut will, auf dem Pilgerschloß zu suchen ist, auf die Zeit nach dessen Erbauung, Anfang ober Mitte ber zwanziger Jahre des 13. Jahrhunderts, da der Kreuzzug Raiser Friedrichs II. mit keiner Spur erwähnt ift. Jene Erwähnung von Athlit ist aber auch beshalb um so bemerkenswerter, als sie uns mit ganz anderem Grund als Prut zu genügen pflegt, Recht giebt zu der Annahme, daß wir eben in diesen Art. 279-543 die Michelet I, 458 genannten "Statuten vom Pilgerschloß" vor uns haben, in benen Prut so begierig die keterischen Geheimstatuten wittert!2)

Auf die für diese Gruppe angegebene Zeit, ca. 1225, führt uns auch der Vergleich mit der darauffolgenden 2. Gruppe dieser letzten Hauptschrift, in Art. 544—642. Wieder ein Rommentar, wosmöglich noch wichtiger als der in Art. 279—543, und zugleich einer, auf den im Unterschied von dieser letzten Partie die Bemerkung von Prutzutrisst, daß es "die Privatarbeit eines älteren Tempelherrn zur Belehrung der jüngeren sei". Von so besonderer Wichtigkeit aber ist dieser Rommentar, weil er historischer Natur ist, d. h. einer, der nicht nur mit geschichtlichen Beispielen die Beodachtung und den Sinn der Statuten ershärten und erläutern will und uns so den besten Einblick liesert in die innere Geschichte, das Leben und Treiben innerhalb des Ordens, sondern auch, weil er mit eben seinen geschichtlichen Beispielen sich so genau, als man wünschen kann, sixieren läßt. Ohne hier die betressenden Daten, bestehend vor allem in den Namen etlicher Großmeister und bekannteren

<sup>1)</sup> Bgl. Schottmüller I, 735. — 2) Geheiml. p. 93, vgl. oben p. 53.

geschichtlichen Ereignissen, im einzelnen anzusühren, bemerken wir nur, daß danach die Abfassungszeit mit ziemlicher Sicherheit um das Jahr 1255 sich bestimmen läßt. Damit stimmt auch Prut in den Königsberger Studien im allgemeinen überein. Schade nur, daß er auf diese Entedungen erst durch Curzon sich bringen lassen mußte! Denn wenn er vor seiner "Geheimlehre" auch nur ein wenig sich mit den Templersstatuten, wie sie durch Maillard ja vorlagen, abgegeben hätte, so hätte er diese Daten so gut wie wir ohne weiteres sinden müssen und dann hätte er gewiß seine Hypothese vom Aussommen der Retzerei im ersten Viertel des 13. Jahrhunderts, von der Belagerung von Damiette an, zu Hause gelassen!

Vielleicht seine ganze "Geheimlehre" überhaupt! Denn mit diese m in ber 2. Hälfte bes 13. Jahrhunderts verfaßten Kommentar zu den Templerstatuten ist eine in der ersten Hälfte desselben Jahrhunderts in den Orden eingebrungene und von demselben in berselben Zeit, die wir durch diese Artikel am gründlichsten kennen, sanktionierte häretische Geheimlehre, vollends jene wider= liche, von Prut auf Grund der Anklage-Artikel zusammengebraute Ketzerei, ein für allemal unverträglich, ja ein häretischer Geist im Orden überhaupt. Wenn auch nur die Spur eines solchen geherrscht hätte, dann wäre eine solche Arbeit unmöglich gewesen, bezw. wäre sie ganz anders ausgefallen. Denn ber Geist, ber biesen Kommentar burch= dringt, ist durchweg der der unbegrenzten Verehrung des Epigonen für das weise Werk der Vorfahren, an deren Festsetzungen man nirgends zu rütteln, sondern die man als ein unantastbares Evangelium nur noch zu kommentieren wagt, um sie auf diese Weise nur um so sicherer zu konservieren und für ihre unbedingte Gültigkeit Sorge zu tragen. Solche Kommentare sind, wie schon zur vorigen Schrift angebeutet wurde, ein Beweis, daß der ursprünglich produktive Geist längst erloschen ift, daß man aber darum nur um so ängstlicher sich bemüht, wenigstens in ber Form denselben festzuhalten durch Betonung der Tradition. Gerade in diesem Teil des Statutenbuchs verrät sich dieser Epigonensinn noch burch zwei weitere einander scheinbar widersprechende Erscheinungen; ein= mal durch die weitgehende Unkenntnis der eigenen Ordens= statuten, welche banach im Orben verbreitet war, und andererseits hart daneben die Rigorosität ihrer Auslegung in einzelnen Fällen. Die weitere Exemplifizierung bafür müssen wir uns hier versagen, können aber nicht unterlassen, auch hier zu betonen, wie es doch ein Fehler war, daß man im Orden so wenig auf umfassendere allgemeine Bekanntschaft mit den Statuten drang, der sich später im Prozes bitter gerächt hat.

Der Verfasser selbst, in bem wir einen ber von ihm "prodome" gesnannten, älteren und erfahreneren Templer von der besten Art erstennen, spricht sich darüber gegen das Ende seines Kommentars, wo er auf den Zweck seiner Arbeit zu reden kommt, dahin aus, daß er diese Beispiele aus zwei Ursachen in Erinnerung gebracht habe: damit die einen das Gebot und das Verbot, das an sie ergeht, besser beobachten, die anderen die Vergehungen ihrer Brüder besser erkennen lernen und diesselben nicht über Gebühr belasten, damit der Orden nicht zu Schaben komme. Klingt das nicht wie eine Ahnung künftigen Unheils, an dem die mangelnde Vertrautheit mit den eigenen Ordensstatuten immerhin nicht ganz unbeteiligt sein sollte?

Auf den weiteren Inhalt dieses Rommentars, der auch in litterar = historischer Hinscht durch seine im Vergleich mit den früheren Teilen weit modernere Sprache wie durch seinen eleganteren Stil von hohem Interesse ist, enthalten wir uns hier näher einzugehen, um die ganze Besteutung dieses Rommentars kurz dahin zusammenzusassen, daß vor einer solchen Urkunde alle Gelüste, dem Orden von lange her häretische Gesträuche oder auch nur Tendenzen unterzuschieben, sich lächerlich ausnehmen oder nur auf ihren Urheber zurücksallen als Zeugnisse mangelhafter Quellenzund Geschichtskunde.

Hinter dem Kommentar kommen noch, als eine Art doppelter Anhang, zwei kurzere Schriften in den Art. 643—656 und wieder 657—686 (bei Maillard als §§ 127 und 128), die sich schon durch ihre besonderen Überschriften als eigene Abschnitte für sich, als Produkte neuerlicher Rapitelsverhandlungen über diese Punkte darstellen. Von Wert sind beide schon dadurch, daß ihre Abfassung, der zeitlichen Aufeinanderfolge der hisherigen Teile des Statutenbuchs entsprechend, in die letten Zeiten des Ordens, d. h. in die ca. 50 letten Jahre desselben fallen muß. Unter ihnen ist der erste, Art. 643—656, der minder wichtige. Überschrieben: "Cest coment lon doit faire les justices de la maison", zeigt er sich wieder nur als eine Erläuterung der verschiedenen Stufen des Strafkoder, veranlaßt offenbar durch die unklare und verworrene Abfassung dieser Partie in Art. 486—543, welche er benn auch in entsprechend kürzerer und präziserer Fassung wiedergiebt. diese kurze Abteilung besteht aus 3 Abschnitten, vielleicht ebensoviel Konvents= verhandlungen zu verdanken: Art. 643—650 (entsprechend Art. 493—531) Aufzählung ber verschiedenen Grade bes Straftober, Art. 651 bis 654 (entsprechend Art. 486-492) Erledigung des Falls, daß ein Ausgetretener um Wiederaufnahme bittet — biefer Abschnitt ist wichtig, weil seine Bestimmungen ganz im Ginklang stehen mit den im Prozeß

zur Verteibigung vorgebrachten Beispielen ') —; endlich Art. 655 — 656 Einschärfung noch etlicher Hauptgrundsätze, wie es mit den Brüdern "en penance" zu halten sei.

Wichtiger noch ist ber zweite Anhang, welcher den Schluß des ganzen Statutenbuchs bildet, Art. 657—686, enthaltend das Zeremoniell bei Aufnahme eines neuen Bruders. Prut zwar urteilt über dieses Zeremoniell<sup>2</sup>): "Inhaltlich bietet es kein besonderes Interesse", weil "diese Aufnahme-Ordnung in nichts dem entspricht, was nachmals der Prozeß des Ordens über die bei Aufnahme vieler Ritter geübten häretischen Bräuche enthüllt hat". Also: weil er mit den Prutzichen Resultaten nicht stimmt, so hat dieser Teil für ihn keinen Wert. Für uns ist er aus demselben Grund vielmehr vom allerhöchsten Interesse. Denn mit unserer Auffassung und unseren Ergebnissen stimmt er ganz und gar und wir stehen damit nicht allein.

Um so wichtiger erscheint die Frage nach der zeitlichen Ab= fassung bieses Stucks, für welche wir auf Grund ber bisherigen Auf= einanderfolge der einzelnen Statutenpartien vielleicht das 7. Jahr= zehnt des 13. Jahrhunderts in Anspruch nehmen dürfen. Damit stimmt sein Inhalt. Denn es ist bezeichnend, daß eben dieses lette Stück der Aufnahme von Brübern gilt, einer Sache, die wir uns sonst als erste benken. Es erinnert uns das einmal an den ungeheuren Verluft, ben der Orden in den Kämpfen dieser letten Zeit in Palästina erlitt, ber einen Ersatz zum wichtigsten Bedürfnis des Ganzen machte; sodann aber baran, daß, wie wir auch in der Geschichte des Johanniter= orbens finden, gerade in Bezug auf die Aufnahme es nötig war, im Fortschritt der Zeit um so strenger auf einheitliche Regelung und einheitliche Beobachtung der Statuten zu dringen, je mehr mit dem Zerfall der straffen Ordenszucht und Zusammenfassung es auch mit der Aufnahme leichter genommen ober diese in den verschiedenen Provinzen verschieden behandelt wurde: auch ohne daß man, wie das übrigens auch hin und her vorkommen mochte, mit der Zeit diese geistlichen Ritterorden mehr als eine bequeme Versorgungsanstalt als für einen gefähr= lichen Opferdienst ansah. Insofern mochte die Fixierung gerade dieses Zeremoniells in der letten Zeit des Ordens als ganz be= sonders nötig erscheinen.8) Daß es aber in den meisten Fällen, in der

<sup>1)</sup> Bgl. z. B. Mich. I, 146. — 1) Königsb. Stub. I, 179. — 8) Rur furz sei hier auch an die Deutschorbensregel erinnert, welche gleichfalls als letten alls gemeinen Bestandteil, auf welchen sobann die nur noch in vereinzelten Redaktionen vershandenen Kapitelsbeschlüsse vor und nach 1264 folgen, ein Aufnahmeritual hat (Perlbach, p. 127 ss.).

Regel, bei der Aufnahme auch wirklich so gehalten worden ist, mochte man auch in vereinzelten Fällen von der strengen Durchführung mehr absehen, das beweist eben das Protokoll des Prozesses. Um so merkwürdiger bleibt es, daß die päpstliche Kommission und alle die übrigen Richter, welche nach dem Aufnahme= ritus ja fo genau forschten, sich nirgends weiter bei biesen Statuten=Artikeln erkundigt haben. Ober sollten sie es boch gethan, aber eben nichts ihrem Wunsch und ihrem Zwecke ber Berdächtigung Dienliches gefunden haben und etwa diesem Suchen das allerdings auffallende Fehlen etlicher Blätter gerade bei biesem Teil, in beiden Handschriften, von Paris wie auch von Rom, zuzuschreiben sein? Wenn ja, dann dürfen wir es als ein ganz besonderes Glück betrachten, daß den betreffenden Handlungen der Inquifition nicht ein und dasselbe Blatt in beiden Handschriften zum Opfer gefallen ist. Denn welches Kapital würde Prut aus einem solchen Zusammentreffen geschlagen haben? Bringt er es boch fertig, den Templern zuzutrauen, baß sie selber diese That follten verbrochen haben, obgleich er zugeben muß, daß "beibe= male (infolge jenes Ausreißens) Stücke fehlen, die ja, wie die Regel vorliegt" — also boch ein Hinterthürchen, daß sie möglicherweise nicht richtig vorliegt, - "nichts Rompromittierendes enthalten". Aber — "es kommen in ihnen doch Worte und Wendungen vor, welche, benkt man sich ben Orden einmal der Aufnahme-Zeremonien wegen beargwöhnt und von einer Untersuchung bedroht, allerdings anstößig er= scheinen und von dem Gegner zum Ausgangspunkt einer Aktion gemacht werden komiten: wird doch dem Rezipienden gesprochen von ,toutes les duretés aussi qu'i li sauront mostrer', und soll berselbe erklären: ,qu'il souffrira volontiers tout par dieu u. a. m."1). Wenn also hier eine bestimmte Absicht gewaltet hat, so könne das "doch nur veranlaßt worden sein durch ein etwaige Beweismittel zu vernichten be= mühtes Schuldbewußtsein". Hiermit schließt ber Artikel ber Königs= berger Studien.

Was sollen wir nun dazu sagen? Unglaublich!

Damit wollen wir es in Beurteilung der "Geheimlehre" und ihres Standpunktes bewenden lassen. Wenn diese Beurteilung, vor allem in ihrer zweiten Hälfte, immer weniger das Aussehen einer Kritik angenommen hat, und dafür mehr darauf ausgegangen ist, etliche der bei der Frage

<sup>1)</sup> Art. 658 u. 659 und ahnlich wieder 662 u. 667. Die Zitate aus Königeb. Stub. I, 179 f.

in Betracht kommenden Hauptpunkte, wie über nationale Herkunft und Zugehörigkeit ber meisten Ordensritter, Entstehung und Charafter des Statutenbuchs und seiner verschiedenen Teile, nicht zum wenigsten ben Geist, der den Orden beherrschte und sich in seinen Thaten ebensogut wie in seinen Statuten ausbrückte, u. a. m. sicherzustellen, so wird uns das wohl von keinem verübelt werden, der auch in der Kritik mehr aufzubauen als niederzureißen liebt. Und ebenfowenig wird es uns von solchen zum Fehler angerechnet werden, wenn wir die zahlreichen unrichtigen Einzelbehauptungen, von welchen die "Geheimlehre" noch eine Fülle von Proben liefert, des weiteren lieber über= gehen, als ihnen hier eine die Geduld des Lesers übermäßig in Auspruch nehmende Beachtung schenken. Auf die stärksten und bedeutsamsten dieser Verstöße ist ja schon in der Darstellung der "Geheimlehre", wenn auch meist nur anmerkungsweise, hingewiesen worden, weil und wo diese sonst gar zu sehr bazu angethan waren, bas Urteil des Lesers von vornherein irrezuführen: wie z. B. die Behauptungen von dem Fehlen der Folter, der Übereinstimmung der Ergebnisse in England mit denen von Frankreich, dem absichtlich milben und schonenden Ver= fahren der päpstlichen Kommission, von dem Bemühen des Papstes, die Templer um jeden Preis, selbst auf Kosten seiner Pflicht zu retten, u. a. Gine Reihe anderer Behauptungen, wie z. B. die findige Weise, womit Loiseleur=Prut auch den unschuldigsten und harmlosesten, ganz natürlichen Reden und Dingen einen bedeutsamen keterischen Sinn unterzuschieben wissen, z. B. der Schlußformel des Rapitelvorsitzenden: "Gott möge die Sünden vergeben, wie er sie der Maria Magdalena und dem Schächer am Kreuz vergab"1) oder ber mit einer Säule in Nazareth in Berührung gebrachten Templerschnur, ben Ibolköpfen u. a. m. richten sich für jeden Verständigen so von selbst, daß wir uns diese Mühe füglich ersparen Zum Teil werben solche Entbeckungen auch, soweit sie nicht im bisherigen schon gerichtet sind, ihre Richtigstellung im späteren positiven Teile finden: so insbesondere die zahlreichen Berufungen auf Beugen aus den Prozesprotokollen, die ja dem Lefer zuerst mächtig imponieren, bis ihn ein einziger Blick in jene Protokolle barüber belehrt, was er von all berlei Zeugnissen zu halten hat. Übrigens haben biese Pruzischen Behauptungen großenteils bereits ihre Wiberlegung ge= funden durch Schottmüller. Doch mußten auch wir einen genügenden Begriff davon zu geben versuchen, wie oberflächlich Prut bei seiner

<sup>1)</sup> S. oben p. 44.

"Geheimlehre" und in den an diese sich anlehnenden weiteren Veröffent= lichungen, soweit sie die Templerfrage streifen, zu Werk gegangen ist.

Den besten Beweis für die Unhaltbarkeit aller dieser Behauptungen liesert aber Prut selbst in dem Werke, das er seinerseits auf Schottmüllers. Widerlegung hat folgen lassen, seiner "Entwicklung": einem Werke, welches offendar den Zweck hat, seine früheren Hypothesen zu korrigieren und dadurch vergessen zu machen. Nur thut er das auf die unglückseligste Weise, indem er einerseits etwas Besseres, Gründlicheres an die Stelle des hinfälligen Alten sehen und doch mit dem Alten in "der Hauptsache" recht behalten will. Sin solches Versahren legt von vorneherein die Besürchtung nahe, es möchte auch das Neue schwerlich etwas Rechtes werden, weil es weder etwas konsequent Neues noch auch etwas konsequent Altes, sondern eben etwas Altes und Neues und somit etwas — Halbes sein werde.

Ob solche Vermutung begründet ist, möge der Leser selbst entscheiden, nachdem er auch den Standpunkt der "Entwicklung" kennen gelernt haben wird. Wir geben ihm dazu Gelegenheit im folgenden Kapitel, in dem wir die Frage beantworten:

Was sagt denn nun Prut neuestens?

## Drittes Kapitel.

## Besprechung und Beurteilung der "Entwicklung" des Dentero-Prut.

Es ist ein weit umfangreicheres Werk 1), das Prut 1888 in seiner "Entwicklung und Untergang bes Tempelherrenordens" ber "Geheimlehre" zu ihrer Berichtigung in Erwiderung auf Schottmüller hat folgen lassen. Wie der Titel schon andeutet, soll es sich hier nicht, wie in der "Geheimlehre", um den Erweis einer einzelnen Richtung im Templerorden handeln, sondern um die Darstellung der gesamten inneren und äußeren Entwicklung, welche ber Orben genommen und die hernach= mals seinen Untergang, bessen Schilderung ziemlich genau die zweite Hälfte ausfüllt, herbeigeführt hat. Trop dieses größeren Umfangs können wir uns doch in der Besprechung hier kurzer fassen. Denn obgleich die Ten= benz bes Ganzen keine andere ist, als den Anteil der Templer an ihrem Untergang nach der neuesten Auffassung von Prut festzustellen und mittel= bar somit das ganze Buch lauter Material für die Lösung unserer Auf= gabe ist, so ist boch einerseits das Detail so zahlreich, daß wir es im einzelnen nicht besprechen können, andrerseits vieles darunter so wenig er= heblich, daß es keiner besonderen Besprechung bedarf, sondern wir uns mit dem begnügen dürfen, was zu unserer Frage nach der Schuld ober Unschuld des Templerordens in unmittelbarer Beziehung steht. haben wir die stilistische Art der Prutschen Geschichtsbarstellung schon so genügend kennen zu lernen Gelegenheit geboten, indem wir eben deshalb aus der "Geheimlehre" möglichst viel wörtlich citierten, vor allem die Überleitung von Schluß zu Schluß möglichst deutlich hervortreten ließen, daß wir diese Seite hier nicht abermals zu berücksichtigen brauchen. Auch geben wir gerne zu, daß im allgemeinen Prut durch das Schicksal seiner "Geheimlehre" gelernt hat, sowohl im Ton seiner Behauptungen etwas maßvoller als im Aufbau seiner Schlüsse etwas vorsichtiger zu verfahren, und so gewaltsame Sprünge wie in der "Geheimlehre" — wenn auch nicht ganz läßt, so doch — seltener anstellt. In diesem Fall werden wir mit dem Hinweis darauf nicht zurückhalten und so diese Partien dem

<sup>1) 232</sup> S. Text, dazu 126 S. Kritische Exturse und Beilagen in großem Format.

Leser etwas ausführlicher vorführen. Sonst begnügen wir uns mit der Darlegung der Grundstriche bezw. Bloßlegung der Fäden, welche auf das Endresultat hinauslaufend für die Beurteilung desselben nicht unbeachtet bleiben dürfen.

Aus diesem Grunde ziehen wir es auch vor, mit der Dar= stellung oder hier mehr Besprechung zugleich bie Beurteilung zu verbinden. Wie indes schon in der Einleitung 1) und später bei Beurteilung der "Geheimlehre" bemerkt worden ist, dürfen wir uns bei ber "Entwicklung" nicht damit begnügen, ihre Aufstellungen nur daraufhin zu untersuchen, ob sie richtig, sondern auch, ob sie neu sind. Denn Prut behauptet ja, auch jett noch in der Hauptsache benfelben Standpunkt wie früher zu vertreten; wie es im Vorwort?) ber "Ent= wicklung" heißt: zwar "in manchen Punkten die früher von ihm vet= tretene Ansicht nicht unwesentlich modifiziert zu haben, in ber Hauptsache aber seinen Standpunkt behaupten zu müssen, indem er die Frage nach der Schuld des Ordens nach wie vor be= jahe", "in anderem Sinne freilich als früher". Es dürfte für den Prutschen Sprachgebrauch wie für die Charakterisierung seiner ganzen Geschichtschreibung interessant sein, barauf zu achten, was Prut unter "Hauptsache" und "manchen Punkten" versteht! Unsere Besprechung soll dazu Gelegenheit geben!

Die "Entwicklung" beginnt mit den "Anfängen des Templersordens""), welche zunächst in Übereinstimmung mit den sonstigen Darsstellungen derselben beschrieben werden. Es wird zuerst erinnert an die schwierige Lage des jungen Kreuzsahrerstaats im heiligen Lande, vor allem die Unsicherheit des platten Landes, wozu die Abneigung der eingeborenen sprischschriftlichen Bevölkerung ein Hauptsächliches beigetragen habe, den mangelhaften Schutz der Straßen, welcher auch jetzt noch nur unter Gesahren die Pilger ihrem frommen Drange habe Genüge thun lassen, weschalb Hugo von Payens") mit seiner Stiftung einer Genossenschaft zum Zweck sicheren Geleits für die Pilger einen besonders glücklichen Wurfgethan habe. Trotzem seien die Anfänge des Ordens durchaus dürftige gewesen, auch noch, als der anfängliche Name "der armen Ritter Christi" infolge der Schenkung eines neben dem Tempel besindlichen Hauses durch Rönig Balbuin und die daran sich anschließende weitere Festsetzung im

<sup>1)</sup> Bergl. p. 12 ff. — 2) ct. Vorwort ber "Entwicklg." p. III u. wieber p. IV. — 3) Wie schon oben, p. 17, bemerkt worden ist, bedient sich Prut in diesem seinem neuesten Werk wieder ber gewöhnlichen Bezeichnung "Templerorden". — 4) Ober von Payns, wie Prutz zu schreiben liebt, weil diese Namenssorm nach Curzon (Introduktion p. I u. soust) die richtige sein soll; ct. oben p. 83.

haupt im Zeitalter ber Kreuzzüge das 13. Jahrhundert gegenüber dem 12. vor uns steht. Doch ist noch ein großer Unterschied zwischen den beiden Hauptgruppen dieses Teils, Art. 279—543 und 544—642.

Die erste Gruppe hat am wenigsten Einheitliches unter sich, sondern zeigt sich als eine ziemlich verworrene Erweiterung und Ergänzung ber früheren Statuten Art. 77 ff. mit vielfacher Wiederholung von bereits früher Gesagtem und ohne irgend welchen Plan in der Anordnung; offenbar das Resultat der jeweiligen Fest= setzungen von Generalkapiteln, welche bem zufälligen Bedürfnis ihre Entstehung verdankten und bald diesen bald jenen Teil der Statuten zum Gegenstande hatten. Für unsere Untersuchung am wichtigsten ist auch hier wieder der weitaus den meisten Raum (Art. 416-543) ein= nehmende Strafkoder, der schon durch seine mancherlei Abweichungen von dem früheren Strafkober 1) den Charakter einer "Privatarbeit" durch= aus verleugnet. Im übrigen ist dieser Teil besonders bemerkenswert schon deshalb, weil unter den mit Verlust des Ordens bestraften Fällen auch einer figuriert, dem wir in den Anklage-Artikeln des Prozesses wieder begegnen: Sobomie. Die Art, wie jedoch von derfelben die Rede ift,2) trägt zu sehr bas Gepräge des Abscheus und ber ehrlichen Entrüstung, als daß man annehmen dürfte, daß es sich hiebei um mehr als ganz ver= einzelte Fälle gehandelt habe. Ebenso wird der Fall der Heterodoxie so sehr im engsten Anschluß an das römische Lehrspstem als etwas Selbst= verständlichem behandelt, daß für albigensische Sympathien nirgends Raum übrig bleibt Sondern, wenn wir, von dem Grundsatz ausgehend, daß das in der Praxis am meisten Vorkommende am meisten auch auf den Generalkapiteln verhandelt worden ist, darauf achten, was in diesen späteren Statuten am meisten kommentiert wird; so kommen unter den mit Aus= stoßung aus dem Orden bestraften Fällen an erster Stelle Simonie bei ber Aufnahme; Flucht vor ben Sarazenen bei aufgepflanztem Banner; meineidige oder irgendwie unwahre Beantwortung der beim Eintritt in den Orden vorgelegten Fragen und ganz be= sonders "larrecin": ein sehr behnbarer Begriff, unter dem man eigentlich alles verstand, was auf bewußte ober unvorsichtige Schäbigung des Ordens ober auch nur die Möglichkeit solcher in irgend erheblichem Maße hinauslief.3) Unter ben mit "Verlust des Mantels"4) be-

<sup>1)</sup> Näheres darüber s. weiter a. a. D., in den "Mitteilungen des Instituts für österr. Geschichtsforschung". — 2) of. Eurzon p. 229. — 3) Ein Symptom, das allers dings die zu einem gewissen Grad den gegen die Templer erhobenen Borwurf von Habitucht ober irdischem Sinn zu bestätigen scheint. — 3 "Perte de l'abit" (Art. 233 ss.), meist auf 1 Jahr und 1 Tag, wenn nichts besonderes bestimmt wurde.

drohten Fällen aber stehen voran Verleumdung, dann hartnäckiger Ungehorsam gegen die Oberen und Wegwersen des Mantels im Zorn, also Verletzung der mönchisch=militärischen Subordi=nationspflicht. Verletzung des Keuschheitsgelübdes ist außer dem schon vorhin erwähnten Fall von "Sodomie" nur einmal noch in Art. 452 gestreift, der vom Liegen "o semme" handelt.

Das Ganze gibt keineswegs ein Bilb von Laxheit, sondern vielmehr von einem auf Beobachtung der Form immer peinlicher erpichten, die Satzungen der Bäter eifrig zu konservieren bedachten Sinne, der sich mit nichts weniger verträgt als einem revolutionär-ketzerhaften Geiste. Für die Zeit der Entstehung dieser Statuten gewinnen wir einen wertvollen Anhaltspunkt in Art. 408, in dem Athlit, das 1218 erbaute Pilgerschloß, und zwar offenbar als Hauptsitz des Ordens, angeführt Dies führt, ba Schottmüller 1) ben Nachweis geliefert hat, baß in der ganzen letzten Zeit der Kreuzzugsherrschaft das Hauptquartier des Ordens wieder in Accou und nicht, wie Prut will, auf dem Pilgerschloß zu suchen ist, auf die Zeit nach dessen Erbauung, Anfang ober Mitte ber zwanziger Jahre des 13. Jahrhunderts, da der Kreuzzug Kaiser Friedrichs II. mit keiner Spur erwähnt ist. Jene Erwähnung von Athlit ist aber auch deshalb um so bemerkenswerter, als sie uns mit ganz anderem Grund als Prut zu genügen pflegt, Recht giebt zu der Annahme, daß wir eben in diesen Art. 279-543 die Michelet I, 458 genannten "Statuten vom Pilgerschloß" vor uns haben, in benen Prut so begierig die keterischen Geheimstatuten wittert! 2)

Auf die für diese Gruppe angegebene Zeit, ca. 1225, führt uns auch der Vergleich mit der darauffolgenden 2. Gruppe dieser letten Hauptschrift, in Art. 544—642. Wieder ein Kommentar, wosmöglich noch wichtiger als der in Art. 279—543, und zugleich einer, auf den im Unterschied von dieser letten Partie die Vemerkung von Prutzutrisst, daß es "die Privatarbeit eines älteren Tempelherrn zur Belehrung der jüngeren sei". Von so besonderer Wichtigkeit aber ist dieser Komsmentar, weil er historischer Natur ist, d. h. einer, der nicht nur mit geschichtlichen Beispielen die Beodachtung und den Sinn der Statuten ershärten und crläutern will und uns so den besten Einblick liesert in die innere Geschichte, das Leben und Treiben innerhalb des Ordens, sondern auch, weil er mit eben seinen geschichtlichen Beispielen sich so genau, als man wünschen kann, sixieren läßt. Ohne hier die betressenden Daten, bestehend vor allem in den Namen etlicher Großmeister und bekannteren

<sup>1)</sup> Bgl. Schottmüller I, 735. — 2) Geheiml. p. 93, vgl. oben p. 53.

geschichtlichen Ereignissen, im einzelnen anzusühren, bemerken wir nur, daß danach die Abfassungszeit mit ziemlicher Sicherheit um das Jahr 1255 sich bestimmen läßt. Damit stimmt auch Prut in den Königsberger Studien im allgemeinen überein. Schade nur, daß er auf diese Entedungen erst durch Curzon sich bringen lassen mußte! Demn wenn er vor seiner "Geheimlehre" auch nur ein wenig sich mit den Templersstatuten, wie sie durch Maillard ja vorlagen, abgegeben hätte, so hätte er diese Daten so gut wie wir ohne weiteres sinden nüssen und dann hätte er gewiß seine Hypothese vom Auskommen der Ketzerei im ersten Viertel des 13. Jahrhunderts, von der Belagerung von Damiette an, zu Hause gelassen!

Vielleicht seine ganze "Geheimlehre" überhaupt! Denn mit die sem in ber 2. Hälfte bes 13. Jahrhunderts verfaßten Kommentar zu den Templerstatuten ist eine in der ersten Hälfte desselben Jahrhunderts in den Orden eingebrungene und von demselben in derselben Zeit, die wir durch diese Artikel am gründlichsten kennen, sanktionierte häretische Geheimlehre, vollends jene wider= liche, von Prut auf Grund der Anklage-Artikel zusammengebraute Ketzerei, ein für allemal unverträglich, ja ein häretischer Geist im Orden überhaupt. Wenn auch nur die Spur eines solchen geherrscht hätte, dann wäre eine solche Arbeit unmöglich gewesen, bezw. wäre sie ganz anders ausgefallen. Denn ber Geist, der diesen Kommentar durch= dringt, ist durchweg der der unbegrenzten Verehrung des Epigonen für das weise Werk der Vorfahren, an deren Festsetzungen man nirgends zu rütteln, sondern die man als ein unantastbares Evangelium nur noch zu kommentieren wagt, um sie auf diese Weise nur um so sicherer zu konservieren und für ihre unbedingte Gültigkeit Sorge zu tragen. Solche Kommentare sind, wie schon zur vorigen Schrift angedeutet wurde, ein Beweis, daß der ursprünglich produktive Geist längst erloschen ist, daß man aber darum nur um so ängstlicher sich bemüht, wenigstens in der Form denselben festzuhalten durch Betonung der Tradition. Gerade in diesem Teil des Statutenbuchs verrät sich dieser Epigonensinn noch durch zwei weitere einander scheinbar widersprechende Erscheinungen; ein= mal burch die weitgehende Unkenntnis der eigenen Orbens= statuten, welche banach im Orben verbreitet war, und andererseits hart baneben die Rigorosität ihrer Auslegung in einzelnen Fällen. Die weitere Eremplifizierung bafür müssen wir uns hier versagen, konnen aber nicht unterlassen, auch hier zu betonen, wie es boch ein Fehler war, daß man im Orden so wenig auf umfassendere allgemeine Bekanntschaft mit den Statuten drang, der sich später im Prozes bitter gerächt hat.

Der Verfasser selbst, in dem wir einen der von ihm "prodome" gesnannten, älteren und erfahreneren Templer von der besten Art erstennen, spricht sich darüber gegen das Ende seines Kommentars, wo er auf den Zweck seiner Arbeit zu reden kommt, dahin aus, daß er diese Beispiele aus zwei Ursachen in Erinnerung gebracht habe: damit die einen das Gebot und das Verbot, das an sie ergeht, besser beobachten, die anderen die Vergehungen ihrer Brüder besser erkennen lernen und diesselben nicht über Gebühr belasten, damit der Orden nicht zu Schaben komme. Klingt das nicht wie eine Ahnung künftigen Unheils, an dem die mangelnde Vertrautheit mit den eigenen Ordensstatuten immerhin nicht ganz unbeteiligt sein sollte?

Auf den weiteren Inhalt dieses Rommentars, der auch in litterar = historischer Hinscht durch seine im Vergleich mit den früheren Teilen weit niedernere Sprache wie durch seinen eleganteren Stil von hohem Interesse ist, enthalten wir uns hier näher einzugehen, um die ganze Besteutung dieses Rommentars kurz dahin zusammenzusassen, daß vor einer solchen Urkunde alle Gelüste, dem Orden von lange her häretische Gesbräuche oder auch nur Tendenzen unterzuschieben, sich lächerlich ausnehmen oder nur auf ihren Urheber zurücksallen als Zeugnisse mangelhafter Quellen und Geschichtskunde.

Hinter dem Kommentar kommen noch, als eine Art doppelter Anhang, zwei kurzere Schriften in den Art. 643-656 und wieder 657—686 (bei Maillard als §§ 127 und 128), die sich schon durch ihre besonderen Überschriften als eigene Abschnitte für sich, als Produkte neuerlicher Kapitelsverhandlungen über diese Punkte darstellen. Von Wert sind beide schon dadurch, daß ihre Abfassung, der zeitlichen Aufeinanderfolge der hisherigen Teile des Statutenbuchs entsprechend, in die letten Zeiten des Ordens, d. h. in die ca. 50 letten Jahre desselben fallen muß. Unter ihnen ist der erste, Art. 643—656, der minder wichtige. Überschrieben: "Cest coment lon doit faire les justices de la maison", zeigt er sich wieder nur als eine Erläuterung der verschiedenen Stufen des Strafkoder, veranlaßt offenbar durch die unklare und verworrene Abfassung dieser Partie in Art. 486-543, welche er denn auch in entsprechend kürzerer und präziserer Fassung wiedergiebt. Diese kurze Abteilung besteht aus 3 Abschnitten, vielleicht ebensoviel Konvents= verhandlungen zu verdanken: Art. 643—650 (entsprechend Art. 493—531) Aufzählung ber verschiedenen Grade bes Strafkober, Art. 651 bis 654 (entsprechend Art. 486-492) Erledigung des Falls, daß ein Ausgetretener um Wieberaufnahme bittet — dieser Abschnitt ist wichtig, weil seine Bestimmungen ganz im Einklang stehen mit den im Prozeß zur Verteibigung vorgebrachten Beispielen 1) —; endlich Art. 655 — 656 Einschärfung noch etlicher Hauptgrundsätze, wie es mit den Brübern "en penance" zu halten sei.

Wichtiger noch ist der zweite Anhang, welcher den Schluß des ganzen Statutenbuchs bildet, Art. 657—686, enthaltend das Jeremoniell bei Aufnahme eines neuen Bruders. Prut zwar urteilt über dieses Zeremoniell<sup>2</sup>): "Inhaltlich bietet es kein besonderes Interesse", weil "diese Aufnahme-Ordnung in nichts dem entspricht, was nachmals der Prozeß des Ordens über die bei Aufnahme vieler Ritter geübten häretischen Bräuche enthüllt hat". Also: weil er mit den Prutzschen Resultaten nicht stimmt, so hat dieser Teil für ihn keinen Wert. Für uns ist er aus demselben Grund vielmehr vom allerhöchsten Interesse. Denn mit unserer Auffassung und unseren Ergebnissen stimmt er ganz und gar und wir stehen damit nicht allein.

Um so wichtiger erscheint die Frage nach der zeitlichen Ab= fassung dieses Stucks, für welche wir auf Grund ber bisherigen Auf= einanderfolge der einzelnen Statutenpartien vielleicht das 7. Jahr= zehnt des 13. Jahrhunderts in Anspruch nehmen dürfen. Damit stimmt sein Inhalt. Denn es ist bezeichnend, daß eben dieses lette Stück ber Aufnahme von Brübern gilt, einer Sache, die wir uns sonst als erste benken. Es erinnert uns das einmal an den ungeheuren Verlust, den der Orden in den Kämpfen dieser letten Zeit in Palästina erlitt, der einen Ersatz zum wichtigsten Bedürfnis des Ganzen machte; sodann aber daran, daß, wie wir auch in der Geschichte des Johanniter= ordens finden, gerade in Bezug auf die Aufnahme es nötig war, im Fortschritt der Zeit um so strenger auf einheitliche Regelung und einheitliche Beobachtung ber Statuten zu dringen, je mehr mit dem Zerfall der straffen Ordenszucht und Zusammenfassung es auch mit der Aufnahme leichter genommen oder diese in den verschiedenen Provinzen verschieden behandelt wurde: auch ohne daß man, wie das übrigens auch hin und her vorkommen mochte, mit der Zeit diese geistlichen Ritterorden mehr als eine bequeme Versorgungsanstalt als für einen gefähr= lichen Opferdienst ansah. Insofern mochte die Fixierung gerade dieses Zeremoniells in der letten Zeit des Ordens als ganz be= sonders nötig erscheinen.8) Daß es aber in den meisten Fällen, in der

<sup>1)</sup> Bgl. z. B. Mich. I, 146. — 2) Königsb. Stud. I, 179. — 3) Rur kurz sei hier auch an die Deutschordensregel erinnert, welche gleichfalls als letten alls gemeinen Bestandteil, auf welchen sobann die nur noch in vereinzelten Redaktionen vershandenen Kapitelsbeschlüsse vor und nach 1264 folgen, ein Aufnahmeritual hat (Perlbach, p. 127 ff.).

Regel, bei der Aufnahme auch wirklich so gehalten worden ist, mochte man auch in vereinzelten Fällen von der strengen Durchführung mehr absehen, das beweist eben das Protokoll des Prozesses. Um so merkwürdiger bleibt es, daß die päpstliche Rommission und alle die übrigen Richter, welche nach dem Aufnahme= ritus ja so genau forschten, sich nirgends weiter bei biesen Statuten=Artikeln erkundigt haben. Ober sollten sie es doch gethan, aber eben nichts ihrem Wunsch und ihrem Zwecke ber Berbächtigung Dienliches gefunden haben und etwa diesem Suchen das allerdings auffallende Fehlen etlicher Blätter gerade bei biesem Teil, in beiden Handschriften, von Paris wie auch von Rom, zuzuschreiben sein? Wenn ja, bann bürfen wir es als ein ganz besonderes Glück betrachten, daß den betreffenden Hand= lungen der Inquisition nicht ein und dasselbe Blatt in beiden Hand= schriften zum Opfer gefallen ift. Denn welches Kapital würde Prut aus einem solchen Zusammentreffen geschlagen haben? Bringt er es boch fertig, den Templern zuzutrauen, daß sie selber diese That sollten verbrochen haben, obgleich er zugeben muß, daß "beide= male (infolge jenes Ausreißens) Stücke fehlen, die ja, wie die Regel vorliegt" — also boch ein Hinterthürchen, daß sie möglicherweise nicht richtig vorliegt, - "nichts Rompromittierendes enthalten". Aber — "es kommen in ihnen boch Worte und Wendungen vor, welche, denkt man sich den Orden einmal der Aufnahme-Zeremonien wegen beargwöhnt und von einer Untersuchung bedroht, allerdings anstößig er= scheinen und von dem Gegner zum Ausgangspunkt einer Aktion gemacht werden komten: wird doch dem Rezipienden gesprochen von ,toutes les duretés aussi qu'i li sauront mostrer', und soll derselbe erklären: ,qu'il souffrira volontiers tout par dieu' u. a. m."1). also hier eine bestimmte Absicht gewaltet hat, so könne das "boch nur veranlaßt worden sein durch ein etwaige Beweismittel zu vernichten be= mühtes Schuldbewußtsein". Hiermit schließt der Artikel der Königs= berger Studien.

Was sollen wir nun dazu sagen? Unglaublich!

Damit wollen wir es in Beurteilung der "Geheimlehre" und ihres Standpunktes bewenden lassen. Wenn diese Beurteilung, vor allem in ihrer zweiten Hälfte, immer weniger das Aussehen einer Kritik angenommen hat, und dafür mehr darauf ausgegangen ist, etliche der bei der Frage

<sup>1)</sup> Art. 658 u. 659 und ähnlich wieber 662 u. 667. Die Zitate aus Königsb. Stub. I, 179 f.

in Betracht kommenden Hauptpunkte, wie über nationale Herkunft und Zugehörigkeit ber meisten Orbensritter, Entstehung und Charakter des Statutenbuchs und seiner verschiedenen Teile, nicht zum wenigsten ben Geist, der den Orden beherrschte und sich in seinen Thaten ebensogut wie in seinen Statuten ausdrückte, u. a. m. sicherzustellen, so wird uns das wohl von keinem verübelt werden, der auch in der Kritik mehr aufzubauen als niederzureißen liebt. Und ebenso= wenig wird es uns von solchen zum Fehler angerechnet werben, wenn wir die zahlreichen unrichtigen Einzelbehauptungen, von welchen die "Geheimlehre" noch eine Fülle von Proben liefert, des weiteren lieber über= gehen, als ihnen hier eine die Geduld des Lesers übermäßig in Anspruch nehmende Beachtung schenken. Auf die stärksten und bedeutsamsten dieser Verstöße ist ja schon in der Darstellung der "Geheimlehre", wenn auch meist nur anmerkungsweise, hingewiesen worden, weil und wo diese sonst gar zu sehr bazu angethan waren, das Urteil des Lesers von vornherein irrezuführen: wie z. B. die Behauptungen von dem Fehlen der Folter, der Übereinstimmung der Ergebnisse in England mit denen von Frankreich, bem absichtlich milben und schonenben Ber= fahren der papstlichen Kommission, von dem Bemühen des Papstes, die Templer um jeden Preis, selbst auf Rosten seiner Pflicht zu retten, u. a. Gine Reihe anderer Behauptungen, wie 3. B. die findige Beise, womit Loiseleur-Prut auch den unschuldigsten und harmlosesten, ganz natürlichen Reben und Dingen einen bedeutsamen keterischen Sinn unterzuschieben wissen, z. B. der Schlußformel des Rapitelvorsitzenden: "Gott möge die Sünden vergeben, wie er sie ber Maria Magdalena und dem Schächer am Kreuz vergab"1) ober der mit einer Säule in Nazareth in Berührung gebrachten Templerschnur, den Idolköpfen u. a. m. richten sich für jeden Verständigen so von selbst, daß wir uns diese Mühe füglich ersparen Zum Teil werden solche Entdeckungen auch, soweit sie nicht im bisherigen schon gerichtet sind, ihre Richtigstellung im späteren positiven Teile finden: so insbesondere die zahlreichen Berufungen auf Zeugen aus den Prozesprotokollen, die ja dem Lefer zuerst mächtig imponieren, bis ihn ein einziger Blick in jene Protokolle darüber belehrt, was er von all derlei Zeugnissen zu halten hat. Übrigens haben diese Prutischen Behauptungen großenteils bereits ihre Wiberlegung ge= funben burch Schottmüller. Doch mußten auch wir einen genügenden Begriff davon zu geben versuchen, wie oberflächlich Prut bei seiner

<sup>1)</sup> S. oben p. 44.

"Geheimlehre" und in den an diese sich anlehnenden weiteren Veröffent= lichungen, soweit sie die Templerfrage streifen, zu Werk gegangen ist.

Den besten Beweis für die Unhaltbarkeit aller dieser Behauptungen liesert aber Prut selbst in dem Werke, das er seinerseits auf Schottmüllers Widerlegung hat solgen lassen, seiner "Entwicklung": einem Werke, welches offendar den Zweck hat, seine früheren Hypothesen zu korrigieren und dadurch vergessen zu machen. Nur thut er das auf die unglückseligste Weise, indem er einerseits etwas Besseres, Gründlicheres an die Stelle des hinfälligen Alten seten und doch mit dem Alten in "der Hauptsache" recht behalten will. Ein solches Versahren legt von vorneherein die Besürchtung nahe, es möchte auch das Neue schwerlich etwas Rechtes werden, weil es weder etwas konsequent Neues noch auch etwas konsequent Altes, sondern eben etwas Altes und Neues und somit etwas — Halbes sein werde.

Ob solche Vermutung begründet ist, möge der Leser selbst entscheiden, nachdem er auch den Standpunkt der "Entwicklung" kennen gelernt haben wird. Wir geben ihm dazu Gelegenheit im folgenden Kapitel, in dem wir die Frage beantworten:

Was sagt denn nun Prut neuestens?

## Drittes Kapitel.

## Besprechung und Beurteilung der "Entwicklung" des Deutero-Drut.

Es ist ein weit umfangreicheres Werk 1), das Prut 1888 in seiner "Entwicklung und Untergang des Tempelherrenordens" der "Geheimlehre" zu ihrer Berichtigung in Erwiderung auf Schottmüller hat folgen lassen. Wie der Titel schon andeutet, soll es sich hier nicht, wie in der "Geheimlehre", um den Erweis einer einzelnen Richtung im Templerorden handeln, sondern um die Darstellung der gesamten inneren und äußeren Entwicklung, welche ber Orben genommen und die hernach= mals seinen Untergang, bessen Schilderung ziemlich genau die zweite Hälfte ausfüllt, herbeigeführt hat. Trop dieses größeren Umfangs können wir uns boch in der Besprechung hier kurzer fassen. Denn obgleich die Ten= benz bes Ganzen keine andere ist, als den Anteil der Templer an ihrem Untergang nach der neuesten Auffassung von Prut festzustellen und mittel= bar somit das ganze Buch lauter Material für die Lösung unserer Auf= gabe ist, so ist doch einerseits das Detail so zahlreich, daß wir es im einzelnen nicht besprechen können, andrerseits vieles darunter so wenig er= heblich, daß es keiner besonderen Besprechung bedarf, sondern mir uns mit dem begnügen dürfen, was zu unserer Frage nach der Schuld oder Unschuld des Templerordens in unmittelbarer Beziehung steht. haben wir die stilistische Art der Prutschen Geschichtsbarftellung schon so genügend kennen zu lernen Gelegenheit geboten, indem wir eben beshalb aus der "Geheimlehre" möglichst viel wörtlich citierten, vor allem die Überleitung von Schluß zu Schluß möglichst deutlich hervortreten ließen, daß wir diese Seite hier nicht abermals zu berücksichtigen brauchen. Auch geben wir gerne zu, daß im allgemeinen Prut durch das Schicksal seiner "Geheimlehre" gelernt hat, sowohl im Ton seiner Behauptungen etwas maßvoller als im Aufbau seiner Schlusse etwas vorsichtiger zu verfahren, und so gewaltsame Sprünge wie in der "Geheimlehre" — wenn auch nicht ganz läßt, so boch — seltener anstellt. In diesem Fall werben wir mit dem Hinweis darauf nicht zurückhalten und so diese Partien dem

<sup>1) 232</sup> S. Text, bazu 126 S. Kritische Exturse und Beilagen in großem Format.

Leser etwas ausführlicher vorführen. Sonst begnügen wir uns mit der Darlegung der Grundstriche bezw. Bloßlegung der Fäden, welche auf das Endresultat hinauslaufend für die Beurteilung desselben nicht unbeachtet bleiben dürfen.

Aus diesem Grunde ziehen wir es auch vor, mit ber Dar= stellung oder hier mehr Besprechung zugleich die Beurteilung zu verbinden. Wie indes schon in der Einleitung 1) und später bei Beurteilung der "Geheimlehre" bemerkt worden ist, dürfen wir uns bei ber "Entwicklung" nicht bamit begnügen, ihre Aufstellungen nur baraufhin zu untersuchen, ob sie richtig, sondern auch, ob sie neu sind. Prut behauptet ja, auch jett noch in der Hauptsache denselben Standpunkt wie früher zu vertreten; wie es im Borwort?) der "Ent= wicklung" heißt: zwar "in manchen Punkten die früher von ihm ver= tretene Ansicht nicht unwesentlich modifiziert zu haben, in der Hauptsache aber seinen Standpunkt behaupten zu müssen, indem er die Frage nach der Schuld des Ordens nach wie vor be= jahe", "in anderem Sinne freilich als früher". Es dürfte für den Prutschen Sprachgebrauch wie für die Charakterisierung seiner ganzen Geschichtschreibung interessant sein, darauf zu achten, was Prut unter "Hauptsache" und "manchen Punkten" versteht! Unsere Besprechung soll dazu Gelegenheit geben!

Die "Entwicklung" beginnt mit den "Anfängen des Templersordens"), welche zunächst in Übereinstimmung mit den sonstigen Darsstellungen derselben beschrieben werden. Es wird zuerst erinnert an die schwierige Lage des jungen Kreuzsahrerstaats im heiligen Lande, vor allem die Unsicherheit des platten Landes, wozu die Abneigung der eingeborenen sprischschriftlichen Bevölkerung ein Hauptsächliches beigetragen habe, den mangelhaften Schutz der Straßen, welcher auch jetzt noch nur unter Gesahren die Pilger ihrem frommen Drange habe Genüge thun lassen, weschalb Hugo von Payens. mit seiner Stiftung einer Genossenschaft zum Zweck sicheren Geleits für die Pilger einen besonders glücklichen Wurfgethan habe. Trothem seien die Anfänge des Ordens durchaus dürftige gewesen, auch noch, als der anfängliche Name "der armen Ritter Christi" infolge der Schenkung eines neben dem Tempel besindlichen Hauses durch König Balduin und die daran sich anschließende weitere Festsehung im

<sup>1)</sup> Bergl. p. 12 ff. — 2) cf. Borwort ber "Entwicklg." p. III u. wieber p. IV. — 3) Wie schon oben, p. 17, bemerkt worden ist, bedient sich Prut in diesem seinem neuesten Werk wieder ber gewöhnlichen Bezeichnung "Templerorden". — 4) Ober von Papus, wie Prutz zu schreiben liebt, weil diese Namenssorm nach Eurzon (Introduktion p. I u. soust) die richtige sein soll; ck. oben p. 83.

Tempelbezirk sich in den der armen Ritterschaft Christi vom jalomonischen Tempel" ober "vom Tempel" schlechtweg verwandelt Die Genossenschaft, für welche Hugo von Payens dem Zug der Zeit entsprechend in etlichen der Regel Benedikts entlehnten Hauptgrund= fätzen eine einfache mönchische Norm gegeben, habe ebensowenig eine bestimmte Tracht noch feste Einkunfte besessen, sondern sich in beiderlei Hin= sicht auf die Almosen, welche von Pilgern und den Herren des Landes ihr zufielen, angewiesen gesehen. Die wichtigen Dienste, welche sie in Er= füllung ihrer Ordensregel leisteten und durch welche sie sich in kurzem cbenso dem Klerus und den Machthabern des Landes, selbst dem König Balduin, als den frommen Pilgern unentbehrlich machten, haben ihnen freilich binnen kurzer Zeit mancherlei Schenkungen und so auch Einkünfte ver-Als der wichtigste Hebel zum raschen Emporkommen des Ordens schafft. aber habe sich — dies wird also auch von Prut anerkannt — die Em= pfehlung und Unterstützung von seiten des h. Bernhard erwiesen, welche sich insbesondere auf dem Konzil von Tropes wirksam gezeigt, ob auch der h. Bernhard hiebei nicht anwesend gewesen ober erst später erschienen zu sein scheine 1).

Soweit befindet sich Prut im Einklang mit dem, was wir soust über die Anfänge des Templerordens wissen. Doch schlägt er nun als= bald seine besonderen Bahnen ein, indem er schon in diesem ersten Ab= schnitt zweierlei besonders betont: das erste ist die Heranziehung aller möglichen, vor allem eben der schwierigsten Elemente, selbst exkom= munizierter Ritter, welche den Orden von Anfang an kennzeichne. Um dieser Heranziehung willen, indem er diese verwilderten Leute ver= mocht habe, ihre überschießende Kraft bem Schutz der Pilger und dem Kampfe gegen die Ungläubigen dienstbar zu machen, habe er auch bem h. Bernhard besonders imponiert und dessen besondere Vorliebe für den Orden gewonnen. Den Beweis für diese Behauptung findet Prut in der, schon bei Besprechung?) des Prutschen Aufsatzes über die Templerregel in den "Königsberger Studien" erwähnten, Schrift Bernhards "De laude novae militiae", womit zusammenstimme die gleichfalls dort schon besprochene Weisung des Art. 13 der (französischen) Statuten des Ordens, womöglich unter exkommunizierten Rittern neue Mitglieder für den Orden zu werben. Wir haben uns schon an jener Stelle dahin ausgesprochen, wie wenig man wahrscheinlich jene Worte des h. Bernhard

<sup>1)</sup> So modifiziert nun hier, in der "Entwicklg.", p. 6, Prut seine in den "Mitzteilungen des Instituts für österr. Geschichtssorschung" besprochene Ansicht über die Teilnahme des h. Bernhard an Tropes. Wir sehen, er hat sich so ziemlich unserer dort vertretenen Aufsassung inzwischen zugeneigt, vgl. oben p. 101. — ") cf. ebend.

premieren darf, indem es richtiger sein dürfte, darin einen etwas zur Hopperbel neigenden begeisterten Erguß des über den Gewinn so manches "weltlichen" Rittersmanns, d. h. der vorher für außerkirchliche Dinge, 3. B. für die Sache des Staats, eingetreten war, zu Gunsten der Kirche und ihres frommen Unternehmens erfreuten Vorkämpfers der kirchlichen Idee zu sehen, als eine buchstäblich zu nehmende Urkunde über den Cha= rakter der anfänglichen Bestandteile des Templerordens. Mit solchen Ausdrücken wie "Lasterhafte und Gottlose, Räuber, Heiligtumschänder und Mörder, Meineidige und Chebrecher" waren ja die kirchlichen Schriftsteller jener Jahrhunderte gleich zur Hand, wo es sich nur überhaupt um Leute handelte, welche im Gegensatz zu oder wenigstens in ungenügenbem Gehorsam gegenüber den Forderungen oder Gesetzen der Rirche die Rechte des Staats oder ihre persönlichen Laienrechte wahrzunehmen oder zu ver= treten sich nicht nehmen ließen. In jedem Fall ist damit, daß einer ein solch exkommunizierter oder interdizierter Rittersmann war, über seinen sittlichen wie auch seinen religiös-kirchlichen Charakter noch nichts weiter ausgesagt und so auch wäre es gewiß ein verfehlter Schluß, wollte man, wie es Prut im Sinne zu liegen scheint, von hier aus alsbald auf eine gewisse unkirchliche ober um den kirchlichen Maßstab nicht sonderlich bekümmerte Gesinnung der Urheber des Templerordens schließen. Im Gegenteil, wir möchten sagen, daß, sobald man jenen Worten des h. Bern= hard oder jener Bestimmung des Art. 13 irgend welches weitere Gewicht beilegt, die kirchliche Denk= und Handlungsweise der Ordensstifter nur um so deutlicher dadurch illustriert wird. Wie stark und tief mußte in diesen Leuten die kirchliche Tendenz, der fromme Eifer für die Kirche und deren Ideale, Wurzel geschlagen haben, wenn sie es unternahmen, gerade die als Kämpfer gegen die Kirche, als Gegner und Widersacher derselben gekennzeichneten Elemente umzustimmen und durch den Dienft für einen so hervorragend kirchlich=frommen Zweck mit der Kirche wie dem mittelalter= lichen Ideal zu versöhnen! Und hätten wir wirklich das Recht, anzunehmen, daß eine Grundtendenz des Templerordens in seiner ersten Zeit solche Umstimmung gewesen und in nicht seltenen Fällen erreicht worden jei, so bürften wir gewiß auch in diesem Fall ben Kanon anwenden, daß der Proselyteneifer in der Welt allen andern noch zu übertreffen pflegt, und hätten darin nur eine weitere Erklärung für den ganz besonderen Eifer, womit wir den Templerorden von Anfang an den kirchlich=papst= lichen Wünschen und Zwecken dienstbar sehen. Doch — wir würden fürchten, in denselben Fehler wie Prut zu verfallen, wollten wir uns erfühnen, aus einer so biskutablen Sache zwingende Schlußfolgerungen ziehen zu wollen. Halten wir und lieber an die Hauptsache, und die ift, daß eben die kirchlichen Wortführer, als deren im besten Sinn hervorragenoster Vertreter eben der h. Bernhard in jener Zeit sich uns darstellt, in dem Templerorden von Beginn an das mittelalterliche firchliche Ideal ganz besonderes verkörpert gefunden und daher mit ganz besonderer Begeisterung willsommen geheißen haben. Und daß auch die Templer von diesem Bewußtsein durchaus erfüllt gewesen sind, daß jenes Ansehen ihnen nicht bloß als etwas Zufälliges zugekommen, sondern daß es ihr Stolz und auch ihr fortwährendes Bestreben gewesen ist, dasselbe sich zu wahren und in ganz besonderem Waße als die erste Stütze der päpstliche kirchlichen Weltherrschaft zu gelten, das zeigt uns nicht bloß ihre nache herige weitere Geschichte, sondern ebenso auch ihr Austreten im Prozeß, wenigstens das ihrer bedeutendsten Vertreter.

Denn auch das können wir keineswegs für richtig erkennen, was Prut aus einem zweiten von ihm besonders betonten eigentumlichen Moment gleich in diesem ersten Abschnitt folgert: aus dem Kontraste nämlich zwischen der ersten Ordensregel von Tropes und dem späteren Leben und Treiben des Ordens, wie es der Ge= schichte angehört und wieder besonders in den Protokollen des Templer= prozesses sich wiederspiegelt! Daß ein Unterschied, meinetwegen auch ein Kontrast, vorhanden ist zwischen bem mönchischen Charakter, der diese erste Ordensregel, die Regel von Tropes, die Grundlage des Statutenbuchs, kennzeichnet, und zwischen bem ritterlichen Orbens= staat, zu welchem sich die Stiftung Hugos de Payens in verhältnismäßig kurzer Frist ausgestaltet, sei ja gerne zugestanden! Aber — wir haben schon a. a. O. 1) angegeben, worin die Hauptursache dieser Erscheinung zu suchen ist: man brauchte eben Schwerter nötiger als Breviere! wollten jene, die Regeln von Tropes, ja keineswegs ein abgeschlossenes Ordensstatut bilden: sondern wenn darin besonders bemerkt ist, daß Meister und Brüder auch fernerhin das Recht haben sollten, im Einvernehmen mit dem Patriarchen von Jerusalem die nötigen Ergänzungen zu treffen, jo ist darin deutlich das Bewußtsein der Synode ausgesprochen, für weitere Bestimmungen gemäß den Bedürfnissen des heiligen Landes und ber ferneren Entwicklung bes Orbens nicht kompetent zu sein. Die monchisch= religiösen Regeln zu geben, dazu war der h. Bernhard durchaus der Mann; ritterlich-militärische Vorschriften zu treffen, war seine Sache nicht, sowenig wie die der andern Konzilsteilnehmer, das überließen sie mit gutem Grunde dem neuen Orden selbst und den mit dem Boben, welcher der Schauplatz seiner Thätigkeit war, besser vertrauten Faktoren.

<sup>1)</sup> cf. "Mitteilungen bes Institute für österr. Geschichteforschung".

in gewissem Sinn ist die Bemerkung von einer Differenz zwischen der ersten Ordensregel, der Regel von Troyes, und der auf sie folgenden Entwicklung des Ordens wie den weiteren Teilen des Statutenbuchs, in welchen diese Entwicklung zum Ausbruck kommt, wohl richtig, aber zu natürlich in der Entwicklung der Dinge begründet, als daß wir deshalb das Recht hätten, in derselben eine Art Abfall von der ursprünglichen Idee zu sehen. Daß aber allerdings "jedenfalls man in der Regel von Tropes nicht die Grundlage und Ursache sehen darf für die schnelle und glänzende Entwicklung der templerischen Macht"1), dünkt uns eigentlich eine selbstverständliche Sache. Daß sie, wie Prut weiterhin bemerkt, später nur mehr ben Wert einer pietätvoll betrachteten Reliquie in Erin= nerung an die bescheibenen Anfänge ihres Ordens gehabt habe: auch dies können wir im allgemeinen zugeben; nicht aber, daß sie "praktischen Wert gar nicht gehabt" habe, "da sie ja eigentlich in nichts zu dem nun thatsächlich Gegebenen paßte"2). Denn auch eine Reliquie hat praktischen Wert, sobald sie nur wirklich pietätvoll verehrt wird und dazu hilft, die Erinnerung an die Vergangenheit und den Ursprung einer Genossenschaft lebendig zu erhalten; sie bewahrt dann davor, allzusehr in gegenfätzliche Bahnen einzulenken. Daß man sich in der Kirche verhältnismäßig schwer zu dem Glauben an die Regerei des Ordens entschließen konnte schon im Gedanken an die Stiftung und Stifter des Ordens, das beweisen die Erörterungen auf dem Konzil von Bienne. Und daß die Templer, wenigstens die bedeutenderen unter ihnen, auch in der spätesten Zeit des Ordens sich wohl bewußt gewesen sind, in der Regel von Tropes die Grundlage ihres Ordens zu haben, so auf den Schultern des h. Bernhard und damit auf einem eminent kirchlichen Grund und Boden zu stehen, das zeigen uns die Protokolle des Prozesses schwarz auf weiß. Denn es ist nicht an dem, was Prut in der "Entwicklung" am Schluß des ersten Rapitels behauptet3), daß "man von seiten des verklagten Ordens zum Zwecke der Verteidigung ebensowenig ernstlich auf sie provoziert wie die Ankläger sie als Beweis für die Schuld des Ordens geltend machten". Wenigstens beruft sich nicht bloß einer der energischsten und scharfblickendsten Verteidiger des Ordens, Johann von Montroyal<sup>4</sup>), ausdrücklich auf das überall, in allen Provinzen, gleiche Statutenbuch, sondern am gleichen Tag (3. April 1310) wird auch von dem Kustoden von elf bei Leurage ge= fangen sitzenden Templern der Kommission eine Schede überreicht, worin sie sich ausbrücklich auf die Stiftung ihres Ordens durch den h. Bern=

<sup>1) &</sup>quot;Entwickelung" p. 12. — 2) "Entwickelung" p. 13. — 8) cf. ebenbort. — 4) Michelet I, 140, cf. Havemann p. 245.

hard und Bestätigung durch die Päpste berufen 1). Hält Prutz solche Thatsachen nicht der Beachtung wert 2)?

In jedem Falle, was half es? Was half es, sich auf den h. Bernshard und die Statuten von Troyes zu berufen, da man ihre so viel triftigeren Berufungen auf das, was sie für die Christenheit dis auf die letzte Zeit geleistet und wie sie von den Päpsten so vielerlei Anerkennung gefunden haben, nicht gelten ließ? Daß sie allerdings auf ihre Statuten überhaupt sich noch kräftiger hätten berufen können, ist wahr, wenn — sie nur eben selbst besser vertraut mit ihnen gewesen wären! Daß sie das nicht waren, haben wir schon bei Besprechung der Statuten als einen Fehler bezeichnet. Aber der Grund davon lag in etwas ganz anderem als einem schlechten Gewissen. Die Gegner hüteten sich wohl, auf solche thatsächliche Beweismomente einzugehen. Sie hatten wirkungsvollere Beweismittel und hatten nach interessanteren Dingen zu fragen.

Von nebensächlicher Bebeutung endlich ist, wenn Prut aus dem Fehlen irgendwelcher diesbezüglichen Urkunden in Zweifel zieht, ob die Templerregel je die päpstliche Bestätigung empfangen habe! Denn indem er ja zugiebt, daß thatsächlich jedenfalls in der ganzen Templergeschichte überall eine solche seierliche Bestätigung durchaus vorausgesett.) und nirgends bestritten wird, ist die Frage eigentlich gegenstandslos. Dürste es übrigens als eine grundlose Verdächtigung angesehen werden, wenn wir nicht für unmöglich halten, daß die Kurie unter einem Klemens V. ein solches für sie doch beschämendes Dokument eben einsach aus dem Weg geschafft habe?

Der II. Abschnitt behandelt die "Entwicklung des Ordens und seines Besites, namentlich in Frankreich, während der ersten 35 Jahre seines Bestehens", also dis 1163. Boran steht da eine Bemerkung, welche sich wunderlich genug ausnimmt, aber bezeichnend für Prut ist, daß wir nämlich "nicht wissen, in welchen Berhältnissen der Grund lag", daß der Orden "überraschend schnell zu Bedeutung und Einfluß gelangte"6). Prut schließt diese Bemerkung daran, daß, wie er im vorhergehenden Abschnitt gesagt hat, "der Grund zu dem raschen Wachstum des Ordens keinenfalls in den Statuten von Troyes liegen könne". Das haben wir zugegeben, weil wir der Meinung sind, daß Statuten überhaupt selten wohl die Ursache

<sup>1)</sup> Michelet I, 143, of. zu diesen Zeugnissen noch einen weiteren Zeugen bei Schottmüller I, 281, der den h. Bernhard wenigstens ansührt. — 3) Bgl. p. 106 u. sonst. — 2) Bgl. dazu weiter die Überreichung des Statutenbuchs durch die Templer in Elne, um des Ordens Reinheit zu beweisen! — 4) of. jene vorhin citierte Erklärung der 11 Templer bei Leurage. — 5) p. 14—27. — 6) "Entwickelung" p. 14.

der Blüte einer Gesellschaft sind! Aber warum soll deshalb ein solches Wachstum nicht verständlich sein?

Ein solches Wachstum ist vielmehr leicht zu verstehen und wird überall da eintreten, wo eine Institution irgend im Geist einer Zeit be= gründet, im wirklichen Sinn zeitgemäß, ihren Ibealen und Wünschen ent= gegenkommend ist. Wir haben zum vorigen Abschnitt bemerkt, wie dies vom Templerorden im höchsten Grad galt: wie er dem mittelalterlichen Abeal des Zeitalters der Kreuzzüge wie den Bedürfnissen des heiligen Landes ganz besonders entsprach und so in dem h. Bernhard einen ganz besonders beredten und einflußreichen Fürsprecher fand. Darin liegen die offenbaren Urfachen seines raschen Wachstums; nicht einmal aber, wie Prut urteilt, in der "Wichtigkeit, welche der Orden alsbald im Kampf gegen die Ungläubigen erlangte, natürlich in Wechselwirkung mit dem reichen Besitz, der ihm um eben dieses Berufes willen zugewendet wurde"1). Für Prut aber ist ein solcher Vorgang unerklärt, weil ihm überhaupt die wirklich treibenden Motive des Mittelalters in allen möglichen äußerlich= materiellen Interessen liegen und er dem eigentlichen agens wie einem unbekannten Fremden gegenübersteht. So kommt er dazu, sich selbst das merkwürdigste testimonium auszustellen: er, dem es sonst ein Leichtes ist, für die wunderbarsten Gerüchte alsbald eine wirkliche Grundlage heraus= zufinden, muß gestehen, daß er nicht weiß, wie, durch welche Verhältnisse das rasche Emporkommen des Templerordens zu erklären sei?

Im übrigen bemüht er sich nachher redlich, den Spuren dieses Bachstums, vor allem des Besitzes, in den verschiedenen Ländern nachzugehen. So schildert er bessen Ausbreitung namentlich in der Cham= pagne und Brie, wo sein Hauptsitz Provins wurde, daneben Coulommiers, ferner in Flandern, Artois und Ponthieu. Schneller noch sei es im Süben vorangegangen durch die Gunft hauptsächlich von Rai= mund Berengar III., Graf von Barcelona und Markgraf der Provence. Auch in Aragonien, wo sein Hauptort Monzon (= Mons gandii) geworden sei, habe er bald Eingang gefunden, und ob auch das Testament Alphons I. unausgeführt geblieben sei, immerhin reiche Besitzungen gewonnen; ebenso in Kastilien, am meisten aber in dem jungen portu= giesischen Staate: hier sei er am frühesten eigentlich burgerlich populär geworden und habe neben anderen Burgen in seinem Haupthause Tomar einen hernach besonders berühmt gewordenen Mittelpunkt gewonnen. Vor allem wichtig aber sei die Festsetzung des Ordens in der Provence, wo St. Gilles bei Marseille eines der allerwichtigsten Ordenshäuser ge=

¹) p. 14.

worden, und der Grafschaft Toulouse gewesen. Warum? wissen wir ja schon aus der Geheimlehre. Schade nur, daß Pruß sich nicht die Mühe genommen hat, irgendwie uns einen eigentlichen Maßstab für die Verteilung des Ordens in den verschiedenen Ländern und Provinzen zu verschaffen. Da er uns überhaupt bei dieser Stizze keineswegs Schritt für Schritt mit der Ausbreitung des Ordens bekanntmachen will, so hat die Übersicht, welche er uns giebt, nur einen sehr allgemeinen Wert und dürste wohl unsere im vorigen Kapitel versuchte Statistif über die tempslerische Verbreitung in Frankreich, so lückenhaft und unvollkommen sie ist, immerhin noch einen besseren Anhaltspunkt gewähren, um ein Bild von ihrer proportionellen Verbreitung zu gewinnen.

Mehr Wert hat, was Prut über die innerliche Stellung des Ordens in dieser Zeit gegenüber ben politischen und kirchlichen Mächten in Frankreich bietet: so vor allem über die Stellung, die König Ludwig VII. gegen den Orden eingenommen, indem er ihn zwar mit mancherlei Gunstbezeugungen und Schenkungen ausgezeichnet, aber mit Einschränkungen, wie sie den vorsichtigen Politiker kennzeichnen: so indem er 1139 seinen Unterthanen zwar die Erlaubnis zu Schenkungen an den Orden erteilt, aber die festen Schlösser und Städte davon ausnehme, auch für das übrige geschenkte Land der Krone alle etwaigen Rechte vorbehalte 1). Ferner kommt hier Prut darauf zu reden 2), daß mit der steigenden Macht die Zahl der Ordensglieder in dieser ersten Zeit nicht Schritt gehalten habe, indem der Orden da noch streng auf abelige Abstammung bedacht war und, was ihm deshalb an genügenden Streitkräften abgieng, lieber durch Zuhilfenahme von gemieteten Söldnern, welche unter den Templern als ihren Offizieren dienten, ergänzte, als solche Leute in den Orden selbst aufzunehmen. Erst später habe er sich dann, durch die Menge von Personal, welche er allmählich allein zur Verwaltung seiner Liegenschaften und Güter brauchte, veranlaßt gesehen, auch solche, bem ursprünglichen Geist und Wesen bes Ordens eigentlich gang fremde Elemente, wie nicht minder die nicht= adeligen Kämpfer unter seinen Fahnen wenigstens als "dienende Brüder", "Servienten" in den Orden selbst aufzunehmen: ein Schritt, der nicht ohne mancherlei schwerwiegende Folgen geblieben sei. Denn "der Orden wurde allmählich mit Elementen überschwemmt, welche, blieben sie auch in untergeordneter Stellung, doch schon durch ihre große Zahl ein bedenkliches Schwergewicht erlangten und den Gesamtstand des Ordens je länger je tiefer herabbrückten"3). Das ist richtig und allerdings mit ein Grund

<sup>1)</sup> cf. "Entwickelung" p. 21. — 2) p. 23. — 3) ibid. p. 24.

von der weitgehenden Unbekanntschaft mit des Ordens eigentlichem Charakter und Wesen, welche wir später im Prozeß bei so vielen Zengen, Servienten von untergeordnetem Range, treffen. Aber eben deswegen ist es so merkswürdig, wenn man diese Elemente hernach überhaupt als vollgültige Zeugen gegen den Orden gelten läßt! Im übrigen ist hier darauf aufmerksam zu machen, daß, so sehr im späteren Orden diese Servienten der Zahl nach dominieren mochten und so mancherlei nicht unbedeutende Rechte ihnen auch statutengemäß eingeräumt wurden, man darum doch nicht aufhörte, sederzeit einen scharsen Unterschied zwischen solchen nicht ritterbürtigen und den zur Aufnahme in den eigentlichen Templerorden allein fähigen Abeligen zu machen. Auf ein Beispiel solcher Abelsstrenge haben wir bei Besprechung des Kommentars zu den Statuten hingewiesen.

Ein weiterer Punkt ist die Ausgestaltung der eigentlichen Ordenshierarchie mit ihrer Amterabstufung: daß diese in ihrer ganzen ausgebildeten Organisation, wie wir sie später tressen, nicht schon auf dem Konzil von Troyes und durch die dort geschaffene Regel ins Auge gefaßt worden ist, dünkt uns wieder eigentlich zu selbstverständlich, um das besonders zu betonen, wie Prut thut?). Wie und in welcher Zeit etwa diese Organisation vor sich gieng, dafür giebt uns ja die oben die zweite Hauptschicht des Statutenbuchs besprochene Partie einen alle etwaigen sonstigen vereinzelten Zeugnisse an Wert weit übertressenden Eindruck.

Nicht für ganz richtig können wir sodann halten, was Prug') be= merkt über eine größere Selbständigkeit, welche im Anfang die verschiedenen Orbenshäuser und ihre Meister gegenüber dem Meister des Ordenshauses in Jerusalem, dem späteren eigentlichen "Magister" ober Groß (Hoch=)meister gehabt zu haben scheinen, weil in der Bulle Alexanders III. "Omne datum . optimum" letteres, das Ordenshaus in Jerusalem, ausbrücklich allen anderen vorgesetzt wird. Vielmehr will es uns scheinen, als weise eine solche Bemerkung eber auf eine allmählich hin und her sich regende Tendenz der Lockerung des Verbands mit dem Zentrum, auf das Auf= treten von Versuchen hin, die Templerhäuser in den verschiedenen Provinzen von dem Mittelpunkt in Jerusalem verhältnismäßig unabhängig zu ge= stalten, auf bezentralifierende Tendenzen, wie sie eben mit ber steigenden Bedeutung des Ordens in den verschiedenen Ländern des Abend= lands Hand in Hand gehen mochten und in der für den Templerorden als Parallele so instruktiven Geschichte des Johanniterordens immer wieder das Einschreiten der Generalkapitel in Anspruch nehmen.

<sup>1)</sup> cf. die Arbeit in den "Mitteilungen des Justit. s. österr. Gesch. — 2) "Entswickelung" p. 25. — cf. p. 100 sf. — 4) p. 26.

Endlich wird hier noch ein bedeutsamer Punkt zur Sprache gebracht, nämlich die Stellung der Päpste und des Klerus zum Orden während dieser Zeit. Prut weist hier darauf hin, wie die besondere Bevorzugung, welche insbesondere Innocenz II., aber ebenso seine Nachfolger, Cölestin II. 2c. dem Orden fortwährend angebeihen ließen, durch Gewährung besonderer Kollekten, auch Auferlegung von Beiträgen an sie von seiten des Klerus, bereits in dieser Zeit den Klerus keineswegs den Templern günstig stimmte, und daher schon von Eugen III. die Kurie immer wieber sich gezwungen sieht, für ihren Schützling gegenüber den mancherlei Bera= tionen der Prälaten und ihren Versuchen, sich der Privilegien des Ordens zu erwehren, einzuschreiten. Im allgemeinen aber — das giebt auch Prut zu — war die Stimmung dieser Zeit, die Anschauung der christlichen Volkskreise, ben Templern durchaus günftig, in welchen man die "neuen Makkabäer" feierte, und so faßt Prut auch die Verleihung des roten Rreuzes, welches sie fortan auf dem weißen Mantel tragen sollten, durch Eugen III. als eine Anerkennung ihrer Eigenschaft als Streiter, als "Athleten Christi"1).

Diese Bevorzugung des Templerordens von seiten der Päpste wird nun im III. Abschnitt<sup>2</sup>) weiter verfolgt, welcher "die kirchlichen Privilegien des Templerordens und insbesondere die große Exemtionsbulle Alexanders III. Omne datum optimum" zum Gegenstande hat.

Hier wird an der Hand der zu Gunften der Templer erlassenen Bullen der kirchlichen Entwicklung des Ordens nachgegangen und gezeigt, wie sämtliche Päpfte, nicht bloß die des 12. Jahrhunderts bis auf Innocenz III., sondern auch die des 13. Jahrhunderts bis auf Benedikt XI., 1304, nacheinander den Orden mit Vergünstigungen überschütteten und für denselben eintraten, nicht bloß durch Verleihung von Kollekten, Rechten, so dem Recht, eigene Friedhöfe und eigene Bethäuser anzulegen, jene durch Eugen III., diese durch Hadrian IV. verwilligt, ober durch Ausnahme von den sonft für Bann und Interdikt geltenden Bestimmungen zu Gunsten unseres Ordens, sondern ebensosehr und fast noch mehr, indem sie den Orden immer wieder aufs nachdrücklichste gegen die Anfeindungen der Prälaten und des Diözesanklerus in Schutz nahmen. Daß diese im Unterschied von ihrem summus pontifex fortwährend dem Orden feind und immer feindlicher gegenübertreten, dafür brauchen wir gerade kein besonderes Motiv zu suchen. Eben jene Privilegien und die von den Päpsten ihnen immer mehr gewährte Ausnahmestellung sind

<sup>1)</sup> Entw. p. 27. — 2) p. 28—41.

dafür ja Grund genug. Wir dürfen uns nur daran erinnern, daß die Prälaten und der Diözesanklerus überhaupt auch sonst allen solchen Exemtionen, z B. auch den Privilegien der Bettelorden, durchaus abhold waren, und mit vollem Recht, indem die ihnen obliegende kirchliche Disziplin und Ordnung durch nichts schwerer geschädigt wurde, als durch diese fort= währenden Eingriffe in das allgemein bestehende kirchliche und in ihr Recht, welchen sie im Grunde wehrlos gegenüberstanden, da diese Eingriffe ja von ihrer eigenen höchsten Spitze ausgingen, gegen welche sie aber beshalb nicht aufhörten, mit allen ihnen zu Gebot stehenden Mitteln sich unter der Hand zu wehren oder, wo auch dies nicht anging, sie dafür mit um so größerem Ingrimm anzusehen. Daher stimmen wir allerdings Prut zu, wenn er die Krönung jenes Gebäudes von Privilegien durch die bekannte Bulle Alexanders III. von 1163 "Omne datum optimum", welche neben anderen Vergünstigungen den Templernsburch Gewährung eigener, von der Aufsicht der Diözesanbischöfe unabhängiger Rleriker eigentlich völlige kirchliche Exemtion verschaffte, als ein zweideutiges Geschenk auffaßt und betrachtet. Denn wohl wurde der Orden durch diese Bulle, welche Prut die "Magna Charta" des Templerordens nennt 1), einer ihm in mancher Hinsicht lästigen und unbequemen Ruckficht auf die Kontrolle durch die Diözesanbischöfe ledig, indem er fürder in kirchlicher Hinsicht eigentlich nur noch die Päpste über sich anerkannte, die Befugnisse der Bischöfe aber auf seine eigenen Kaplane übertragen wurden. Aber indem dafür die Verfeindung mit dem gewöhn= lichen, in vieler Hinsicht boch einflufreichen, Diözesanklerus burch jene Bulle ihren Höhepunkt erreichte, wurde dem Orden nur eine zweifelhafte Wohl= that zu teil. Als eine Wirkung dieser Stimmung kann Prut den bald darauf auf dem Lateran=Ronzil mit aller Macht von den Bischöfen unter= nommenen "förmlichen Ansturm gegen den Orden"?) auführen, welcher, da der Mißbrauch, den der Orden durch übertriebene Ausdehnung seiner Privilegien getrieben, notorisch war und selbst ein Alexander III. sich dieser Einficht nicht verschließen konnte, diesem allerdings eine kleine Beschränkung seiner Macht zuzog; hauptsächlich sollte er an keinem mit dem Interdikt belegten Orte Verstorbene auf seinen Kirchhöfen mehr mit kirchlichen Zeremonien begraben lassen, keine Zuwendung von Kirchen und Zehnten durch Laien annehmen dürfen ohne Zustimmung des betreffenden Bischofs, endlich diejenigen Kirchen und Zehnten, welche ihm "in neuerer Zeit"" durch Laienschenkung zugewandt waren, zurückerstatten. Aber, wie Prut

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 38. — 2) "Entw." p. 40. — 3) "Moderno tempore": Urban IV sette biese unbentliche Zeitbestimmung auf bie letten 10 Jahre vor bem Konzil sest.

bemerkt, war dieser Ersolg der Diözesanbischöfe doch nur ein momentaner. Für die Dauer war auch diese Beschränkung der templerischen Erwerbungen kaum von Belang und, was noch wichtiger ist, blieb die Stellung des Diözesanklerus gegen ihn die gleiche. Was aber eine solche Stimmung in diesen Kreisen für den Orden zu bedeuten hatte, das sollte, setzen wir hinzu, seine volle Wirkung erst zur Zeit wirklicher Gesahr für den Orden, im Prozeß gegen denselben, offenbaren.

Hier also haben wir ein Kapitel, in welchem wir im wesentlichen mit Prutziemlich übereinstimmen. Dafür wird dem Leser auch nicht entgangen sein, wie anders Prutzsich hier über die Wirkung der Bulle "Omne datum optimum" ausspricht, nämlich wieviel maßvoller und vorsichtiger gegenüber dem, was er in der "Geheimlehre") von den Wirskungen dieser Bulle geäußert hat. Doch es kommt freilich noch anders.

Das in diesem Kapitel behandelte Thema findet nämlich seine Fort= setzung im vierten?), überschrieben: "Die Entwicklung ber privi= legierten Stellung des Ordens bis zum Ende des 13. Jahr= hunderts". Und zwar wird diese weitere Entwicksung an die Bulle "Omne datum optimum" in einer Beise angeknüpft, welche unseres Erachtens die Bebeutung dieser ja gewiß wichtigen Bulle doch etwas über= Es steht da zu Anfang eine Bemerkung, welche uns an jene andere zu Beginn des II. Kapitels3) erinnert, daß, weil von der Regel von Tropes im ganzen gelte, daß sie für die Entwicklung des Ordens ohne Belang gewesen, diese in andern Bahnen als den von ihr vorgezeichneten sich vollzogen habe, "auf der anderen Seite aber erwiesen sei, daß der Teil der Ordensregel, welcher die für die Größe des Ordens wichtigsten Institutionen festgestellt, erst nach der Einführung des Ordensklerikats, also nach dem Erlaß der Bulle Omne datum optimum entstanden" sei; man "füglich in dieser und in den durch sie geschaffenen Formen das Moment werde erkennen dürfen, welches den entscheidenden Fortschritt in der Entwicklung des Templerordens nicht bloß er= möglicht, sondern unmittelbar veranlaßt" habe. Damit soll also die eigentliche Blüte und Macht des Templerordens erst durch jene Bulle Alexanders III. und die in Anpassung an diese Privilegien geschaffenen Statuten, welche wir nach unserer Besprechung des Statutenbuchs im allgemeinen in der zweiten Hauptschicht vor uns haben, geschaffen sein. Nämlich jene Bulle soll hauptsächlich darum so bedeutsam für diese Ent= wicklung gewesen sein, weil "nicht bloß das Ordensklerikat den kirchlichen Privilegien der Templer eine größere Bebeutung verlieh, indem es das

<sup>1)</sup> S. obent p. 38. — 2) "Entw." p. 42-57. -- 3) cf. p. 118.

zu ihrer rechten Ausnutzung nötige geistliche Personal schuf"), sonbern auch weil "die Zentralisierung der Ordensleitung in der Hand des dem Hause zu Jerusalem vorgeordneten Meisters erst die Möglichkeit gab, die reichen Mittel des Ordens recht planmäßig und daher auch wirksam zu verwenden". Wir halten das für eine völlige Umkehrung des Thatbestandes. Denn, wie wir zum vorigen Abschnitt bemerkt: es scheint uns nicht richtig, die Zentralisierung des Ordens und seine Unterordnung unter das Ordenshaus in Jerusalem und dessen Meister erst von jener Bulle an zu batieren, eher sehen wir, wenn man überhaupt barin nicht lieber eine einfache Sanktionierung der bisher bestehenden Verfassung sehen will, darin eine Erklärung zu Gunsten des bestehenden bisherigen Zustandes zur Abwehr gegen neuerdings hervorgetretene Dezentralisierungstendenzen. Und dann sind wir, wie wir gleichfalls schon bemerkten, der Meinung, daß durch Statuten, mögen fie auch noch so treffend sein, selten noch ein Gemeinwesen ober eine Genossenschaft zu besonderer Blüte gebracht, höchstens darin erhalten worden ist; sondern, daß viel wichtiger ist für eine solche Institution, daß sie dem Geist und den Bedürfnissen einer Zeit entspreche und für deren Ideale und Tendenzen den rechten Ausdruck finde. So sind wir ferner auch überzeugt, daß jene hierarchischen Statuten die Templer= hierarchie nicht erst geschaffen, auch nicht veranlaßt haben, sondern daß vielmehr diese Organisation den Statuten eher vor=, als nachgegangen ift. Wenn in irgend einer Gesellschaft, so ift gewiß in einem solch ritterlich=militärischen Gemeinwesen bas Statutenverfassen nicht das erste, sondern eher das lette, woran man denkt. Und so halten wir dafür, daß, mögen auch jene Statuten in der Hauptsache erst nach 1163 ihre jetige Fassung erhalten haben, die in ihnen fixierte Ordens= verfassung zum größten Teil schon längere Zeit sich thatsächlich ausgebildet Überhaupt: die verhältnismäßig mächtigste Förderung und Zunahme hat der Orden gewiß nicht erst seit 1163, sondern schon vorher, eben während seiner ersten Generation erfahren, wie wir dies fast bei all jenen mittelalterlichen, mönchischen ober ritterlichen Orden finden, daß die Anfangszeit, die Zeit der ersten Liebe und Begeisterung, auch für sie die fruchtbarste gewesen ist. Wenn man die Geschichte des Ordens durchgeht, so dürfte es schwer sein, zwischen der Zeit des zweiten Kreuz= zugs, in welcher Ludwig VII. die Templer bereits für unentbehrliche Stützen des heiligen Landes erklärt, und zwischen der Zeit Saladins einen so besonderen Unterschied zu finden, außer etwa den, daß, je mehr das jerusalemische Königtum in die Brüche geht, um so mehr die geistlichen

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 42.

Ritterorden als die mächtigsten Gebilde im heiligen Land und als die bedeutsamsten Stüßen der cristlichen Herrschaft hervortreten. Auch steht in jenen hierarchischen Statuten die ganze Ordenshierarchie<sup>1</sup>) schon als ein so abgeschlossen fertiges Gebilde vor uns, die Befugnisse der einzelnen Klassen und aller der mannigfachen Ordenschargen sind schon so ins einzelne durchgesichtt, daß da eine längere Zeit vorausgegangen sein muß, in welcher sich diese Organisation im Anschluß an das praktische Bedürfnis ausgebildet hat, ehe man daran ging, diesen Zustand nun auch schriftlich genau zu sixieren, die einzelnen Befugnisse und Rechte zur Verhütung ferneren Streits genau gegen einander abzugrenzen.

Die einzelnen Chargen durchzugehen, ist hier nicht der Ort und wäre zubem belanglos. Nur was über die Ordenskapläne gefagt ift, ver= langt eine kurze Auseinandersetzung. Prut ist nämlich geneigt, entsprechend seiner allgemeinen Tendenz, die Templer möglichst weit abirren zu lassen, auch hier einen ziemlich weitgehenden Unterschied zu konstatieren zwischen dem, was durch die Bulle Alexanders III. eigentlich gewährt und durch bieselbe im Orden neu eingeführt worden sei, und dem, was die Templer später aus solcher Vergünstigung gemacht haben. Das können wir nicht Vielmehr besteht wohl ein bedeutender Unterschied zwischen den finden. Priestern 2), welche dem Orden früher, vor Erlaß dieser Bulle, meist auf eine bestimmte Zeit, unter der Aufsicht der Diözesangeistlichkeit als geist= liche Ministranten dienten und die eben einfach Angestellte des Ordens waren, welche natürlich deshalb auch auf das eigentliche Ordensleben keinen Einfluß und den Templern gegenüber keine weiteren Rechte als die der Geiftlichkeit überhaupt hatten, und den späteren Ordenskaplänen, den "frères chapelains", welche als eigentliche Templerbrüder aufgenommen und behandelt wurden, nur eben unter Berücksichtigung ihres geistlichen Charakters, welcher sie vor mancher für die übrigen geltenben demütigen= den Strafe schützte und ihnen manche Bevorzugung verschaffte, auf der andern Seite sie aber doch nicht als so unentbehrlich wie die Ritter, die eigentlichen Templer, erscheinen ließ; beshalb heißt es auch von ihnen 3), daß im Fall störender Aufführung man sich ihrer leichter entledigen könne als eines andern Bruders. Von einem besonderen Unterschied von Vor= schriften aber, welche konform mit der Anweisung der Bulle Omne datum optimum in Art. 274—2784) für die Aufnahme der Ordenskapläne

<sup>1)</sup> Der Ausbruck ist eigentlich wenig glücklich gewählt. Das geistliche Element spielt babei eine so geringe Rolle, baß man nicht eigentlich von "Hierarchie" reben kann. Besser wäre wohl "Organisation". — 2) Den "clers et prestres par termine à la charité", cf. z. V. Art. 64 (Curzon p. 64). — 3) Art. 271, Curzon p. 166. — 4) Eurzon p. 167—169.

gelten, und denjenigen, welche in Art. 657 – 686 den Brauch der späteren Zeit illustrieren sollen 1), läßt sich bei näherer Prüfung der betreffenden Artikel des Statutenbuchs nicht viel finden. Denn wohl schließt sich das, wie bei Besprechung der Schichten des Statutenbuchs sich ergeben hat jedenfalls ca. zwei Generationen ältere Zeremoniell in Art. 274—278, wie Curzon 2) bemerkt, ziemlich getreu an die für die Aufnahme in den Benediktiner=Orden gültigen Regeln an. Aber daß dieses Zeremoniell, wie Prut behauptet, so besonders den Bestimmungen der Bulle "Omne datum optimum" entsprechen soll, davon ist bei näherem Zusehen nichts weiter zu finden, als daß die Aufnahmesuchenden versprechen müssen "obedientiam secundum canonicam institutionem et secundum preceptum domini Warum aber dazu die Art. 657—686 im Widerspruch stehen sollen, können wir schon deshalb nicht finden, weil diese überhaupt gar nicht von der Aufnahme von Klerikern reden, vielmehr nur das allgemein geltende Aufnahme-Zeremoniell enthalten, wobei aber Kleriker nicht bloß ganz außer Betracht bleiben, sondern offenbar eben das für Richt=Kleriker gültige Zeremoniell uns vorliegt: das beweisen nicht bloß Artikel wie 682 und 683, wo dem Neurecipierten gesagt wird, wie er sich in Anwesenheit von Priestern zu verhalten habe, sondern deutlicher noch Art. 674. wo der Aufnahme suchende Ritter oder Servient ausdrücklich gefragt wird, ob er nicht Priester oder Diakon oder Subdiakon sei? Allerdings galt, wie uns Art. 4493) ausbrücklich belehrt, dasselbe Zeremoniell auch bei der Aufnahme von Klerikern, mit Ausnahme von etlichen geringen Ab= änderungen, insbesondere durch Weglassung etlicher bei Klerikern überflüssigen Fragen (ob verheiratet? ob Knecht ober Freier?). Da diese Be= merkung indes schon Art. 2684), also vor jenem Art. 274—278, sich findet, daß nämlich für die Ordenskleriker im allgemeinen dasselbe "Gelübde" gelte wie für die andern und daß sie sich auch wie die andern zu verhalten haben: so ist nicht einzusehen, wo der Beweis liegen sollte, daß Art. 274—278 später nicht mehr für die Kleriker in Geltung gewesen, sondern durch die Art. 657-686 erset sein follten? Vollends daß irgendwie einmal bei der Aufnahme in den Orden die Kleriker ausdrücklich versprochen haben sollten, im Anschluß an jene Bulle, die ja allerdings die Anerkennung der bischöflichen Rechte in Bezug auf Zehnten, Oblationen 2c. ausbrücklich verlangt, jenc Rechte gewissenhaft zu achten, davon haben wir in dem ganzen Ordensbuch keine Spur gefunden, es sei denn jene allgemeine Ausdrucksweise in Art. 274: "secundum preceptum

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 45, Ann. 6. — 2) p. 167 Ann. — 3) Eurzon p. 241. — 4) ibid. p. 164.

domini pape". Also, wenn auch der Aufnahmeritus mit der Zeit manche Modifikationen in der Richtung von Erweiterungen erfahren haben mag: von irgend einem besonderen Unterschied, wohl gar Gegensatz zwischen früher und später bei dem Gelübde der Kleriker haben wir nichts ent= decken können. Somit beschränkt sich die Anderung, welche die Bulle Alexanders bei den Templern erfahren hat, darauf, daß sie die päpstlicher= seits gewährte Ermächtigung zur Beichte bei eigenen Orbens= kaplänen statutenmäßig in die Anweisung, für gewöhnlich nur bei solchen zu beichten, verwandelten: eine Anwendung, welche übrigens von der Kurie sich voraussehen ließ und von ihr selbst wohl kaum als eine Alternation empfunden wurde. Wenigstens streitet dagegen der ja auch von Prut 1) angeführte Erlaß Gregors IX. vom 7. Juni 1238, der ge= fangenen Templern ausdrücklich gestattet, auch bei Minoriten zu beichten. Da ist doch stillschweigende Voraussetzung, daß die Kurie das templerische Statut, möglichst nur bei eigenen Kaplanen zu beichten, nicht bloß kennt, sondern auch billigt und für recht hält. In den Statuten selbst aber finden wir an den betreffenden Stellen 2) so durchaus das gute Bewußt= sein, mit ihrer Beichtpraxis auf bem kirchlich rechtmäßigen, papstlicherseits approbierten Boden zu stehen, daß von einem eigenmächtig eingeschlagenen abweichenden Weg keine Rede sein kann. Übrigens zeigen uns, wie wir im positiven Teil sehen werden, eben die Protokolle des Prozesses vor der päpstlichen Kommission, daß jene Anweisung, nur Ordenspriestern zu beichten, keineswegs so strikte eingehalten worden ist, sondern, wie ja auch schon die Statuten vorsehen, zahlreiche Ausnahmen ohne weiteres vor= gekommen und für zulässig erachtet worden sind.

Überhaupt sinden wir die Päpste selbst der Reihe nach min= destens eben so geschäftig, die den Templern in ihren Privi= legien noch gezogenen Schranken zu durchbrechen und sie immer mehr gänzlich nur noch von sich, der Kurie, abhängig zu machen, als die Templer selbst. Auch Prut giebt uns ja davon eine anschauliche Übet= sicht ), welche zugleich zeigt, daß dieses Bestreben nicht etwa nur auf die erste Periode der Templergeschichte beschränkt war, sondern daß die Benedikt XI. die Päpste fort und sort die Privilegien der Templer zu erweitern getrachtet und nur ganz vereinzelt dazwischen hinein kleine Restrik= tionen vorgenommen haben. Daß diese Rechte und Privilegien dann allerdings von dem Orden selbst, und zwar nicht allein den Prä= laten, sondern auch weltlichen Machthabern und Laien überhaupt gegenüber

<sup>1) &</sup>quot;(fintw." p. 47. — 2) cf. Art. 542 wie nicht minder Art. 269. — 8) ibid. p. 49 ff.

oft rücksiche, manchmal mit Janorierung der noch vorhandenen Rechtsschranken, öfters noch mit Außerachtlassung rätlicher Vorsicht und Rlugheit mahrgenommen und ausgebeutet murden, läßt sich freilich kaum bestreiten und wird nicht bloß von Molan selbst, worauf Prut 1) hinweist, sondern auch durch andere unverdächtige Zeugen genügend erwiesen. Endlich ist im allgemeinen richtig und wichtig auch der Hins weis, welcher den Schluß des Kapitels bildet, daß diese Privilegien um so mehr Gegenstand ber Anfechtung werden konnten, je mehr der Orden selbst in späterer Zeit immer mehr über die ihm eigentlich zugehörigen Kreise hinausgriff und nicht bloß wirkliche, sei es abelige, sei es nichtadelige Streiter, sei es Kleriker ober auch zur Verwaltung seiner Güter nötige und taugliche Leute aufnahm, sondern auch alle möglichen ganz und gar nicht qualifizierten Leute, so Handwerker, welche mit des Ordens Zwecken als solchen eigentlich nichts zu thun hatten, wenn sie demselben nur auf irgend welche Weise förderlich und dienstbar sein konnten, oft auch nur gegen eine einfache Rente ober irgend eine Schenkung, Elemente, welche aber im ganzen die Stellung des Ordens nur herabdrückten und ihn selbst verschlechterten. Das Haupt: ergebnis des ganzen Abschnitts aber bleibt bei alledem, daß, wenn die Templer durch diese geschilderte Entwicklung immer mehr die Abneigung der kirchlichen wie weltlichen Mächte sich zuzogen, die Hauptschuld daran niemand anders als die Kirche selbst in ihrer Spite, den Bäpften, gehabt hat.

Nachdem in dieser Weise die Stellung des Ordens zu den kirchlichen Mächten dargethan worden ist, kommt Prut auf seine Stellung zu den politischen Mächten zu reden: zunächst im V. Kapitel<sup>2</sup>) allgemein auf "seine Stellung zur weltlichen Gewalt überhaupt und seine Konkurrenz mit der Autorität des Staates".

Als Hauptziel der templerischen Politik wird da wieder gleich zu Beginn aufgestellt die Gewinnung einer staatlich selbsständigen Stellung ähnlich dem Deutschorden. Den Beweis dafür, freilich nur einen "Bahrscheftlichkeitsbeweis", sindet Punt in der "Politik, welche wir sie mit Konkequenz und Energie verfolgen sehen, um den Orden selbst, seine Güter und deren Einsassen den staatlichen Berspsichtungen zu entziehen, die staatlichen Rechte in die eigene Hand zu bringen und diese eximierte Stellung durch Eingehung weitreichender Schutzverhältnisse auf einen möglichst großen Kreis dem Orden selbst nicht ans gehöriger Personen zu erstrecken"). Der Orden habe jenes Ziel nicht

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 52. — 2) ibid. p. 58 — 73. — 3). p. 58.

erreicht, aber die Annäherung an dasselbe sei in den verschiedenen Ländern eine sehr verschiedene: am wenigsten in dieser Richtung habe er in Portugal erlangt, wo er ganz der staatlichen Gewalt unterworfen geblieben, seine Bewegungsfreiheit und sogar der Gebrauch, den er von seinem Besitz machte, ganz unter der königlichen Kontrolle gestanden sei. Ahnlich, wenn auch etwas freier, sei seine Stellung in Aragonien — wo er ja gleich zu Anfang burch jenes Testament des König Alphons I. fast in die Reihe der souveränen Herrscher eingetreten wäre 1) --, ebenso in Castilien, Navarra und Roufillon geblieben, indem er "nirgends in diesen Staaten landesfürstliche Rechte", so bie hohe Gerichtsbarteit u. drgl., "an sich gebracht habe"2). Prut möchte aus diesen Wa= terialien überhaupt den Schluß ziehen, daß "ber Orden immer da zu einem geringeren Maß von Unabhängigkeit gelangt ist, wo er, in die Mitte eines von nationalem Sinn erfüllten, monarchisch geeinigten Volkstums gestellt, sich nie ganz von seinem ursprünglichen Beruf entfernen konnte, sondern in dem zeitweilig erneuten Rampf gegen die Ungläubigen den Mittelpunkt seiner Wirksamkeit fand" 3). Wir möchten einfacher noch sagen: daß der Orden überall mit dem staatlichen Leben um so enger organisch verbunden blieb, je mehr seine eigenen Zwecke mit denen eines Staatswesens zusammenfielen; je frember bagegen ber eigentliche Zweck des Ordens, der Kampf gegen die Ungläubigen, von Hause que einem Staatswesen war oder mit der Zeit immer mehr wurde, desto fremder stellte sich auch der Orden dem Staatswesen gegenüber — und umgekehrt und desto kräftiger war der Zug in ihm, sich von dem staatlichen Leben möglichst loszulösen und auf sich selbst zurückzugiehen. In Portugal und auf der spanischen Halbinsel überhaupt gilt das erstere Geset; hier war der Ordenszweck, der Kampf gegen die Ungläubigen, zugleich einer der Zwecke des Staates selbst und, wenigstens in jenen Jahrhunderten, fürwahr nicht der letzte, ein unnüttelbar bringender greifbarer Beruf, der jene Staaten in steter Spamkraft und Leben erhielt. Daher war es natürlich, daß die staatliche Gewalt, bas:Königtum, von Anfang un folchen Orden nur soweit Duldung resp. Förderung und Unterstützung zu teil werden ließ, als zugleich der Staat selbst seine eigene Förderung und Unterstützung fand und ebenfo, daß das Königtum, da es ja dieselbe Aufgabe verfolgte, das Heft der Leitung jederzeit in der Hand behielt. andern Ländern, wie in England, Frankreich und anderwärts, wo das staatliche Leben ganz andern Zielen sich zubewegte und auch der Anteil, den diese Staaten in der Kreuzzugsbewegung am Kampf gegen die Uns

<sup>1)</sup> ef. oben p. 119. — 2) "Entw." p. 61. — 3) ibid. p. 60.

gläubigen genommen, innmer mehr zusammenschwand und zu einer Episobe der Vergangenheit wurde, ward der Templerorden allmählich ein fremdes Element, welchem die Nation, nachdem sie es eine Zeit lang mit ihrer Begeisterung getragen und in die Höhe gehoben, gleichgültig den Rüden kehrte, ja welches sie schließlich als ein unnötiges und störendes Element empfand und ungerne ertrug. Und ebenso umgekehrt: wie die Templer in diesen Ländern aus einem zufälligen Accidens, welches zu dem staatlichen Leben hinzutrat, nicht aus einem immanenten Trieb des Staatslebens selbst herausgewachsen waren ober diesem entsprachen, so fühlten auch sie immer mehr dieses Staatsleben selbst als etwas Frembes, Gleichgültiges, ja Läftiges, bessen Pflichten sie in jeder Weise sich zu ent= ziehen und dessen Lasten sie, wo nur immer möglich, von ihren Schultern abzuwälzen suchten, welches sie immer weniger angehen sollte, wie sie es ja auch längst nichts mehr angingen. Darum barf es uns nicht wunder= nehmen, wenn wir in diesen Ländern, vor allem in Frankreich, wo der Orben nun einmal von Hause aus am mächtigsten entwickelt mar, wo er seinen Ursprung und seine Heimat hatte, wenn wir hier am meisten Kon= flikte des Ordens mit dem staatlichen Leben treffen, uns hier am meisten Rlagen vorkommen über das Übergreifen der Templer und ihre Eingriffe in staatliche Rechte und Interessen. Gewiß sind solche Klagen wie die der Bürgerschaft von Provins1), La Rochelle2) und Paris3) äußerst lehrreich. Aber nicht etwa, weil sie bewiesen, wie die Templer barnach trachteten, einen besondern souveränen Staat im Abendland, womöglich in Frankreich, allmählich für sich zu errichten und wohl gar über die Krone von Frankreich Herr zu werden — wie das Wilckes 1) üppige Phantasie ausgeheckt und ausgemalt hat und womit er auch Prut aus gesteckt zu haben scheint — sondern deshalb, weil sie etwas für uns noch ungleich Wichtigeres beweisen: nämlich daß auch in der Bürgerschaft sowenig wie in der Geistlichkeit der Orden irgend welchen Halt gehabt hat, sondern im allgemeinen auch hier, obgleich teilweise aus ganz andern Gründen als beim Klerus, nur Haß ober wenigstens Widerwille gegen den läftigen, hochmütigen Landsmann empfunden wurde, welcher die Lasten für das Staatswesen, welche auf der großen Masse lagen, nur vermehren half, ohne bem Staate sichtlich in irgend etwas, geschweige benn entsprechend seinen Kräften, zu nützen. Für gewöhnlich mochte freilich ber Orben folder Stimmung lachen und über seine Unpopularität mit bop= peltem Hochmut sich hinwegsetzen; wichtig aber und niederschmetternd mußte

<sup>1)</sup> cf. "Entw." p. 66. — ") p. 67. — 3) p. 70. — 4) cf. bazu im allgemeinen unsere Bemerkungen über biesen für bie Templergeschichte verhängnisvollen Schriftsteller im nächsten Kapitel.

dieses Moment für ihn werden, sobald die wirkliche Macht, der Staat, es unternahm, seiner für ihn nutlosen Existenz auf den Leib zu rücken. Dies geschah durch Philipp den Schönen.

So kommen wir nun an Philipp den Schönen und sein Verhältnis zum Templerorden, zunächst dis 1307 im nächsten VI. Kapitel ) erörtert: der entscheidenden Bedeutung gemäß, welche Philipp dem Schönen bei dem Untergang des Templerordens zukommt, ein überaus wichtiges Kapitel. Dessen Wichtigkeit wird dadurch nicht geschmälert, daß zunächst Philipps Stellung nur dis 1307 besprochen wird. Denn, wenn irgendwo, so sind ja im Templerprozeß die einleitenden Schritte, die Borbereitung zum Prozeß, fast wichtiger als die Sache, der Prozeß selbst. Je mehr aber gerade diese einleitenden Schritte in ein besonderes Dunkel gehült sind, um so mehr Licht muß eben in diesen Antezedentien, dem früheren Berhältnis Philipps zum Templerorden, gesucht werden.

Da ist es nun von höchster Bedeutung, wie in diesem Kapitel der Beweis erbracht wird, daß Philipp der Schöne keineswegs von Anfang an dieselbe Politik gegenüber dem Orden eingehalten hat, vielmehr mancherlei Wandlungen derselben während der beiden ersten Jahrzehnte seiner Regierung und im ganzen nicht weniger als drei Hauptphasen berselben sich nachweisen lassen. Zu Anfang seiner Regierung versucht Philipp, wie gegenüber ben immer übermächtiger auftretenden klerikalen Gelüsten in Sübfrankreich, welche dort durch die verhängnisvollen Wirkungen der Inquisition erzeugt waren, so gegenüber auch den Templern das staatliche Interesse dadurch zu wahren, daß er in Verfolgung der Politik seines Vaters und Vorgängers Philipp III., der durch die Ordonnanz "Ecclesiarum utilitati" geistlichen Genossenschaften und Orden jeder Art die Erwerbung von Lehen, Afterlehen und Eigengütern untersagt, aber gegenüber dem Orden kraft der Privilegien desselben, die ihm die Umgehung eines solchen Berbots ermöglichten, nichts ausgerichtet hatte, daß er in Verfolgung solcher Politik, wohl um die Wende des Jahres 1286/87°) alle Güter, welche der Orden währeng der letzten 30 Jahre erworben, mit Beschlag belegen und durch seine Beamten in Verwaltung nehmen ließ. Wie Prut hervorhebt, braucht dies "Vorgehen gegen den Orden keine anderen Gründe gehabt zu haben als Erkenntnis der bedeutenden Minderung, welche durch Mehrung des eximierten Ordens= besitzes die königliche Autorität erlitt"3), ohne daß "etwas auf die Absicht deutet zu einem Gewaltstreich gegen den Orden", oder zu der Vermutung berechtigt, der König habe andere Ziele verfolgt als er zugab.

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 73-86. — 2) ibid. p. 77 unten. — 3) p. 80.

geben wir gerne zu, benn es handelt sich offenbar beim ganzen Berfahren gegen ben Templerorben wie in ber ganzen Politik Philipp des Schönen immer wieder um das eine Grundbestreben, jeder Minderung der könig= lichen Macht auf jede Weise entgegenzutreten und jede Mehrung der königlichen Macht durch alle Mittel zu versuchen. Als einem Realpolitiker ersten Rangs, als welcher er ja auch von Prut gezeichnet wird 1), war es ihm gleich, auf welche Weise er dies Ziel erreichte und ob sein Vorgehen dabei den Schein der Inkonsequenz erweckte ober nicht. So ist es denn für Philipps Charakter und den seiner Politik aufs höchste bezeichnend, daß, nachdem der Streit jahrelang, bis 1292, gewährt hatte, ber König plöglich zurückweicht und versucht, die Templer durch Be= günstigungen zu gewinnen, ohne daß, wie Prut bemerkt, "wir zu sagen vermögen, weshalb Philipp jene Politik aufgab"2). Offenbar faßte der König nun eine andere wichtigere Angelegenheit und Unter= nehmung ins Auge, wobei es ihm darum zu thun war, den Orben, dessen reiche Hilfsquellen er ja eben durch jene Maßregel ber Beschlagnahme hatte kennen lernen und durch seine Beamten ausdrücklich notieren lassen, auf seiner Seite zu haben und aus einem Gegner, der vermöge seiner eigentümlichen kirchlich=weltlichen Privilegien boch nicht so leicht zu ent= wurzeln war, zu einem nützlichen und bei dessen internationalen Beziehungen besonders wertvollen Bundesgenoffen zu gewinnen. Welcher Art jene neuen Unternehmungen waren, wobei ihm der Templerorden seine besonderen Dienste leisten sollte, ist natürlich schwer zu bestimmen. Es kann ebensowohl sein, daß Philipp damals bereits an den durch den Tod Rudolfs von Habsburg im vergangenen Jahre zur Erledigung gekommenen, aber freilich schon 1292 durch Abolf von Nassau wieder besetzten Kaiser= thron bachte, als baß er durch den Fall von Accon auf einen anderen Plan hingelenkt worden ist, der in der Folgezeit nachweislich ja nicht weniger als jener Kaiserplan sein Denken in Anspruch nahm: ben Plan, die dristliche Herrschaft im Morgenland in großartigerem Umfang aufs neue herzustellen und bem französischen Interesse, in irgend einer Form, dienstbar zu machen. Für diesen Fall war natürlich der Wert der templerischen Bundesgenossenschaft besonders einleuchtend. Möglicherweise dachte er auch schon mit Hilfe der Templer auf die eben damals, durch den Tod Nikolaus II., zwei Jahre lang erledigte Kurie Einfluß zu ge= winnen oder für einen etwaigen Kampf mit der kirchlichen Macht, welche ja in mannigfacher Weise schon damals dem Staatsinteresse hindernd im Wege stand, diese im voraus ihrer kräftigsten Stützen zu berauben. Auch

<sup>1)</sup> cf. p. 76 f. - 1) ibid. p. 80.

Pruß kommt barauf, indem er 1) den Konflikt mit Bonifazius VIII. als eine mögliche Ursache solcher Nachgiebigkeit in jener Periode nennt. Aber dieser stand ja doch 1292, als der König die Schwenkung unternahm, noch in weiter Sicht. Im Fortgang dieser seiner Politik kommt dann allerdings auch dieser Konflikt wesentlich in Betracht. Endlich ist noch eine Möglichkeit, auf die auch manches in der Prußschen Darstellung hinsweist, daß der König für seine Finanzen der templerischen Hilfe bedurfte und einsah, daß er auf dem Wege der Güte wohl zu mehr kommen werde als auf dem bisherigen der Gewalt.

Wie dem nun sei: so viel geht aus allen diesen Maßnahmen hervor: Philipp wollte um jeden Preis die Hilfsquellen des Templerordens sich, d. h. ben staatlichen Interessen nugbar Nachdem ihm dies durch hemmende Maßregeln nicht gelungen war, versuchte er es auf dem Weg der Güte und Freundlichkeit, durch Bestätigung ihrer eben noch bekämpften Privilegien und Besittimer um mancherlei Vergünstigungen, die er ihnen sonst noch zu teil werden ließ. Zum Teil scheint ihm biefer Weg gelungen zu sein: ja, nach bem, was Prut beibringt ), hätte der König am 10. August 1303 mit dem Templerorden durch dessen Generalvisitator in Frankreich ein förmliches Bündnis gegen den Papst Bonifaz VIII. abgeschlossen, in welchem er ihm seine thatkräftige Hilfe und Unterstützung zusagt gegen einen jeden, der etwas gegen seine Gerechtsamkeiten und Freiheiten unternehmen würde, por allem gegen den an der Spite der Kirche stehenden Bonifazius. Indessen, es fragt sich, ob dieser Vertrag von dem Orben, d. h. dem Meister und Konvent, der allein kompetent zu einem solchen Bündnis war, ratifiziert worden ist? oder ob nicht die andere Überlieferung recht hat, welche in der von Prut mitgeteilten Urkunde3) dieses Bertrags mit dem Bisitator Hugo von Peraud nur vielmehr einen Bündnisantrag an den Templerorden sieht, einen Antrag, der aber von diesem nicht ratifiziert, sondern vielmehr zurückgewiesen worden sei4)? Daß die lettere Annahme die richtige sei, das wird nicht dadurch entkräftet, daß Philipp auch nach der Katastrophe gegen Bonifaz dem Orden gegen= über fast ein "demonstrativ freundliches Verhältnis" 5) wahrte, indem er nicht bloß Hugo von Peraud zum Generaleinnehmer seiner Einkünfte ernannte, sondern auch im Juni 1304 durch einen von Prut gleichfalls urkundlich ) mitgeteilten "Freibrief alle die Hindernisse beseitigte,

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 82. — 2) p. 82 ff. — 3) cf. "Entw." Urkunbl. Beilagen, Königeurk. n. 20, p. 306 f. — 4) cf. Schottmüller I, 82 u. ebenso wieber I, 115. — 3) "Entw." p. 84. — 4) ibid. Urkunbl. Beil. III, Königeurk. n. 21, p. 807 f.

welche dem Orden bei der Bermehrung seines Besitzes und der Erweite= rung seiner Ausnahmestellung entgegengetreten waren "1). Denn daß eine solch bemonstrative Freundschaft noch keineswegs seine wahre Gesinnung verbürgte, daß er vielmehr es liebte, damit nur seine wahre Absicht zu verschleiern und das Opfer sicher zu machen, das er zu vernichten sann, das hat ja Philipp deutlich genug schon dadurch bewiesen, daß er den Großmeister Molay, welchen er früher schon durch die Patenstelle, die er ihm bei einem seiner Kinder übertrug?), seiner eigenen Familie aufs nächste verbunden hatte, noch am 12. Oktober 1307 dadurch "ehrte", daß er ihn "neben den höchsten Würdenträgern bei der Leichenfeier der Prinzessin Ratharina, der Erbin des Reichs Konstantinopel und Gemahlin des Grafen von Valois, einen Zipfel des Bahrtuchs tragen ließ"3). Für die Richtigkeit der Annahme aber, daß Hugo von Peraud eine Sonderpolitik mit dem Könige getrieben, auf welche sich der Orden in seinem Meister und Konvent nicht eingelassen, sondern dieselbe klar und deutlich zurückgewiesen habe, spricht nicht bloß das ganze überaus zweideutige Verhalten, welches jener Großwürdenträger, der in Molan seinen siegreichen Rivalen um die Großmeisterwürde haßte 1), in dem Prozes nach den Protokollausweisen spielt, sondern eben auch jene mitgeteilte Urkunde vom Juni 1304, indem in derselben gesagt wird, daß der König diese Vergünstigung dem Orden angedeihen lasse in Rücksicht auf Hugo von Peraud und die mancherlei willkommenen Dienste, die ihm von diesem erwiesen worden seien. Sieht das nicht ganz so aus wie ein Bersuch Philipps, den durch seine eigenmächtige Politik beim Orden in Mißkredit gekommenen Generalvisitator bei den Templern zu restituieren, wie er ihn von seiner eigenen Seite schablos zu halten sucht durch Übertragung des wichtigen Postens eines Generalsteuereinnehmers, auch wieder gewiß nicht in einem Anflug von uneigennütziger Dankbarkeit, sondern weil er die Dienste dieses Mannes auch fernerhin zu verwerten gedachte?

Wie weit also es dem König gelungen ist, den Templerorden im Streite mit Bonifazius auf seine Seite zu bringen, scheint noch lange nicht erwiesen zu sein. Ja, nicht einmal das scheint uns sicher zu stehen, ob man die Templer wirklich zu denen zählen kann, welche die Appellation gegen Bonisazius VIII. an ein allgemeines Konzil dem König untersichrieben. Denn indem auch bei dieser Gelegenheit Hugo von Peraud den Orden vertritt 5), sind wir nicht gewiß, hat er auch hier wieder nur in seinem eigenen oder wirklich im Namen des Ordens gehandelt, hat der

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 84. — 2) cf. Schottm. I, 82 und mehr noch I, 125 Anm. — ") Schottm. I, 127, Havemann p. 202. — 4) cf. die Aussage Hugos de Faure, Michelet II, 244 f., besprochen des längeren bei Schottm. I, 590. — 5) cf. Schottm. I, 82.

Orben diesen Schritt gebilligt ober wieder als eine Eigenmächtigkeit Perauds hernach verleugnet und umgestoßen? Beides ist möglich, aber das letztere scheint uns wieder das wahrscheinlichere. In jedem Fall scheint in der Hauptsache Philipps Werben um die Bundesgenossenschaft der Templer verlorene Liedesmühe gewesen, von dem Orden am entscheidenden Punkte zurückgewiesen worden zu sein, entsprechend eben ihrer Pflicht, die sie mit dem Papstum und dessen Sache zusammendand. Daß aber Philipp eine solche Zurückweisung zu vergessen nicht der Mann war, sondern eben, wenn er durch scheindar besondere Gunst den Versöhnten spielte und das Vergangene bei anderen in Vergessenheit zu bringen suchte, nur auf eine Gelegenheit lauerte, sich gründlich für immer zu rächen, das wird demjenigen nicht zweiselhaft sein, der sich etwas näher mit Philipp dem Schönen und seinem Charakter bekannt gemacht hat.

Den Beweis bafür finden wir später. Hier sei nur noch auf das Zugeständnis hingewiesen, das am Schlusse des Kapitels Prut selber machen muß'): daß durch diese ganze Politik der König doch nur sich selbst der gesetzlichen Mittel zur Abwehr gegen die Templer für den entscheidenden Augenblick beraubte; daher er "um eine gerechte Sache zu verteidigen, zu bedenklichen Mitteln seine Zuslucht nehmen mußte". Wir sügen dei, daß er durch diese Politik auch beweist, daß es ihm früher nie in den Sinn gekommen, noch er daran gedacht hat, die Templer irgendwie für das zu halten, wofür sie zu erklären er später so überaus geschäftig ist: für Retzer. Denn sonst hätte er gewiß nicht zuwor so mancherlei Umwege eingeschlagen, um an sie zu kommen, ihr Vermögen und ihre Hissquellen auf irgend eine Weise für sich zu gewinnen. Erst wie alle anderen Versuche sehlschlugen, erschien ihm jenes Mittel als der einfachste und beste Ausweg: die ultima ratio.

Damit sind wir unmittelbar bis an die Schwelle des Prozesses gekommen. Sehe nun aber Prut auf diesen selbst eingeht, sucht er uns noch
mit einem anderen Faktor bekannt zu machen, der ebenso bei diesem
Prozeß selbst als bei dem nachherigen Urteil über unsere ganze Frage
eine wichtige Rolle gespielt hat, nämlich der öffentlichen Meinung
über den Templerorden. In welcher Richtung diese geschildert wird,
zeigt schon der Titel des nächsten VII. Kapitels?): "Wandlungen in
dem Urteil der Zeitgenossen über den Orden und die Pläne
zu seiner Resorm." Damit ist schon angedeutet, wie das anfänglich
so günstige Urteil über den Orden mit der Zeit eine Veränderung erlitten
und immer mehr zu Ungunsten des Ordens sich gestaltet habe. Warum?

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 86. – 2) ibid. p. 87–107.

in welcher Hinsicht? Was ists, was man dem Templerorden eigentlich vorgeworfen hat? Das sind Fragen, die für uns von höchster Bedeutung find. Die Antwort darauf lautet verschieden von der, welche Prut in der "Geheimlehre" gegeben hat. Es sind nicht sowohl Verbächtigungen der Rechtgläubigkeit bes Ordens, als Rlagen über äußerliche Dinge, über äußerliches Berhalten, von welchen uns dieses Kapitel erzählt. Vor allem ist es neben dem Reichtum und dem Stolz der Templer ihre Habgier und eigen= nützige Politik, welche man ihnen aufs bitterste verübelte. Daß sie reich waren, ja nun, das läßt sich nicht leugnen, wenn auch, worüber Schottnüller eine treffende Auseinandersetzung 1) giebt, mancherlei über= triebene Vorstellungen darüber umlaufen mochten und — bei der Natur einer solchen einen beutlichen Einblick ausschließenden und durch die Ferne seiner Unternehmungen wie die weite Verbreitung seiner Besitzungen die Phantasie doppelt reizenden internationalen Ordenswesens — nahe genug Daß sie von ihrem Reichtum nicht den gebührenden Gebrauch machten, insbesondere nicht genug bavon für die Berteibigung und den Schutz des heiligen Landes aufwandten, wie doch ihre statutenmäßige Pflicht gewesen wäre: darauf ist zu sagen, fürs allgemeine, daß der richtige Gebrauch des Reichtums ein donum ist, welches sich überhaupt in der Welt nicht allzu oft findet, daß aber für den großen Haufen die Besitzenden, auch wenn sie noch so viel thun, immer noch lange nicht genug, d. h. so viel thun, als man von ihnen rechtmäßigerweise erwarten zu dürfen glaubt, vollends wo es sich um so allgemeine Persönlichkeiten wie Orden u. dgl. handelt, auf deren Freigebigkeit ein jeder ein besonderes "statutenmäßiges" Anrecht zu haben glaubt, benen alles zumuten zu dürfen jeder für etwas Selbstverständliches hält. Für den speziellen Fall aber: daß darüber, wieviel die Templer für das heilige Land aufwandten und wieviel sie wirklich hätten aufwenden können und sollen, ein Maßstab jenen unzufriedenen Stimmen damals wohl ebensowenig gegeben gewesen sein dürfte, als er uns heutzutage möglich ift. Die Beschuldigung vollends, welche den Templern sogar ben schließlichen Verlust des heiligen Landes in die Schuhe schob, barf man, zumal in ihrer Form als vagem Volksgerebe, wohl kaum einer ernstlichen Beachtung würdigen: benn einen Sündenbock muß die Menge ja haben, und daß sie da nicht immer den herausgreift, der wirklich der Schuldigste ist, sondern oft, der eben der Sichtbarste ist und Greifbarste, ist eine bekannte Regel und wird gerade durch das von Prut angeführte?) Beispiel, daß Honorius III. sogar nötig hatte, die

<sup>1)</sup> Schottm. I, 62 ff. — 2) "Entw." p. 89.

Templer von der Anklage, an dem unglücklichen Ausgang der Unternehe nung gegen Damiette schuldig zu sein, in öffentlichen Predigten freisprechen zu lassen, ganz besonders treffend illustriert. Der Geschichte aber gehört es an als Thatsache, nicht bloß, daß die Templer an diesem Unglück vor Damiette am allerwenigsten schuld gewesen sind, sondern auch, daß, wenn irgend jemand in der letten Zeit der Kreuzfahrerstaaten noch etwas für das heilige Land gethan und dessen Verlust noch etliche Zeit hintangehalten hat, es bann bie geistlichen Ritterorden, Templer wie Johanniter, gewesen find. Außerbem ist hier immer wieder nicht außer acht zu lassen, daß ganz dieselben Beschuldigungen nicht bloß auch gegen die Johanniter, die Rivalen der Templer, sondern ebenso noch gegen eine Reihe anderer Mächte, und gegen diese mit mehr Recht, erhoben wurden, so vor allem gegen die römische Kurie selbst. Auch die übrigen Vorwürfe: Habsucht, Stolz, Hoffart u. dgl. m. sind nichts den Templern Gigentümliches; wie ja Prut selber die einander ganz ähnlichen Bemerkungen von Richard Löwenherz und Kaiser Friedrich II. anführt 1); von jenem, wie er in seiner Antwort auf die Mahnung eines Bußpredigers, seine drei Töchter, Hoffart, Habsucht und Verschwendung fahren zu lassen, die Templer, welchen er die erste vermacht, mit den Cisterciensern, welche die zweite, und den Prälaten, welche die dritte bekamen, zusammenstellt; von diesem, wie er eben dieselbe Eigenschaft, Hoffart, in seinem Testament den Templern und Hospitalitern gemeinsam hinterläßt. Wenn wir also auch nicht daran zweifeln dürfen — dazu haben wir keinen Grund — daß nicht umsonst die Hoffart der Templer sprichwörtlich geworden ist, so ist das doch keine Eigenschaft, durch welche sich auf eine spezisische dogmatische Stellung schließen läßt, wie übrigens auch Prut in der "Entwicklung" im Unter= schied von der "Geheimlehre" nur noch ganz leise und von der Ferne winkend thut.

An vielen anderen Dingen, welche man dem Templerorden vorwarf und worüber man Klage führte, finden wir bei näherem Zusehen nicht eigentlich sie, sondern die Kirche, d. h. vor allem die Kurie, die Päpste, selbst schuld. So liegt nicht bloß, wenn über den verderblichen Einfluß ber kirchlichen Ausnahmestellung des Ordens gestlagt wird — z. B. von Johann von Salisbury —, die Schuld recht eigentlich an den Päpsten selbst, welche solche Exemtionen in ihrem, nicht der Kirche, Interesse allzuoft erteilten<sup>2</sup>), sondern auch, was recht eigentlich die

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 88. — 2) Daß die Templer, wie ihnen jener selbe firchliche Schriftsteller Schuld giebt, das Evangelium verfälschten, indem sie es um Gelb, nicht um Enabe, verkündigten, liegt vollends so sehr auf der Linie der ganzen mittelalter: lichen Buß= und Beichtpraxis, daß wir darüber kein weiteres Wort verlieren.

eigene Schuld bes Ordens und eine seiner schlimmsten Versündigungen gewesen zu sein scheint, seine vielfache Ginmengung in Sändel, die ihn von Hause aus nichts angingen und die ihn in mancherlei gefähr= lichen Konflikt hineinbrachten, wurde ebenso von der Kurie, wie von Prut nicht unrichtig zu bedenken gegeben wird, in zahlreichen Fällen unmittelbar veranlaßt: indem sie das einemal den Orden bestimmte, bei Besetzung seiner Ordensämter diesem oder jenem Potentaten zu Willen zu sein und ihm baburch einen statutenwibrigen Einfluß auf die inneren Ordens= angelegenheiten gewährte, das anderemal einzelne Templer sei es in ihren eigenen Dienst nahm ober solche weltlichen Fürsten für beren Angelegenheiten empfahl: das alles lief doch nur auf Vermengung der all= gemein politischen Interessen mit den Ordenszwecken hinaus. Wichtiger aber noch war, wenn die Kurie so oft den Orden dazu benützte, statt das allgemeine Interesse der Christenheit gegenüber den Ungläubigen im Auge zu behalten, vielmehr die besonderen Händel der Kucie gegen die widerftrebenben politischen Mächte der Spristenheit aussechten zu helfen: so, um nur das bekannteste Beispiel zu erwähnen, im Streit mit Kaiser Friedrich II., wie überhaupt in den Kämpfen mit den flausischen Universal= herrschaftsplänen. Wie kann man es überhaupt den Templern verübeln, wenn sie in Verfolgung ihrer eigenen Zwecke oft, ja im allgemeinen vielleicht in der Regel, eine rücksichtslose Politik einschlugen, vor allem im heiligen Land zuerst banach fragten, was ihnen bas Richtige schien, nicht etwa, was das allgemeine Chriftenbewußtsein für richtig hielt, da sie, wohin sie schauten, nirgends eine klare, konsequent zielbewußte allgemeine Politik wahrzunehmen vermochten, sondern um und um von rücksichtslos das Ihre suchenden Mächten umgeben waren und gerade diejenige Macht, nach der sie eigentlich allein zu fragen hatten und welche ihnen etwas gebieten konnte, die Kurie, statt das allgemeine Interesse der Christenheit gegenüber den Ungläubigen immer wieder in erster Linie zu wahren, vielmehr gerade in den schwierigsten Zeiten lieber gegen driftliche Mächte ihre Machtmittel verwendete, als zu Gunften des heiligen Landes, das es so bringend bedurfte, benütte? Zudem, wer konnte ober sollte ihnen benn allemal fagen, welches die richtige Politik fei? Etwa die papftlichen Legaten, welche im Bollgefühl ihrer Macht alles selber zu leiten und entscheiden zu können glaubten, aber nicht selten, wie bei Damiette, der verhängnisvolle Faktor im dristlichen Heere geworden sind? ober etwa die gekröuten Häupter der Kreuzfahrer, welche von Zeit zu Zeit aus dem Abendland angezogen kamen, die driftliche Herrschaft im Orient aufs neue zu stützen und einen Ruck vorwärts zu bringen, statt bessen aber oft genug nur störend eingegriffen und eine mühsam zu stande gebrachte Ordnung, ben Anfang einer gebeihlichen Entwicklung mit einem Stoß wieder für lange hinaus über den Haufen geworfen haben? Kein Zweifel, die Templer verfolgten eine eigene, möglichst selbständige Politik, ohne viel nach anderen, geistlichen oder weltlichen Herren, zu fragen; aber offenbar doch nur, weil sie es eben allerdings selber besser zu wissen glaubten, was in diesem oder jenem Fall notthue, und auch durch ihre langjährige Anwesenheit im heiligen Lande, durch ihr fortgesetztes Weilen in demselben und Kämpfen um dasselbe offenbar besser dazu befähigt waren als die mancherlei geistlichen oder weltlichen Herren, die von Zeit zu Zeit, für länger oder kürzer, hereingeschneit kamen und dann wieder gingen, oft gerade in dem Augenblick, wo ihre Anwesenheit am dringendsten nötig gewesen wäre, um ein von ihnen angestistetes Unternehmen, welches sonst besser unterblieben wäre, auch vollends zu Ende zu führen.

Am deutlichsten wird diese ganze Losung der templerischen Politik, dies Bewußtsein, das ihnen so vielfach den Vorwurf der Eigensucht und Eigenmächtigkeit zuzieht, ausgesprochen von dem Großmeister Wilhelm von Sonnac, wenn er in der Schlacht von Mansurah 1250 auf den Borwurf des Grafen von Artois, der die Templer und Hospitaliter der Feigheit beschuldigt, weil sie seiner unvorsichtigen Mahnung zum Drauf= losgehen mit Besonnenheit und in Rucksicht auf die unverhältnismäßige Gefahr mit dem Rate umzukehren erwidert hatten, wenn er auf jenen Vorwurf hin nachgiebt mit den an den templerischen Bannerträger gerichteten 1) Worten: "Entfalte unser Panier, hebe es hoch empor, uns ruft die Schlacht. Heute werden wir des Todes wie des Krieges zweifel= haftes Geschick ertragen muffen. Wir wären unüberwindlich, müßten wir nicht stets in Gemeinschaft anderer kämpfen; so sind wir Christen stets geteilter Meinung, gleich Sand ohne Mörtel; ledig der Eintracht und Liebe, werden wir unseren Untergang finden." Der Verlauf zeigte, wie recht er gehabt!

Übrigens muß hier Pruß zugestanden werden, daß er es in der "Entwicklung" selbst "für arg übertrieben" sindet, "wenn man dem Orden allein all das Unheil schuld gegeben hat, welches die Christen in Palästina tras") und daß er selbst sagt: "Alle Tugendstrenge, aller Glaubenseiser, aller Kampsesmut der Templer hätte das Schicksal der fränkischen Riederslassung im Osten nicht geändert." Doch ist er der Ansicht, daß, auch wenn man die nachherigen Versuche der Templer, noch 1302 wieder sesten Fuß auf der sprischen Küste zu fassen und die Opfer, die sie dabei ges

<sup>1)</sup> Das Folgende citiert nach Wilcke I, 278; cf. Havemann p. 81 f. — 2) Entzwicklung p. 94.

bracht, in Anschlag bringt, die Rüstung zum Kampfe gegen die Ungläubigen damals, in dieser letzten Zeit, in "der Politik des Ordens nur eine untersgeordnete Bedeutung gespielt" habe.

Die Ursache davon findet Prut freilich nicht in äußeren Verhält= nissen, sondern darin, daß der alte Geist strenger Zucht von dem Orden gewichen gewesen sei. In zweierlei trete das besonders zu tage, einmal in mancherlei Fällen von Ungehorsam und offener Auf= lehnung, wofür zwei interessante Fälle zum Belege bienen; sobann in der Nachsicht, mit der man allmählich aus Gründen, die schon früher zur Sprache gebracht worden sind, alle möglichen Elemente aufgenommen habe zum Nachteil bes Ordens und unter Zuwiderhandeln gegen seine Statuten. Auch daß man den Eintritt in den Orden durch Geschenke, Zuwendungen an ihn ober einzelne seiner Glieder erkaufte, sei immer mehr aufgekommen. Die Kirche begriff all das mit dem Namen Simonie, und daß diese allerdings in den Orden verhältnismäßig frühe Eingang fand und als eine Gefahr für den Orden erkannt wurde, beweist nicht bloß die Rolle, welche dieses Vergehen in den späteren Redaktionen des Strafkober spielt, worauf wir schon bei Besprechung des Statutenbuchs genügend hingewiesen haben 1), sondern auch die mancherlei Angaben, welche wir darüber von verschiedenen Zeugen des Prozesses in der un= befangensten Weise erhalten. Mit diesen Bemerkungen von Prut sind wir also gerne einverstanden. Dagegen folgt nun alsbald wieder ein Abschnitt, wo wir seinen Erörterungen nicht folgen können. Es handelt sich um einen Streitfall zwischen bem Orden und der Kurie selbst in Betreff eines Ordensmarschalls Stephan de Sissy (unter dem Groß: meister Berard 1256—73 öfters Stellvertreter desselben), melcher von Urban IV, aus einer uns nicht näher bekannten Urfache gebannt und seines Amts für verlustig erklärt, aber von Meister und Konvent in Miß= achtung des papstlichen Befehls in Amt und Würden erhalten, ja mit einer Sendung an den päpstlichen Hof, selbst betraut worden mar. Nachdem Urbans IV. Nachfolger, Klemens IV., seinem Befremden über dieses Ordens= gebahren Aushruck verlieben und den Orden davor gemarnt hat, er möge nicht durch ferneres Widerstreben eine nähere Untersuchung der Übelstände herausfordern, welche Papst und Kirche bisher an dem Orden nachsichtiger= weise übersähen und duldeten, weil sich sonst kein Rechtstitel mehr dafür würde finden lassen, solche Übelstände ohne Gewissensbelastung ferner zu dulden: nachdem Klemens IV. so ernste Drohungen hat verlauten lassen, hebt — er die Erkonmunikation über Stephan von Sissy ohne Ver-

<sup>1)</sup> s. oben p. 104; näheres in ben "Mitteilungen b. Instr. f. österr. Gesch."

hängung weiterer Buße auf und "schließt mit der inständigen Bitte und Mahnung, der Orden möge ähnliche Berirrungen in Zukunft vermeiden und sich in allen Stücken so halten, daß er der Gunst und Gnade, welche ihm die römische Kirche bisher so überreich habe zu teil werden lassen, auch ferner für würdig erachtet werde; er möge aus der ihm gewährten Straflosigkeit nicht den Antrieb zu neuen Ausschreitungen entnehmen, sondern zur gründlichen Besserung seines Wandels. Anderenfalls würde er den päpstlichen Stuhl, der jett begangenes Unrecht mit dem Schleier des Vergessens bedeckt habe, in der Übung von Recht und Gerechtigkeit strenger kennen lernen, als ihm lieb sein würde"1). Diejenigen, welche Prut näher kennen, werben nicht überrascht sein, wenn derselbe hinter solchen Drohungen alsbald gefährliche Vergehen kirchlicher Natur, bedenkliche Zustände innerhalb des Ordens wittert, weil "es sich um das Heil der Seelen handelte": als ob es sich für die Kurie und nach ihrem Sprachgebrauch nicht bei jedem Ungehorfam gegenüber ihren Anforderungen "um das Heil der Seelen" gehandelt hätte. Als ob dieselbe irgend ein Vergehen dogmatischer Natur, wenn es nicht etwa die Leugnung des päpstlichen Summepiskopat involvierte, schwerer übelgenommen hätte als Unbotmäßigkeit in politischen Dingen, und als ob endlich die übrigen Verstöße sittlicher Art und kleinere Statutenwidrigkeiten (cf. jene Simonie!) für die Kurie nicht genügend Stoff zu solchen Außerungen geboten hätten. Wir können barum ben Folgerungen von Prut in "seiner" Richtung nicht folgen und überhaupt diefer Sache trop der bebenklichen Drohung kein weiteres Gewicht bei= legen, als daß sie uns den allerdings interessanten Nachweis liefert, daß die Templer in ihrer rücksichtslosen Art, welche ihnen ihr Ordensdünkel eingab, gelegentlich sich nicht scheuten, selbst mit der Macht, unter deren besonderer Protektion sie sonst standen, anzubinden. Hätten fie aber unter sich ein wirklich schlechtes Gewissen gehabt wegen Dingen, deren Berheimlichung für sie eine Lebensfrage gewesen wäre, so hätten sie das ganz gewiß nicht gewagt "). Für uns ist barum wichtiger als bie Drohung mit einer möglicherweise gefährlichen Untersuchung die in demselben Schreiben des Papstes sich findende Erinnerung an den Orden: "daß, zöge die

<sup>1)</sup> Entwidlung p. 101. — 2) Mit Genugthung ersehe ich nachträglich, daß nicht bloß Wend in seiner oben (p. 7) angesihrten Besprechung des Prutschen setten Werts (in den Gött. gel. Anz. 1890, p. 259) mit dieser harmsoseren Auffassung schon wegen der Gunst, die Klemens IV. sonst dem Orden zu teil werden ließ, vollständig übereinstimmt, sondern auch von H. Lea in seinem hier anzogenen Wert (A history of the inquisition of the middle ages, London 1888) eine Deutung gegeben wird, die durchaus plausibel erscheint: darnach handelte es sich wieder einsach um Politik in einem Fall, in welchem den Tempsern recht zu geben ist.

Rirche ihre Hand von ihm ab, berselbe sich weder gegen die Feindschaft ber weltlichen Fürsten noch gegen ben Ansturm der Bischöfe murbe behaupten können"). Denn auch das geben wir noch nicht einmal zu, daß durch diefen Vorgang "jedenfalls das Verhältnis zwischen dem Orben und der Kurie erschüttert war", daß "der Orben wußte, daß man in Rom an gewiffen Dingen schweren Anstoß nahm, daß er auf unbedingten Schutz bort nicht mehr rechnen durfte"2). Das Verhalten bes Orbens, bas Auftreten wie die Erklärungen bes letten Großmeisters machen das durchaus nicht wahrscheinlich, verraten gegenilber dem heiligen Stuhl durchaus kein schlechtes Bewußtsein. Daß aber bie von Prut mitgeteilte Verpfändung sämtlicher Guter ber Templer und Hospitaliter in Aragonien, Valencia und Barcelona durch Bonifazius VIII. im Jahr 1295 — zum Zwecke ber Bürgschaft, welche ber heilige Bater übernahm — für die Mitgift von 75 000 Mark Silber der Blanca von Sizilien anläßlich ihrer Vermählung mit König Jakob von Aragonien in dieser Richtung zu deuten, daß sie überhaupt ohne Zustimmung des Orbens, oder eigentlich beider Orben, geschehen sei, ift gewiß kaum an= zunehmen.

Aber die Reformplane, b. h. die Plane zur Verschmelzung beider, des Hospitaliter= und Templerordens, in einen Orden, wie sie vielleicht schon durch den heiligen Ludwig in Anregung gebracht 3) waren, ficher seit der Galzburger Synode 1272 auf der Tagesordnung standen, überall erörtert wurden und auch von der Kurie nicht zurückgewiesen werden konnten! Beweisen sie nicht, daß man den Zweck des Ordens nicht erfallt sah, daß man ihm so gut wie dem Hospitaliterorden, so wie sie waren, nichts Gutes zutraute und deshalb auf die Verschmelzung zu einem neuen, anders zu organisierenden großen Orden hinarbeitete? Run ja, das beweisen sie allerbings, daß man mit den Orden, so wie sie waren und was sie leisteten, nicht zufrieden mar, b. h. - daß wir uns das immer vorhalten - mit beiden Orden. Aber der eigentliche Anlaß und Grund solcher Unzufriedenheit liegt ja klar und deutlich genug vor Augen, daß es nämkich kein ünderer war als die ewige Eifersüchtelei und der erbitterte Streit zwischen den beiden Orden, welche, anstatt einträchtig gegen den gemeinsamen Feind miteinander vorzugehen, so oft sich gegenseitig zersteischten und daburch einander aufs empfindlichste für ihre eigent= liche Aufgabe fcwächten, Borgange, an welchen man im Abendland mit Recht schweres Argernis nahm, welche aber für den Verluft des heiligen

<sup>1)</sup> Entwicklung p. 101. — 2) ibid. p. 102. — 3) cf. Molays Bemerkung in seinem Gutachten an ben Papst hinsichtlich solcher Verschmelzung!

Landes direkt verantwortlich zu machen zum Teil doch übertrieben mar. Auf jeden Fall aber waren es durchaus politisch = sachliche Erwägungen, welche dabei ins Spiel kamen, und wir treffen nirgends eine Spur pon bogmatisch-kirchlichen Mißbräuchen ober gar Verirrungen, welche man babei zugleich abzustellen gedacht hätte. So sind es, wenn auch nicht durchaus, fo boch in erster Linie sachliche Erwägungen, welche auch bas Denkschreiben Molays enthält, womit er auf den Vorschlag Klemens V. in dieser Richtung ermidert und denselben für seinen Orden zurückweist: vor allem der Hinweis auf den besonderen Zweck, den jeder der beiden Orben neben dem ihnen gemeinsamen noch verfolge, sodann --- gewiß ein beachtenswertes Moment — die mancherlei Vorteile, welche sich gerade an die Eifersüchtelei zwischen beiben Orden geknüpft haben, durch den Wetteifer, womöglich einander zu übertreffen, und wodurch die Nachteile dieser Rivalität wieder ausgeglichen worden seien; weiter aber auch die mancherlei Gefahren, welche aus einer solchen Verschmelzung, eben infolge jener Sifersucht, hervorgehen würden, indem da natürlich jeder seinem Orden in dem neuen Orden die Hauptrolle zuerkennen möchte u. dgl. Bezeichnend sind auch die Bedenken, welche den gut mittelalterlich=firchlichen Boden, auf welchem der Orden stand, zeigen, nämlich daß — was Prut hier übersieht — die frommen Stiftungen eben ja für diesen besonderen Orben gemacht seien und nicht alteriert werden können, und daß die Gelübde, welche in beiden Orden gelten, verschieden seien, indem die Regel der Templer strenger sei als die der Hospitaliter. Wieder führt da Prut den bezeichnenden Standpunkt nicht weiter durch, den Molan hiebei vertritt, daß es um des Seelenheils willen, welches zur Haltung solcher Gelübde verpflichte, bebenklich wäre, einiges davon abzuthun eines anderen Ordens wegen, für welchen das gleiche Bedenken gelte. zum mindesten wichtig ist, was Molay anerkennt als Vorteil einer etwaigen folden Verschmelzung: Vereinfachung der Rosten wie Konzentration und damit Mehrung der Macht eines solchen Ordens, der damit allerdings in den Stand gesetzt wäre, den mancherlei Angriffen, welchen die Orden jett preisgegeben seien, besser zu begegnen, denn "die Achtung, welche ehemals alle Welt vor den geiftlichen Leuten gehabt, sei geschwunden, man sucht denselben das Ihre zu nehmen, statt ihnen etwas zuzuwenden; Brälaten, Rleriker und Laien, Hoch und Niedrig suchen ihnen Abbruch zu thun" 1): ein Sat, der beffer als viel anderes die damalige Welt und den Umschwung der Stimmung gegenüber dem Kreuzzugsalter kennzeichnet und ebenso Molans scharfe und treffende Beobachtungsgabe wie seinen echt

<sup>1)</sup> Entwidlung p. 106.

orbensmäßigen Standpunkt verrät. Überhaupt, wie man die Gründe, welche Molay vorträgt, "recht fadenscheinig") nennen, darin nur "Borwände", nicht Gründe erblicken kann, das ist uns unbegreislich ober ja, begreisen wir nur durch die Annahme einer völligen Unmöglichkeit, sich wirklich auf den Boden der mittelalterlich kirchlich=religiösen Auffassung zu stellen. Daß es mit dieser kirchlich=religiösen Auffassung, wenn auch zugleich allerdings mit einem gewiß erklärlichen Trachten, nichts von den eigenen Privilegien zu verlieren, zusammenhängt, was in einem anderen, von Pruz angeführten, sehr interessanten früheren Antwortschreiben der Hospitaliter auf solche Unionsgedanken, dem beizutreten sie die Templer einluden, zum Ausdruck kommt, sei hier nur noch kurz erwähnt.

Das Resultat bieses Kapitels ist also: daß der Orden allerdings längst die Gunst der Zeit verloren und statt dessen bei kirche lichen wie weltlichen Mächten wie nicht minder der Masse der Bevölkerung unbeliebt war und daß er solche Unpopularität selbst verschuldet hatte und womöglich noch vermehrte durch einen unvernünftigen Hochmut und rücksichtsloses Verfolgen seiner eigenen Privilegien. Aber von kezerischen Neigungen und Tendenzen ist nirgends eine Spur, wie denn auch Pruz selbst recht zurückhaltend damit geworden ist; und nicht verschwiegen kann werden, daß auch mancherlei günstige Zeugnisse für den Orden verlauten, wie z. B. eben jener Walter Mapes, gegen Ende des 12. Jahrhunderts, der so mancherlei an den Templern auszusehen weiß, bezeugt: "Was sie zu Jerusalem thun, wisse er nicht; in England führen sie ein ans gemessen frommes Leben").

Bis hieher konnten wir, neben etlichen Aussetzungen, uns mit der "Entwicklung" des Templerordens im allgemeinen zufrieden geben und in nicht unwichtigen Punkten auch unser Einwerständnis erklären. Dafür wird der Leser, von der "Geheimlehre" her, auch überrascht gewesen sein, wie vorsichtig Prut in der "Entwicklung" in seinen Schlußfolgerungen versahren ist, wie merkwürdig wenig wir von der berüchtigten Reterei der Templer oder auch nur solchen Tendenzen disher vernommen haben. Es scheint aber fast, als ob es Prut dei solcher Zurückhaltung selber nicht recht wohl gewesen wäre. Denn nun kommt das VIII. Kapitel<sup>3</sup>), sür welches Prut aufgespart zu haben scheint, was er im vorhergehenden mühsam unterdrückt und verhalten hat, seine Borliebe für dogmatisch häretische Entbeckungen eigener Art, die sein liebstes, aber ein höchst unglückseliges Kapitel für ihn sind! So bringt er uns in diesem

<sup>1)</sup> Entw. p. 106. — 2) Entw. p. 88. — 3) Entw. p. 108—126.

VIII. Kapitel der "Entwicklung" etwas, was sich den Abschnitten VI und VII der "Geheimlehre" würdig an die Seite, ja diese womöglich noch in Schatten stellt.

Ausgangspunkt ist die allgemeine Bemerkung, daß, nach dem bis= herigen Ergebnis, der "Ruf des Templerordens zu Ende des 13. Jahrhunderts nicht der beste gewesen" sei 1). Aber "natürlich hefteten sich die üblichen Nachreben zunächst an Außerlichkeiten: denn fast nie that ein Uneingeweihter einen flüchtigen Blick in das Innere der Genossenschaft". Also: Ahnung, daß es da drinnen noch viel schlimmer und böser ausgesehen habe! "Gerade das Geheinnis, mit dem sie sich um= gab, bot verdächtigendem Gerede bequemen Anhalt." Das scheint wieder auf eine nüchternere Beurteilung der Geschwäße hinauszulaufen! Aber nicht lang; denn — wie Prut fortfährt —: "Aber auch in Kreisen, die unterrichtet waren und nicht bloß nach mißbeutbaren Außerlichkeiten urteilten, begegnen wir ernsten Ausstellungen". "Diese betreffen namentlich den Widerspruch zwischen dem Zweck, dem seine Reichtumer dienen sollten, und dem Gebrauch, den der Orden thatsächlich davon machte." Also verhältnismäßig harmlose Dinge? Doch nicht so ganz! Denn — wie Prut daran weiter schließt --: "Der überwältigen= den Mehrheit der Templer fehlte die ihrer bevorzugten Stellung ent= sprechende besondere Thätigkeit" und — "Müßiggang ist aller Laster Anfang". Da sind wir nun brinnen! Denn was für Lastern ist mit solchem Satz nun nicht Thur und Thor geöffnet? Zunächst sittlichen Ausschweifungen; wir hören nicht bloß von Bechgelagen, wofür uns von der "Geheimlehre" noch das "bibere templariter" in der Erinnerung ist, sondern von noch übleren Sachen in Bezug auf das "ge= schlechtliche Leben": anmerkungsweise wird uns dabei wieder der "Templerkuß" ber "Geheimlehre" ins Gedächtnis zurückgerufen2). Indes steht Prut damit allerdings immer noch auf verhältnismäßig sicherem Boben, wie benn auch die Zeugnisse, welche aus ben Protokollen bafür angeführt werden, zu dem schwerwiegenosten Material gehören, das der Prozeß gegen den Orden darbietet. — Dergleichen Dinge sind ja auch von Hause aus für solche Kreise naheliegend genug und, wie Prut selbst bemerkt, "die deutschen Herren zu St. Marien der späteren Zeit sind auch keine Tugenbspiegel gewesen"3). Doch scheint "es der Templerorden darin ärger getrieben zu haben als andere". Möglich. Richtig ist auch baß ber Fortfall der den Novizen vorgeschriebenen Probe= zeit um so mehr getadelt wurde — wir würden lieber sagen: werden

<sup>1)</sup> Entw. p. 108. — 2) p. 109 Anm. 3. — 3) p. 109.

tonnte —, "als man so viele bedenkliche Elemente ohne weiteres mit dem weißen Mantel und dem roten Kreuz geschmückt sah". Das ist alles richtig. "Aber das alles konnte man aufdecken und gebührend verurteilen, ohne die Rechtgläubigkeit des Ordens anzusechten und die Quelle der Mißbräuche in einem Abfall vom Christentum zu suchen. Darauf aber lautet die Anklage, welche nachmals die Katastrophe des Ordens herbei= geführt. Auch hat der Prozeß, was auch gegen ihn eingewandt werden kann, das eine erwiesen, daß bei den Templern gewisse anstößige Bräuchc vielfach geübt wurden, welche die Kirche, als sie einmal zur Sprache gebracht waren, nicht länger bulben konnte"1). Was bamit gemeint ist, wissen wir ja glücklicherweise schon aus der "Geheimlehre". Daß wir in deren Bahn wieder einlenken, zeigt Prut zum Überfluß alsbald deutlich genug, wenn es weiter heißt: "Die Anschauungen aber, aus benen die= selben sich allein erklärten, zeigen eine Verwandtschaft mit häretischen Vorstellungen des 12. und 13. Jahrhunderts — es genügt, an die Mißachtung des Kreuzes, an die Vorstellung von einem oberen und unteren Gott 11. a. m. zu erinnern"?). Auch die "sittlichen Mängel" habe man daraus herleiten wollen. Sei es doch "eine echt mittelalterliche Vorstellung, daß sittliche Tüchtigkeit und Untüchtigkeit unmittelbar abhängen von der größeren ober geringeren Rechtgläubigkeit, so daß eine Abweichung von der Kirchenlehre sich an dem Schuldigen sofort auch durch sittliches Sinken rächt". In der "Geheimlehre" haben wir diese Anschauung mehr noch als eine Prutsche denn als eine mittelalterliche kennen gelernt. Doch die Hauptsache sind nun die Zeugnisse für jene "eine Berwandtschaft mit häretischen Vorstellungen zeigenden Bräuche", wie Prut sich nun ausbrückt. Was haben wir benn in dieser Hinsicht?

"Dahingestellt" läßt Prut jett, ob Johann von Würzburg mit seiner uns schon aus der "Geheimlehre" bekannten Außerung, der Orden werde durch den Berdacht der "persidia" verunziert, auf wirklichen Unglauben, dessen man sie zeihe, oder auf die bei Damaskus ihnen vorgeworfene Treuslosigkeit hindeuten wolle. Er selbst hält, wie er uns in der Anmerkung<sup>3</sup>) verrät, nur die erstere Erklärung für die richtige. Von größerem Gewicht scheint die uns gleichfalls schon aus der "Geheimlehre" bekannte Warnung Innocenz' III. an den Orden; nur daß jett die "dämonischen Lehren", welche dort so unmittelbar auf höchst bedenkliche ketzerische Mißbräuche, welche dem Papst bekannt gewesen seien, gedeutet wurden, hier ganz hübsch mit den übrigen Dingen, welche das Schreiben des Papstes genauer aufzählt und dem Orden schuld giebt, in Verbindung

<sup>1)</sup> Entw. p. 109 f. — 2) ibid. p. 110. — 3) Entw. p. 110 Anm.

gebracht werden: baß er sich über Bann und Interdikt hinweg= setze und jedem, der dem Orden ein paar Denare spende, ohne Rücksicht auf die Sentenzen der Kirche, ein Begräbnis mit kirchlichen Ehren zusichere. Tropdem aber hier Prut im Unterschied von der "Geheimlehre" die rechte Deutung dieses kurialen Stils, der mit solch kräftigen Redewendungen um sich zu werfen liebte, nahe genug legt und ja eigentlich selbst bringt, kann er es doch nicht unterlassen, die Perspektive auf schwierigere Anstöße als sittliche Verirrungen zu lenken und in diesem Zusammenhang der vorhin bereits besprochenen Warnung vor einer Untersuchung durch Klemens IV., die ja ganz ähnlich laute, einen ähnlichen Sinn unterzuschieben. wenn auch vorsichtiger und zahmer, bewegen wir uns doch im ganzen hier bereits auf der Linie der "Geheimlehre". Natürlich werden dann auch die übrigen Zeugnisse und Spuren von solchen, die ein Bewußtsein und Rugeständnis von Templern, daß nicht alles im Orden richtig sei, verraten, so Molays auf einem Generalkapitel in Nicosia 1291 erhobene Forderung von Reformen, alsbald in dieser Richtung gedeutet und verwertet.

Worin jene Ordensverschuldungen bestanden und in welcher Richtung der Orden der Reformen bedurft habe, darüber will Prut jett nur "vermuten" 1), es handle sich dabei um eben die Punkte wie im späteren Prozeß, um die bei der Aufnahme vielfach vorkommende Ver= leugnung des Heilands und Entweihung des Kreuzes, ein Brauch, welchen, so bedenklich er war, er boch "seinem ursprünglichen Sinne nach begreiflich" findet als "eine frasse Erprobung des unbedingten Gehorsams, den die Reuaufgenommenen eben gelobt hatten". Prut findet sogar, daß "bie verwerfliche Form einen an sich berechtigten Inhalt hatte" und daß dies wohl der Grund gewesen sei, aus welchem die Kurie trot ihrer Kenntnis diese Dinge geduldet habe, "weil sie gegen= über dem Sinn derselben in Bezug auf die anstößige Form ein Auge zudrücken zu können meinte, diese durch jenen entschuldigt ansah". Schabe, daß jett wieder wir diese Dinge für nicht so harmlos ansehen können! Aber im Mittelalter Verleugnung des Heilands und Be= speiung des Kreuzes eine harmlose Sache, eine Gehorsams= probe, auch von der Kurie geduldet, weil "nur eine verwerfliche Form mit an sich berechtigtem Inhalt"! Niemals! Auf diese Weise kommen wir eben nie mit Prut zusammen! Dazu nun bas weitere:

"Nur") war die Frage, ob jener bebenkliche Brauch den ursprüng= lichen, ihn notdürftig entschuldigenden Sinn auch bewahrte oder nicht im

<sup>1)</sup> Entw. p. 112. — 2) Wenn bies kurze Wörtlein irgendwo vielsagend ist, so scheint es uns das hier: als ob es sich in Wirklichkeit bei solch scheußlicher Zeremonie "nur" um das, diese Deutung gehandelt hätte!

Laufe der Zeit eine wesentlich andere, unbedingt zu verwerfende Deutung Natürlich brauchen wir über die Antwort auf solche Frage keinen Augenblick im Zweifel zu sein! Für Prut ist ja eine solche Ent= wicklung eine Kleinigkeit, wozu man nicht einmal einer weiteren Brücke Daher er alsbald fortfährt: "Eben das ist nun thatsächlich ge= bedarf. schehen, nicht durchweg im ganzen Orden, aber doch in vielen Teilen des= selben." Daß dann aber ein solches Geheimnis nicht lange verborgen habe bleiben können bei der ungeheuren Gewalt, welche die Inquisition eben in Sübfrankreich gehabt, und den zahllosen Fäden, durch die sie ihre Wirksamkeit in jeden Stand und jede Organisation er= streckt, und vollends, wenn man bedenke, welche Menge von unzuverlässigen Elementen der Orden in dieser Gegend unter jenen anstößigen Formen sich verpflichtet habe: das glauben wir allerdings auch. Rur können wir nicht umhin, unsere Verwunderung darüber auszusprechen, daß Prut bei der Betrachtung der furchtbaren Gewalt dieser schändlichen Institution nie der Gedanke gekommen ist, ob nicht diese Gewalt im stande war, auch Unschuldige zu Regern zu machen, nicht bloß Schuldige aufzuspüren und zu überführen?

Indes so schnell soll die Inquisition nicht einmal dahinter gekommen sein, sondern "zunächst freilich werden sich einem Verdachte — nur Außerslichkeiten als Anhalt dargeboten haben"). Zunächst könne man da an die Kulthandlungen in den Templerkirchen denken, welche im Anschluß an die Kanoniker des heiligen Grabes, welchen die Templer ihr Ritual entlehnt, etliche Sigentümlichkeiten bewahrt zu haben scheinen. Doch giebt Prutz selbst wieder zu, daß, soweit sich aus einem auf uns gekommenen Brevier dieser Kleriker erkennen lasse, kein häretisch-verdächtiger Ritus sich darin sinden lasse. Sinen anderen Punkt aber, "in welchem der Orden oder wenigstens ein Teil desselben bestehende kirchliche Verdachtiger Nitus welcher "dem Spürsinn seiner Gegner offendar entgangen und auch in dem Prozes unerörtert") geblieben sei, kann er seinen Lesern als Entbedung mitteilen: nämlich nichts Geringeres, als eine — templerische Bibelüberselung!

Vorbereitet wird der Leser auf die Wichtigkeit dieser Entdeckung durch einen doppelten Hinweis, nämlich einmal eben darauf, wie schon durch die Statuten des Ordens über Tisch Schristvorlesung vorgesschrieben gewesen sei, die natürlich in lateinischer Sprache erfolgte, obgleich ja, wie wir wissen, die allerwenigsten Templer des Lateisnischen kundig gewesen seien; sodann darauf, wie es doch so höchst auf-

<sup>1)</sup> Entw. p. 113. — 2) Entw. p. 213.

fallend sei, daß "trot der Einheitlichkeit und der Plötzlichkeit des Bor= gehens gegen die Templer in Frankreich fast nirgends ein Exemplar der Orbensregel in die Hände der mit der Occupation der Templerhäuser und -Güter Beauftragten gefallen sei und bieselbe auch in dem Prozeß nur ganz vereinzelt Verwendung finde." Nach dem, was wir im vorigen Kapitel bei Besprechung des templerischen Statutenbuchs als möglicher Quelle für die Untersuchung bemerkt 1), ist diese Bemerkung überhaupt nur zum Teile richtig und aus ben dabei angegebenen Gründen weiter gar nichts Auffallendes barin zu finden. Indes Prut ist nun einmal anderer Ansicht; er meint: "offenbar haben die Ordensoberen, welche über die dem Orden drohende Gefahr nicht in Unkenntnis waren, die Exem= plare ber Regel rechtzeitig in Sicherheit gebracht, nicht als ob sie eine häretische Geheimlehre ober gar eine Zu= sammenstellung der beobachteten anstößigen Gebräuche ent= halten hätte" — also hier ist die "Geheimlehre" glücklich und völlig verschwunden! — "sondern wohl eher, weil gewisse Wendungen angesichts der erhobenen Anklagen bose gedeutet werden konnten"3). — Was das für "bös deutbare" Wendungen sind, haben wir ja dem staunenden Leser bei Besprechung des Statutenbuchs nicht vorenthalten 3). — Indes etliche Cremplare des Statutenbuchs seien doch entdeckt worden, allerdings lange nicht im Verhältnis zur Zahl der Ordenshäuser, und in einem solchen Fall, in Arles, habe man neben einem solchen Exemplar des Statutenbuchs und etlichen firchlichen Büchern ein Buch gefunden, deffen Inhalt in einer Weise bezeichnet werde, "welche nach mittelalterlichem Sprachgebrauch nur auf eine Bibelübersetzung gedeutet werden fann"4). Es heißt nämlich "librum interpretationis super libris biblie", und das könne nicht als ein Kommentar, eine Erklärung, sondern nur als eine "Paraphrase der Bibel" gedeutet werden. Ob das etwas so über allen Zweifel Erhabenes ist? Indes, auch wenn, was ist benn ba weiter dabei? Ja, das weiß nicht jeder! Vernimm denn, o Leser, was Prut darüber zu sagen hat:

"Der mittelalterlichen Kirche war der Besitz und das Lesen einer Bibelübersetzung der Anfang häretischer Verzirung"). Beweis: die Verbote der Päpste und Synoden gegenüber der waldensischen und verwandten Bewegungen, vor allem in Südfrantzeich einmal über das andere gegenüber den Albigensern. Nun konnten ja eben infolge dessen die Templer zu Arles "auf ganz unschuldige Art

<sup>1)</sup> s. oben p. 100 ff. — 2) Entw. p. 114. — 3) s. oben p. 109. — 4) Entw. p. 115. — 5) ibid. p. 115.

in den Besitz der Übersetung gekommen sein, z. B. als sie in dem von albigensischen Häresten durchsetzen Lande gegen unterthänige Leute als Hüter des rechten Glaubens einschritten"). "In einem neuen Licht aber erscheint jene Notiz in dem Inventar von Arles und die sich in ihr wiedersspiegelnde Thatsache gewinnt eine ganz andere Bedeutung durch die Aufssindung einer französischen Bibelübersetzung, in welcher man nicht gerade jene in Arles vorhanden gewesene" — diesen Riesensatz wagt doch auch Prutz nicht! — "aber doch eine Arbeit wird erkennen müssen, welche sozusagen unter den Auspizien des Templersordens, in seinem Austrage und deshalb wohl auch zunächst zu seinem Gebrauche angefertigt worden ist").

So giebt sich denn nun Prut alle Mühe, zunächst den Nachweis zu führen, daß die bezeichnete Bibel, eine neulich von der Pariser Na= tionalbibliothek erworbene Pergamenthanbschrift, welche in abgekürzter und zusammengezogener Weise sich als eine Übersetzung der 5 Bücher Mosis, der Bücher Josua, Richter, Könige und Makkabäer und endlich ber Bücher Tobias und Judith darstellt, mit Randbemerkungen versehen, welche zum Teil durch "eine Reigung zu urwüchsig rationalistischer Er= klärung überraschen", daß diese abgekürzte Bibel wirklich templerischen Ursprungs sei. Die Art, wie dieser Nachweis geführt wird, ist für die Prutsiche Schlußfolgerung wieder höchst charakteristisch. Da dienen als Glieber des Beweises vornehmlich, daß die Übersetzung der Richter unternommen wurde auf Veranlassung eines "Meisters Richard" und "eines "Brubers Othon", ber Glieber einer ,ehrenvollen Ge= sellschaft', einer ,heiligen Brüberschaft', welche bem Schut und der fortschreitenden Heiligung durch den "füßen, freien, frommen Jesus' empfohlen wird"3), wie ber Prolog auch mit einer Anrufung Gottes als des allmächtigen Schöpfers beginne. Beide Männer werben "ihrer Tugenden wegen, durch die sie den andern ein zu Gott leitendes Vorbild bieten"4), gepriesen. Aus demselben Grunde sollen sie die Übersetzung des Buchs der Richter veranlaßt haben, "um ihren Ge= nossen ermunternde Beispiele stolzer Ritterschaft vor Augen zu stellen, aus welchen diese lernen können, welche Ehre es ist, Gott zu dienen, und welchen Lohn berfelbe denen gewährt, welche um seines Todes willen sich Gefahren aussetzen, um sein Gesetz zu verteidigen, wie es der Orden jener beiden thut, die auserwählte Ritterschaft, die auserkorene Schar, der Gott sein Banner anvertraut hat, wie sie auch sein Kreuz tragen, ihren Leib

<sup>4)</sup> Entwicklung p. 116. — 2) ibid. — 5) Entw. p. 116. — 4) ibid. p. 117.

sowohl wie ihr Herz bamit gewappnet haben"). Des weiteren wird auf bas Vorbild bes Heilands, seinen Tod am Kreuz, um die Hölle zu überswinden, hingewiesen und dadurch die Forderung der Tötung des Fleisches für die Genossen jener begründet, indem als die beiden hauptsnotwendigen Tugenden Barmherzigkeit und Demut genannt werden. Als Lohn seiner mühevollen Arbeit hofft der Verfasser schließlich zu dem Mitgenuß der Wohlthaten jener Genossenschaft zugelassen zu werden.

Natürlich können für Prutz jener "Meister Richard" und "Bruder Othon" nichts anderes als Angehörige eines geistlichen Ritter= prbens sein, schon wegen bes Zeichens bes Kreuzes auf bem Gewande. Und dann kann nur der Templerorden in Betracht kommen — an den Deutschen Orden kann "aus sprachlichen Gründen" nicht gebacht werden, zu den Hospitalitern findet sich auch keine weitere Beziehung - schon wegen der "charite et humilite", welche Bernhard von Clair= vaux an ihm gerühmt hat 2). Nicht weniger weise auf ihn hin, wenn in einer Anmerkung jener Bibel der Name "Bethel" erklärt wird als "Haus Gottes", "dort sei nachmals Jerusalem erbaut worden, wo sich das Haus Gottes, d. i. , ber Tempel des Herrn' befindet." Beweis ist auch ber Ausbruck "durgemant" für "Dolmetscher" in der Geschichte Josephs, weil dieser "arabischen Ursprungs", zuerst "von den im Osten heimisch ge= wordenen abendländischen Christen gebraucht und im Westen eingebürgert wurde"; endlich erinnere auch jene rationalistische Erklärungsweise an bas "ähnliche Verfahren der Korangelehrten in ihren Schriften und Disputationen"3).

Wir wollen dem Leser ersparen das genauere Eingehen auf die Art und Weise, wie Prut ferner das Alter die ser Bibel herausbekommt: wie er durch den Vergleich mit einer andern, mit der templerischen Bibel "eine unverkennbare Verwandtschaft" zeigenden Handschrift der Arsenal-bibliothek in Paris, welche nicht vor dem Ansang des 13. Jahrhunderts entstanden sein könne, sindet, daß die templerische Bibel, welche als älter erwiesen sei, noch dem 12. Jahrhundert angehören müsse; wie er dann unter den Weistern des Templerordens weiter sucht, dis er natürlich in Odo von St. Amand (1171—1179) glücklich den "Bruder Othon" herausgebracht hat. Doch wird dieser ja "Bruder", nicht "Weister" genannt! Wacht nichts, denn man darf ja nur an die Zeit denken, wo derselbe noch nicht Meister, sondern einsacher Komtur war!

<sup>1)</sup> Entw. p. 117. — 2) und welche, ja, wie Prutz selbst uns gezeigt hat, ber Orben so trefslich konserviert hat. — 3) Entw. p. 118.

Einen solchen aber findet man 1160 und 1163 urkundlich vorkommen, und jetzt darf man nur noch annehmen, daß dieser dann wiederum identisch gewesen ist mit einem Templer "Otto de Andemaro", der neben einem andern Templer "Micardus de Corbi" 1156 als Zeuge unterschrieben wird, so haben wir die beiden obigen Namen aufs herrlichste bei einander. Denn auch, daß Richard "Meister" genannt wird, geniert nicht, da ja so häufig auch die Vorsteher einzelner Ordensprovinzen, ja einzelner Ordens= häuser, genannt werden. Somit ist der Beweis erbracht, daß jene Bibel templerischen Ursprungs, daß sie in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts verfaßt ist und daß offenbar schon in dieser Zeit unter den Templern ketzerische Neigungen vorhanden ge= wesen ober wenigstens, wie Prut nachher 1) sagt: "daß die Templer in ihrer Ausnahmestellung sich über das hinwegsetzen zu können meinten, was für andere in kirchlichen Dingen galt." So etwa jemand noch Zweifel hegen sollte, der wird von Prut auf die Schilderung verwiesen, welche Wilhelm von Tyrus von jenem Großmeister Obo de St Amand giebt, der ihn "einen nichtswürdigen Menschen, übermütig, anmaßend, voll wilder Leidenschaft, der weder Gott fürchtete noch vor einem Menschen Respekt hatte", nennt, dessen Ende in sarazenischer Gefangenschaft von diesem kirch= lichen Schriftsteller nicht ohne eine gewisse Schabenfreude erzählt werde, und ihm damit zu Gemüte geführt, daß "denmach das Andenken des Odo von St. Amand in den Augen des Klerus irgendwie belastet gewesen zu sein scheine"2). Er wird weiter baran erinnert, daß man nachmals den Brauch der Verhöhnung Christi und der Kreuzbespeiung auf einen Groß= meister zurückführte, der in sarazenische Gefangenschaft geraten, sich aus dieser durch das Versprechen, jene Bräuche in seinem Orden einzuführen, gelöst habe, und daß man also demnach in diesem Meister den ersten Ur= heber jener schändlichen Gebräuche vermutet habe. Denn daß der Rame "Do" bei jener Tradition nicht genannt wird, schadet ja wieder nichts, weil "bei ihm allein sich eine historische Anknüpfung findet, insofern er der einzige von den Meistern des Ordens gewesen ist, der sein Leben als Ge= fangener der Mahomedaner beschlossen hat, da Gerhard von Ridefort, welcher bei Hittin in Saladins Gewalt fiel, losgekauft wurde"3).

Wir brechen hier ab und ersparen dem Leser die weiteren Betrachstungen und Erwägungen, die Prutz an diese Entdeckung vollends anknüpft<sup>4</sup>). Der Leser wird wohl auch so längst genug haben. Denn was sollen wir zu dem allem nun sagen? Ist ein Wann, der es fertig bringt, eine dersartige Schlußfolgerung zwar nicht als "einen mathematischen Beweis"<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Entw. p. 121. — 2) p. 120. — 3) Entw. p. 120. — 4) p. 121.—126. — 5) p. 121.

seinen Lesern vorzuführen, aber doch in diesem Zusammentreffen der Umstände und Thatsachen einen "hohen Grad von Wahrscheinlichkeit" zu cr= blicken, wirklich noch als ein ernsthafter wissenschaftlicher Gegner anzusehen? Das überschreitet benn doch auch das kühnste Maß von Naivetät, welches wir bei einem Historiker unserer Tage für möglich gehalten hätten! Wer auch nur ein klein wenig mit der kirchlichen Geschichte jener Jahrhunderte vertraut ist, der wird ja längst erkannt haben, wie bei dieser ganzen "templerischen Bibel" es sich um gar nichts anderes handelt, als einen jener zahlreichen Versuche ber albigensischen Katharer, die Bibel durch Übersetzung ihren Leuten zugänglich zu machen und sie durch den Trost, den sie in den Schilderungen der Kämpfe und Leiden des Volks Israel fanden, zur mutigen Ertragung der durch die römische Kirche über sie verhängten Martern und Leiden anzuspornen. Auch jener "Meister Richard" und "Bruder Othon" verraten den katharischen Kreis ja ebenso gut wie der Ausdruck "ordo" von ihrer Gemeinschaft, und vollends jener Wunsch, der Übersetzer möge als Lohn die "Zulassung zu dem Mitgenuß ber Wohlthaten jener Genossenschaft" erhalten, paßt einzig und allein auf die Stellung, welche die perfecti der Katharer unter ihnen einnahmen, und die eine derartige war, daß allein in der Gemeinschaft mit ihnen man der Seligkeit teilhaftig werden zu können wähnte. Auch das weitere, was Prut uns von dem Inhalt jener Bibel verrät selbst nach seiner gewiß wieder einseitigen Auswahl: insbesondere das Bemühen, alle anthropomor= phischen Vorstellungen fernzuhalten und alles geistig zu deuten; die Schöpfung auf einmal; die Entgegensetzung des Lichts als des Guten und der Finsternis als des Bösen; die Scheidung von Licht und Finsternis als Sonderung der guten und bösen Engel; die starke Betonung der Prädestination u. a. m. wie nicht minder schon die Anrufung Jesu, welcher für die Templer wie für sonstige gut kirchliche Kreise längst hinter der seligen Jungfrau Maria zurückgetreten war 1): all das paßt so wenig auf die Templer und überhaupt eine solche, selbständige religiöse Bahnen ein= zuschlagen am allerwenigsten berufene, ritterliche Genossenschaft und so ganz auf die mit religiöser Energie selbständig vordringenden Katharer 2), daß man sich nur über das eine wundern kann, wie ein Historiker, der über mittelalterliche Dinge Geschichte schreibt, das zu übersehen im stande ist.

Zum Schluß dieses Kapitels wird endlich der unglückliche Ausgang ber Kreuzzüge und die Stimmung, welche dadurch erzeugt worden

<sup>1)</sup> Dafür liefert auch das Statutenbuch bes Orbens einen genügend illustrierenden Beleg, cf. z. B. die Gelübde, welche bei der Aufnahme Art. 675 ff. "a Dieu et a nostre clame sainte Marie" abzulegen sind u. a. — 2) über diese cf. des weiteren Schmidt.

sei, in ähnlicher Weise verwertet wie schon in der "Geheimlehre". Vor allem sindet jenes Sirvente eines templerischen Troubadours') seine Stelle und endlich wird nicht unterlassen, darauf hinzudeuten, einen welch anderen furchtbar ernsten Sinn unter solchen Umständen für viele jene erst als Gehorsamsprobe gemeinten Bräuche der Verleugnung Christi und Verhöhnung des Kreuzes haben annehmen müssen. Dann ist dies "lehrreiche" Kapitel zu Ende!

Und nun kommen wir zum eigentlichen Prozeß selbst. schicken wir voraus, daß, obgleich dies ja die wichtigste Partie des ganzen Buches ist, es doch nicht unsere Aufgabe sein kann, hier bei der Besprechung alle die Einzelnheiten, welche nach unserer Auffassung unrichtig sind und aus welchen sich zulett ein völlig schiefes Gesamtbild zusammen= set, durchzugehen und im einzelnen zu widerlegen. Gine völlige Widerlegung ift nur durch Entgegensetzung eines anderen positiven Bildes möglich und dazu ist der folgende positive Teil bestimmt. Dieser wird zugleich dar= thun, daß die Falschheit des Prutschen Bildes noch nicht einmal in den Strichen liegt, die er schief und unrichtig anbringt, sondern mehr noch in bem, mas er überhaupt nicht bringt und mas doch zur vollständigen Zeich= nung des Bildes so notwendig als die andere von ihm besorgte Rehrseite Für die folgende Besprechung der über den Prozeß handelnden Abschnitte haben wir uns daher mehr noch als für die Besprechung der "Entwicklung" überhaupt den Grundsatz vorgehalten, nur die Grundstriche aufzuzeigen, welche die Gesamtdarstellung bestimmen. Es wird auch so an Stoff nicht fehlen, da der Einwände, die wir zu machen haben, mehr als genug sind.

Junächst gilt bas IX. Kapitel<sup>2</sup>) ber "Nieberwerfung bes Orbens und dem ersten Prozeß gegen denselben". Ein wieder höchst instruktives Kapitel: da wird zuerst das Inquisitionsversahren in seiner ganz horriblen Willkürlichkeit beschrieben — z. B. wird nicht verschwiegen, daß für die Protokollsührung ausdrücklich die Anweisung gegeben war, nicht alle Aussagen aufzunehmen, sondern nach "Auswahl" zu versahren<sup>3</sup>) — und dadurch dem Leser ja ein gensigender Maßstad zur Abwägung der Glaubwürdigkeit dieser Protokolle an die Hand gegeben, und ebenso wird die Gewaltsamkeit und Unmenschlichkeit dieses Tribunals nicht verhüllt — hier hätte zwar Prut wohl noch etwas aussühr=

<sup>1)</sup> s. oben p. 27. — 2) Entw. p. 127—163. — 8) cf. Entw. p. 131: Bon ben vielen und sehr verschiedenartigen Fragen, welche je nach der Bersönlichkeit und Örtlichkeit zur vollern Ermittlung der Wahrheit gestellt würden, brauchte man in das Protokoll nur die aufzunehmen, welche die eigentliche Substanz oder Natur des Bersgehens berührten oder der Wahrheit am nächsten zu kommen schienen'.

licher sein dürfen, insbesondere hätten etliche draftische Beispiele aus dem Prozeß dem Leser doch noch einen weitergehenden Begriff von der Wirkung solchen Verfahrens gegeben. Aber im allgemeinen können wir Prut das Zeugnis geben, daß er die hier in Betracht kommenden Seiten (im An= schluß an Molinier, L'inquisition dans le midi de la France au 13 e et au 14e siècle, Paris 1888) nicht verschweigt, sondern das Verfahren der Inquisition in seinen Hauptzügen richtig skizziert 1), und so, daß man sieht: die Behandlung der Templer ist allerdings keine außergewöhnliche, sondern nur die für gewöhnlich bei Inquisitionsprozessen geltende gewesen. Rur das können wir nicht für richtig halten, was Prut dabei von der Absolution, die man dem reuig Geständigen gleich nach seiner Aussage erteilte und wodurch derselbe wieder in den Schoß der Rirche aufgenommen wurde, bemerkt, daß sie nicht nur nicht "der Schlußakt des ganzen inquisitorischen Verfahrens" sei, sondern daß "erst danach", so könne man sagen, "ber eigentliche Prozeß beginne"?). So kann man ganz gewiß nicht sagen: benn allerdings ist die absolutio et reconciliatio wenn auch nicht der Schlußstein des ganzen inquisitorischen Verfahrens, infofern sich

<sup>1)</sup> Hiebei macht es Prut ein besonderes Bergnügen, Schottmuller etliche Hiebe zu versetzen, indem er anmerkungsweise (p. 129 und 180) barauf hinweist, bag burch bie genauere Kenntnis des Inquisitionsversahrens ebenso dessen Folgerungen, welche er an bie Erklärung bes Wortes "diffamatio" als "in schlechten Ruf bringen" angeschlossen, als seine Begrünbung ber angeblichen Gewaltsamkeit unb Rechtswidrigkeit des von der Rirche gegen die Templer durchgeführten Verfahrens zu einem guten Stud hinfällig gemacht werben. Sieht man näher zu, so schrumpft ber Jrrtum Schottmüllers barauf zusammen, daß Schottmüller, indem er allerdings das Inquisitionsverfahren vorher nicht so genau studiert hat, wie nun hinterher Prut, nicht prazis genug faßt, was unter solcher diffamatio zu verstehen sei, und ebenfo worin eigentlich die Rechtswidrigkeit liege. Im allgemeinen aber hat er ganz recht: benn daß die Diskreditierung des Ordens vor allem "burch die in ben papstlichen Erlassen erhobene Beschulbigung" erfolgte, die diffamatio erft baburch besonderes Gewicht erhielt, ift beutlich genug, auch wenn diefelbe, wie Prut sagt, "lange vor dem Prozeß" ba war, b. h. boch wohl eben mit Erhebung der Anklage. Diese aber wurde eigentlich gültig boch erft baburch, bag ihr ber papstliche Stuhl, bie für bie Templer einzig gültige richterliche Kompetenz, zustimmte. Ober will Prut bamit wieber auf jenes alte Volksgeschwät hindeuten? Gine folche diffamatio hatte ben Templern wenig geschabet, wenn es babei geblieben mare.

Daß aber bas ganze Verfahren gegen bie Templer boch ein rechtswidriges bleibt, anch wenn es babei ganz nach ben sonstigen Grundsätzen ber Inquisition zusgegangen ist, bürfte doch schon mit Rücksicht auf ben Druck, ber auf ben Papst Klesmens V., ben höchsten Richter in dieser Angelegenheit, geübt wurde und der ihm ein wirklich freies Urteil unmöglich machte, nach wie vor zu behaupten sein. Hauptinstanz hier bleibt immer, daß das ganze Benehmen Klemens' V. unzweideutig genug zeigt, daß es ihm in seinem Gewissen bei ber ganzen Sache nicht wohl war. — 2) Entw. p. 130.

bas eigentlich über das ganze fernere Leben des einmal vor den Schranken ber Inquisition Gestandenen erstreckt, so boch jedenfalls der Schlußstein des eigentlichen Prozesses. Nicht der eigentliche Prozes, sondern das Buß= ober Sühneverfahren beginnt jett, das, was jeder mit der Kirchen= sprache Vertraute unter bem Namen "Pönitenz" kennt. Wenn also auch bas Ganze damit freilich nicht fertig war, so hatte die Absolution beshalb boch eine große Bedeutung, nämlich eben die, daß sie den, der sie erhielt, als einen reuig Geständigen bezeichnete, d. h. als einen Menschen, der es vorgezogen, auf alles, was die Inquifition von ihm verlangte und aus ihm herausziehen wollte, einzugehen — benn anders erhielt er ja die Absolution überhaupt nicht — und daß man also auf solcher Zeugen Aussagen, die als reconciliati und absoluti bezeichnet sind, lediglich keinen Wert legen darf. Das ist aber freilich eben das, was Pruz durch jene Bemerkung ferne halten möchte. Aber wir können ihm nicht helfen. Denn überhaupt — damit kommen wir auf die Hauptsache —: wie Prut sich mit der im ganzen von ihm ja richtig gezeichneten Inquisition abfindet, das ist wieder eine andere Sache. Das ist ein Kunststück, welches wir ihm nicht nachmachen können. Er meint nämlich, kurz gesagt, daß man sich eben bei all dem nicht auf den Standpunkt unseres, sondern jenes Jahrhunderts stellen und danach das ganze Verfahren beurteilen musse. Und von diesem Standpunkt aus soll das alles "eben nichts besonderes" 1) sein, "bei den absonderlichen Rechtsbegriffen jener Zeit, die von dem alleräußerlichsten Formalismus nun einmal nicht loskommen", schien "baran niemand besonderen Anstoß genommen zu haben". "Überhaupt" bürfe man "nicht glauben, daß die Inquisition den Zeit= genossen verhaßt ober ein Gegenstand bes Abscheus gewesen sei"?). mag zum Teil richtig sein, ist es aber boch nicht ganz. Wenn auch die Einrichtung der Inquisition überhaupt dem herrschenden Geist jener Epoche entsprach, so ist boch ber Wiberstand nicht zu vergessen, ben die Gewalt= thätigkeit und Wilkur, die mit derfelben sich immer mehr verbanden, auch im Mittelalter gefunden hat. Wir erinnern nur an die Thatsache, daß nicht wenige der Inquisitoren selbst, und zwar ebensogut in Italien und Deutschland — hier als das bekannteste Beispiel der blutige Konrad von Marburg — wie in Frankreich ber Wut der Bevölkerung zum Opfer gefallen find, daß die Inquisition in vielen Städten und Gebieten nur nach dem heftigsten Widerstand der Bevölkerung und Obrigkeit, selbst wo diese gut katholisch gefinnt waren, Einlaß fand und manche Staatswesen, wie z. B. Benedig, sie überhaupt nicht herein ober doch nur unter der

<sup>2)</sup> Entw. p. 132. — 2) Entw. p. 132.

schärfsten Kontrolle ihre Wirksamkeit üben ließen!). Wer sich wirklich mit der kirchlichen Geschichte jener Jahrhunderte vertraut macht, dem kann nicht verborgen bleiben, wie die Geschichte der Inquisition, besonders zu Anfang und vor allem in Südfrankreich, die des zähen, aber freilich aus: sichtslosen Widerstandes der Bevölkerung und vielfach auch der Obrigkeiten ist gegen die ihr aufgedrungene blutige Gerichtsbarkeit in religiösen Dingen; wie der Staat keineswegs so begeistert gewesen ist, der Kirche sein "brachium seculare" zu leihen, wie es von ultramontanen Schriftftellern gerne hingestellt wird, und selbst die ausgesprochensten Gönner und Schut: herren der Inquisition sie immer wieder zur Mäßigung und Menschlichkeit haben ermahnen müssen. Selbst von einem Friedrich II., dem die Kirche es zu verdanken hat, daß ihre erbarmungslosen Grundsätze, wie sie von Innocenz III. aufgestellt und auf dem Laterankonzil von 1215 kirchlich fanktioniert worden waren, hernach auch zu staatlicher Anerkennung gekommen und für die politische Obrigkeit maßgebend geworden sind, haben wir doch auch Erlasse, welche gegen die übertriebene Strenge der Inquisition gerichtet sind und Einstellung der von ihr anhängig gemachten Prozesse fordern: so vom 12. August 1245 2). Um aber näher bei unserer Zeit zu bleiben, so hatte ja Philipp der Schöne selbst nicht nur durch die vor ihn gebrachten Klagen ber südfranzösischen Bevölkerung wie persönlich bei seiner Reise in den Süden wenige Jahre vor unserem Prozeß (1303) Gelegenheit gehabt, die wahre Meinung und Stimmung der Bevölkerung über die Inquisition kennen zu lernen, sondern schon vorher durch Erlaß vom November 1301, durch den er die Beihilfe seiner Beamten zur Ausführung der von den Inquisitoren gewünschten Maßregeln auf ein geringstes Maß beschränkte, gezeigt, wie er selbst über die Inquisition dachte: nur daß natürlich ein Mann wie Philipp sich wohl hütete, ein solch brauchbares und mächtiges Instrument zur Förderung seiner Pläne zu sehr verfümmern zu lassen oder gar aus der Hand zu geben. Endlich aber, um zu zeigen, wie man selbst in gut kirchlichen Kreisen über die Wirkung der Inquisition und ihre Mittel dachte, brauchen wir nur zu erinnern an jenen Beschluß des Konzils von Ravenna vom Juni 1310: daß alle (Templer), "welche aus Furcht vor der Folter ein Bekenntnis abgelegt, das sie später widerrufen hätten, ober aber, welche thatkundig den Widerruf nur aus Furcht vor abermaliger Anwendung der Folter nicht gewagt hätten, für Unschuldige gelten sollten"3). In sämtlichen von Brut bis

¹) cf. zu diesen Aussührungen wieder Schmidt, l'histoire des Cathares. — ²) cf. Schmidt, l'histoire des Cath. I, p. 180. — ³) cf. Havemann p. 827.

jett über die Templer und ihren Prozeß geschriebenen Büchern — und deren ist es ja nachgerade ein ganzer Stoß — haben wir bisher versgeblich nach einer Spur davon gesucht, wie Prutz sich über diesen gewiß doch wenigstens der Erwähnung werten Beschluß hinweghilft; auch ein Zeichen von dem, was man bei Prutz nicht sindet. Oder — weiß er etwa davon nichts?

Aber wenn bem auch nicht so wäre, wenn wirklich im Mittelalter keine einzige Stimme etwas an der Inquisition auszusezen gefunden hätte und sich nachweisen ließe, daß die Behandlung der Templer ganz und gar nach den für diese Inquisition gültigen Negeln vor sich gegangen sei: was soll denn das helsen? Wird demn das Verfahren gegen die Templer dadurch gerechtsertigt, daß man andere Leute ebenso grausam oder noch grausamer behandelt hat? und werden die Aussagen dadurch glaubwürdiger, daß sie durch dieselben Mittel wie die anderer Opfer der Inquisition ausseperest worden sind? Da ist vernünftigerweise doch höchstens der Schluß erlaubt, daß die einen so wenig wie die anderen Glauben vers dienen: wenn man nicht etwa nachweisen kann, daß die Templer gegen die Qualen und Schreckmittel der Folter weniger empfindlich gewesen seinen. Will Pruß etwa auch diesen Nachweis unternehmen?

über die Glaubwürdigkeit der Protokolle dürfte baher jener Beschluß von Ravenna den richtigen Kanon an die Hand geben. Prut ist freilich wieder nicht dieser Meinung; ihm sind die Protokolle — trot jener oben anerkannten willkürlichen Auswahl beim Niederschreiben — im allgemeinen echt, nur daß sie "den Zusammen= hang" vermissen lassen, denn "eine bewußte Fälschung der Aussagen dürfte nicht anzunehmen sein; sie war ja ohne Mitwirkung des Zeugen d. h. des Angeschuldigten selbst nicht durchführbar, da das Protokoll diesem ja vorgelesen wurde und seiner Anerkennung bedurfte"1). Also weil es den Angeschuldigten ja freistand, bagegen zu protestieren — wohlgemerkt, daß sie in solchem Fall, im Fall irgend eines Wiberspruchs gegen irgend einen Teil sich zu gewärtigen hatten, aufs neue die Folter ihrem Gedächtnis zu Hilfe eilen zu sehen — beshalb soll eine bewußte Fälschung nicht wohl möglich gewesen sein? So naiv sind wir nicht, das zu glauben. Indes giebt dabei doch auch Prut wenigstens das zu, daß, weil man "bloß das, was dem Inquisitor wesentlich und wichtig erschien, schriftlich jesthielt, allen diesen Aufzeichnungen der vorherrschende inquisitorische Geist sein Gepräge aufdrücken mußte"2). "Die an sich richtigen Thatsachen wurden in eine zum mindesten einseitige Beleuchtung gerückt, und Momente,

<sup>1)</sup> Entw. p. 133. — 2) ibid.

vermitteln und die eine oder andere unschuldiger erscheinen lassen konnten, kamen nicht zu ihrem Recht." Das ist etwas zugestanden, aber nicht genug!

Ein Beispiel bafür soll Molay sein: weil er bei Verlesung bes Verhörprotokolls zu Chinon, beim Anhören bessen, was er dort gestanden haben sollte, in der bekannten Weise aufbraust — in einer Weise, welche wir uns nur als die Entrüftung eines ehrlichen Gemüts über einfache und grobe Verlogenheit erklären können —, weil er aber nicht extra "bas Protokoll für inhaltlich falsch erklärt, nicht behauptet, etwas anderes gesagt zu haben, als darin stand"2), so soll dies Protokoll im allgemeinen richtig sein, nur nicht, "was er zur Erklärung und Rechtfertigung betreffs ge= wisser dem Orden schuld gegebener" und von ihm eingestandener Bräuche hinzugefügt, dazu gesetzt worden sein. Aber wie in aller Welt soll benn ein Protest gegen falsche und erlogene Unterschiebung aussehen, wenn man Molays außergewöhnliche und ungekünstelte Entrüftung, die ihn so ganz des Orts vergessen läßt, daß er seinen Richtern eine unmißverständliche Herausforderung zugehen läßt, nicht dafür annehmen will? Unter den mancherlei Erklärungen, mit ber man Molans Verhalten schon zu beuten versucht hat, ist uns die immer als eine besonders schwache erschienen! Will man also je — womit wir ganz einverstanden sind — diesen Fall Molans als typisch für die Behandlung der Aussagen in den Protokollen gelten lassen, so scheint uns dies Beispiel genau das Gegenteil von dem zu beweisen, was Prut damit illustrieren möchte: nämlich nicht eine in der Hauptsache getreue und nur in Nebensächlich= keiten unzuverlässige, sonbern gerabe eine die Hauptsachen ent= stellende und plump verdrehende, baher höchst millkurliche und verlogene Protokollführerei.

Übrigens sucht Prut auch das, was er eben noch hinsichtlich ber Willkürlichkeit und Ungenauigkeit solcher Protokollführung und der in ihr enthaltenen Zeugnisse zugestanden, wieder abzuschwächen, indem er meint, daß bei den Templern der Fall durch andere Faktoren doch günstiger liege, als bei den meisten sonstigen Inquisitionsprozessen. Einmal, weil wir "die geistigen und sittlichen Zustände" der Kreise und Verhältnisse, welchen viele von diesen Templern angehört, "anderweitig ziemlich genaukennen". Sodann wegen der mancherlei, vor allem auch der niedrigen, Elemente und Vildungsstusen, welche unter den verhörten Templern verstreten seien und welche damit einen Vergleich ermöglichen, der "das

<sup>1)</sup> Entre. p. 133. — 2) p. 134. — 5) ibid.

Material mehrfach beleuchtet und erklärt"). Außerdem scheine doch im ganzen bei diesem Prozeß entsprechend seiner Wichtigkeit auch in der Protokollführung etwas sorgfältiger verfahren worden zu sein. aber — und dies ist wieder ein Hauptpunkt — seien wir hier in der glücklichen Lage, die Akten des Prozesses vor uns zu haben, wie sie "beinahe von entgegengesettem Standpunkt"?) geführt worden seien. Es ist dies ein Hauptschachzug von Prutz, immer wieder mit der entgegengesetzten Tendenz zu operieren, welche die päpstliche Untersuchung des Prozesses gegenüber der königlichen beherrscht habe. Bon den "könig= lichen Beamten und Bischöfen", welche auf Geheiß des Inquisitors von Frankreich zuerst gegen die Templer einschritten, giebt er ja zu, daß sie "ganz im Geist der Inquisition von Anfang an nur danach strebten, die Schuld der Angeklagten zu erweisen und die denselben anhaftende Diffa= mation als begründet darzuthun"3). "Von der päpstlichen Kom= mission, welche die Sache nachher überkam", könne man "beinahe das Gegenteil behaupten"4). Wir werden sehen, wie auch dieses "beinahe" noch lange nicht genug Einschränkung ist, sondern daß eine unbefangene Gesamtwürdigung der ganzen Wirksamkeit seitens der Rurie und ihrer Kommission nach ihren thatsächlichen Erfolgen "beinahe" auf das Gegenteil hinausläuft.

Bei ber Frage nach ber eigentlichen nächsten Beranlassung, dem "entscheidenden Anstoß" zum Ginschreiten Philipps gegen den Orden, einem bisher als besonders schwierig erachteten Punkt, der auch Prut "unklar" erscheint, bemüht er sich besonders, von Philipp den Verdacht abzuhalten, daß er "von langer Hand her einen Gewaltstreich gegen den Orben vorbereitet habe". Dagegen spreche schon das "gute Verhältnis, in welchem beibe noch zur Zeit des Streits mit Bonifaz gestanden" 5). ---Was es mit diesem "guten Verhältnis" wohl auf sich hat, haben wir bereits") bemerkt. — Daß ber König "zugegriffen" habe, als sich bie Gelegenheit bot, sei "begreiflich", aber die Gelegenheit habe er nicht selbst geschaffen 7). Dies sei ja auch bei bem ganz Südfrankreich, auf welches die mancherlei Berichte über die ersten Entbeckungen der templerischen Reherei immer wieder hinweisen, durchdringenden Spionagesystem der Inquisition nicht nötig gewesen. Gewiß, bestanden wirklich solche Geheim= nisse, so mußte die Inquisition bahinter kommen. Und dann war es ganz natürlich, daß Philipp dem Antrag des Inquisitors von Frankreich pflicht= mäßig stattgab, ohne daß bei den außerordentlichen Vollmachten der In-

<sup>\*)</sup> Entw. p. 134. — \*) p. 135. — \*) ibid. — \*) ibid. — \*) Entw. p. 135. — \*) Bgl. oben p. 135. — \*) "Entw." p. 135.

quisition die Exemtionsstellung der Templer viel ausmachte. Die Frage ist nur immer die, ob wirklich solche Geheimnisse bestanden oder ob die ganze "diffamatio" nicht erst durch Philipps gewaltthätiges Vorgehen hervorgerufen worden ist?

Dieses soll durch den Hinweis darauf, daß "Gefahr im Ver= zuge" war, entschuldigt werden, wie ja auch die Sorbonne hernach gethan und damit sein Recht, ohne die sonst nötige kirchliche Vollmacht zu handeln, anerkannt habe. Aber mit all dem wird die Thatsache nicht aus der Welt geschafft, daß der kompetenteste Richter, der Papst Klemens V. selbst, das Vorgehen des Königs auch auf Anrufung der Inquisition als eine Rechtswidrigkeit und das des Inquisitors als eine gröbliche Überschreitung seiner Befugnisse aufgefaßt und dieser Empfindung mit der Suspension ber Vollmachten des Inquisitors einen scharfen, aber berechtigten Ausbruck verliehen hat. Übrigens scheint uns auch jenes Gutachten der Sorbonne damit keineswegs im Widerspruch; denn wenn diese des Königs Recht trot bem Druck, unter bem sie stand, nur mit Rücksicht auf die außergewöhnliche Lage, daß "Gefahr im Verzug" sei, anerkannte, so ist damit beutlich gesagt, daß das Vorgehen desselben eigentlich ein rechtloses und nur durch den Ausnahmefall, der durch jene glückliche Phrase ja überall, wo es notthut, konstatiert werden konnte, zu entschuldigendes war.

über das Bemühen von Prut überhaupt, Philipps Verfahren als ein möglichst korrektes hinzustellen und sogar zu behaupten, daß es ihm wirklich um Verteidigung des reinen Glaubens zu thun gewesen sei, dürfen wir wohl kurz hinweggehen. Der Philipp der Gesschichte, der zu gleicher Zeit einem Papst Klemens V. die Verurteilung seines Vorgängers Bonifaz VIII. zumutete, zeigt ein anderes Gesicht und es wird nicht gelingen, dem Charakterbild, wie es die genauesten Kenner seiner Regierungszeit, so Boutaric, von ihm gezeichnet haben, einen solch anderen Kopf aufzusezen.

Daß auch nach der "Entwicklung" die Templer schlecht wegkommen nunssen, wird dem Leser immer klarer. Denn da Philipp der Schöne sast lauter edle Motive hat, die Inquisition ihnen gegenüber einfach nur ihre Pflicht thut und auch der Papst Klemens V. schließlich ganz korrekt handelt, so müssen ja natürlich die Templer die Zeche bezahlen. Denn ein Schuldiger muß doch da sein!

Aber wessen sind sie denn nun, nach der "Entwicklung", schuldig, b. h. nach dem Ergebnis der ersten von den Inquisitoren angestellten Vershöre? Von den fünf Punkten, in denen nach der "Geheimlehre" die Schuld der Templer feststand, sind es in der "Entwicklung" eigentlich nur noch zwei, Verleugnung Christi und Kreuzentweihung,

beren Prut jett noch die Templer im großen und ganzen schuldig findet, indem er auch von diesen Punkten zugiebt, daß sie wenigstens nicht bei allen Aufnahmen vorgekommen sein mussen, und daß sie hervorgegangen seien aus einer "vermutlich zeitig in Aufnahme gekommenen krassen Ge= horsamsprobe, deren ursprünglich reiner Sinn teils in Vergessenheit geriet, teils unter dem Einfluß der Häresien späterer Zeit geflissentlich häretisch mißbentet wurde"1). Also nichts mehr von einer früher so zu= versichtlich behaupteten Geheimlehre, auch jene beiben Punkte ursprünglich keinen anderen Sinn enthaltend als den, in der "Geheim= lehre" durchaus abgelehnten, der Gehorsamsprobe, freilich im Lauf der Zeit vielfach häretisch gedeutet und gemeint, ohne daß natürlich entschieden werden soll, welche Bedeutung im einzelnen Falle gerade zutraf. Warum aber gerade nur diese beiden Stücke? Was ist's mit den schmutigen Küssen, was mit der Erlaubnis zu widernatür= lichen Ausschweifungen, kurz gesagt, Sodomie, was mit der nach der "Geheimlehre" so bedeutsamen Auslassung ber Einsepungsworte im Sakrament? Der letteren finden wir nur ganz kurz') als eines ber Anklagepunkte des Inquisitors Imbert Erwähnung gethan. Die scham= losen Russe, die in der "Geheimlehre" gleichfalls eine so wichtige Rolle gespielt und eine so scharffinnige Deutung gefunden haben, werden kaum noch gestreift, zu verstehen gegeben, daß bei einer sittlich so herunter= gekommenen Bande, wie die Templer vielfach, besonders durch Heran= ziehung so vieler niedrigstehenden Elemente, gewesen seien, dergleichen hin und wieder vorgekommen sein möge. Für die Erlaubnis und Übung der Sobomiterei wird an die weite Verbreitung erinnert, welche dieses schenkliche Laster vielfach im Mittelalter, besonders im Orient bei der Bevölkerung der Kreuzfahrerstaaten gehabt, auch wieder also wenigstens fein häretischer Sinn damit verbunden, wie in der "Geheim= lehre"; ja es wird zugegeben, daß in manchem Fall eine ein fache Miß= deutung der statutenmäßigen Anweisung, im Notfall auch dem Bruder die Teilung der Lagerstätte nicht zu verweigern — als Ausdruck eben der Brüderlichkeit und zugleich der anfänglichen Armut des Orbens — zu Grunde liegen mochte. Nichts mehr endlich vollends von dem Idolkopf, obgleich auch von ihm erwähnt wird, daß er unter den Geständnissen figuriert und zwar gerade in der Aussage von Hugo von Peraud; jett weiß Prut das nur durch die Thätigkeit der Folter zu erklären 3). Im ganzen also recht bescheibene Ergebnisse im Vergleich zu ben in der

<sup>1) &</sup>quot;Entw." Borwort p. IV. — 2) Entw. p. 146. — 3) Wie wir oben schon (vgl. p. 134) biesen Mann gekennzeichnet haben, möchten wir gerade bei ihm biese Erklärung nicht für die einzig mögliche halten. Bgl. barüber später im positiven Teil.

"Geheimlehre" einst im Anschluß an Loiseleur gewonnenen, aber boch genug, so daß man nicht in Abrede stellen könne, daß "ein Teil von den gegen den Orden erhobenen Anklagen in einer für die Rechtsanschauung jener Zeit genügenden Weise erwiesen war, d. h. daß viele von den Ordensbrüdern der ihnen schuldgegebenen Verirrungen überführt waren und sich zu denselben bekannt hatten").

Aber warum benn, wenn man boch einmal so vieles fallen läßt, nicht auch diese paar Punkte vollends aufgeben und kurzer Hand die Grundlosigkeit der Anklage in Bausch und Bogen zugeben? Warum? Weil, wie Prut meint, "man der Kunst der Juquisitoren und den von ihnen über ihre Opfer verhängten Martern die höchste Wirkung zutrauen möge, für unmöglich" werde "man es doch erklären, daß auf diesem Wege 138 völlig schuldlosen Leuten verschiedensten Standes und verschiedenster Bildung in der Hauptsache übereinstimmende Bekenntnisse herausgepreßt sein sollten von im Orden üblichen und von ihnen geteilten Versirrungen, wenn solche in Wahrheit gar nicht existiert hätten"?). Da auch eine Verabredung der Templer ausgeschlossen seischen wegen der individuellen Färbung vieler Aussagen, so bleibe nichts übrig als sein Resultat.

Se bleibt boch noch vieles übrig: eine unbefangene Würdigung der Gesamtsituation wie eine einfache statistische Zusammenstellung über diese Verhörergebnisse, wie sie im positiven Teile sich sinden soll, wird das deutlich lehren! Daß Prut eine solche Zusammenstellung nirgends, auch in diesem seinem neuesten Werke nicht, giebt, das macht auch die "Entwicklung" schon von vorneherein wieder zum Stückwerk. Da werden dann zwar innner wieder neue Beweise für die eine Seite, welche gerade seine neueste Entdeckung ausmacht, premiert, von den übrigen nicht minder zahlzreichen Gegendeweisen erfährt der Leser nur ganz beiläusig und nebenher, wenn sie nicht zum Teil ganz sehlen. Prut könnte daher noch viel mehr einzelne ihm besonders schlagend scheinende Beispiele ansühren, es wäre doch nicht weiter gedient: solange nicht alles gleichmäßig für den Leser angesührt wird, ist keine volle Wahrheit möglich!

Wie ungenau Prut verfährt im gleichen Atem, indem er andere wegen "willfürlicher Annahmen"<sup>3</sup>) tadelt, dafür ließe sich weiter seine Behandlung der Behauptungen Jakobs von Molay anführen und übershaupt dem fortgesetzten Vorwurf der Willkürlichkeit gegenüber Schottmüller leicht allemal ein doppeltes Quantum zuweitgehender Schlüsse entgegenssetzt. Doch sei das dem Leser erlassen oder lieber auf ein anderesmal

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 153. — 2) ibid. p. 149. — 3) Bgl. "Entw." p. 149 Ann. 1.

aufgespart, falls es extra verlangt wird. Sachlich am wichtigsten in biesem Abschnitt ist noch die Frage, über was eigentlich an dem Ver= fahren gegen die Templer der Papst Klemens V. so ungehalten gewesen sei? Prut meint, gegenüber Schottmüller, "nicht an ber Untersuchung an sich, sondern an der Plötlichkeit und Gewalt= thätigkeit, bem trot ber Inquisition ausgesprochen weltlichen Charakter berselben" habe "ber Papst Anstoß genommen"1). Uns scheint in erster Linie eben baran, daß ber König es wagte, eine Sache, die zunächst vor sein, des Papstes, Forum ge= hörte, wie ja der König selbst schon durch seine bisherigen Verhand= lungen barüber mit bem Papst anerkannt hatte, in feine eigene Hand zu nehmen, d. h. an sich zu reißen. Aber weil Philipp in der Macht und im Besitz war, und er, Klemens V., zu schwach, so wagte er es nicht, seinen Widerspruch in die gehörige Form zu kleiben, und suchte den König immer wieder durch neues Eingehen auf seine Pläne und Versicherungen seiner innerlichen Übereinstimmung mit ihm auch da zu ge= winnen, wo allein eine scharfe und entschiedene Sprache am Plate gewesen wäre. Dies ift die natürliche Erklärung für des Papstes Benehmen, das sonst durch seine eigenen vielen Wibersprüche, vor allem durch den Wider= spruch zwischen den großen Worten und den kleinen Thaten, ein schwies riges Rätsel aufzugeben scheint. Den, der Klemens' V. Charakter in Anschlag bringt, kann es nicht wie Prut "überraschen, daß Klemens keinen Versuch zur Rettung des Ordens machte, sondern, so entschieden er das am 13. Oktober 1307 Geschehene mißbilligte, doch mit dem König selbst sich schnell verständigte und zur Weiterführung des inkorrekt eingeleiteten Verfahrens in kanonisch korrekter Form die Hand bot"?). Das soll "nicht erklären ber Hinweis auf die populäre Agitation, welche von dem König und seinen Beamten ins Werk gesetzt war, auch nicht die Pression, welche Philipp auf Klemens ausübte, indem er auf die unerhörte Forderung eines Regerprozesses gegen Bonifazius VIII. zurückkam: verständlich soll das nur werden, wenn der Papst, der die Möglichkeit einer Berschuldung des Ordens schon früher zugegeben hatte, durch die inzwischen erhaltenen weiteren Mitteilungen in dieser Richtung einen Schritt vorwärts gethan hatte"3). Prut wird es uns nicht übel nehmen, wenn wir allerdings bei ber Meinung bleiben, daß jener Mangel, seinen Worten auch die Thaten folgen zu lassen, für uns andere "verständlich genug bleibt durch die drohende Energie, womit der König alles aufbot, um dem Papst begreiflich zu machen, daß er in dieser Sache ihm zu Willen sein

<sup>1) &</sup>quot;Entw." p. 155. — 2) "Entw." p. 156. — 3) ibid.

müsse, und wenn wir in den "weiteren Mitteilungen", womit der Papst hernach sein Eingehen auf des Königs Wunsch und Meinung begründete, nur einen Vorwand sehen, auf den Klemens sich die Brücke zum Rückzug baute. Und so betrachten wir allerdings mit Schottmüller das Schreiben Philipps an Klemens V. aus der zweiten Hälfte des November 1), nach= bem der Papst seinen Erlaß an sämtliche Fürsten mit ber Aufforderung zur Gefangennahme der Templer vorher dem König im Konzept mitgeteilt hatte, worauf er nun vom König zur Beschleunigung dieser Sache ermahnt wird, als ein Dokument für die weitgehende Abhängigkeit des Papstes von Philipp, so daß sein Hauptbestreben, in das er nach jedem Anlauf zu selbständiger Behauptung seiner Würde immer wieder pflichtschuldigst einlenkt, Schlüssel seiner ganzen Politik im Templerprozeß befaßt ist in den Worten, welche Guillaume v. Nangis aus der Bulle "vox in excelso" entlehnt: "Ne scandalizetur charus filius noster rex Franciae"2).

Über den Schluß des Kapitels, in welchem auf den Fortgang bes Prozesses in den übrigen Ländern ein Auge geworfen wird, gehen wir kurz hinweg. Wichtig ist hier besonders wieder der Anteil, den der Papst an dieser Verallgemeinerung des Prozesses hat, indem nicht nur auf seine Anweisung hin die Verhaftung der Templer und Einleitung des Prozesses gegen sie überall erfolgte, sondern auch durch seine Autorität die Zweifel unterdrückt wurden, die hinsichtlich der Recht= mäßigkeit eines solchen Vorgehens in manchen Ländern, so hauptsächlich in England bei Eduard II., bestanden. Wenn sonst noch etwas bei der Darstellung dieser Phase des Prozesses zu beachten ist, so ist es, daß Prut wieder und wieder betont, wie in der Hauptsache, bezüglich der Verschuldung des Ordens, Papst und König ganz einig gewesen und immer mehr — der Papst eben durch die weiteren Aufklärungen, die er erhalten — geworden seien, eine Differenz unter ihnen nur hinsichtlich bes Schicksals ber Ordensgüter bestanden habe; für den Papst wegen seiner Kreuzzugspläne von besonderer Wichtigkeit. Im übrigen sehen wir in dieser Zeit beide im gleichen Fahrwasser segeln, überall in der Welt den Templern dasselbe Geschick wie in Frankreich zu bereiten. —

Das X. Kapitel3)- bringt unter der Überschrift "der päpstliche Prozes gegen den Orden" die zweite Phase des Prozesses. Der Standpunkt, welchen Prut hier einninmt, erhellt wieder im allgemeinen

<sup>1)</sup> Baluze II, p. 111; vgl. "Entw." p. 157 Anm. 1. — 2) Schottm. I, 523 vgl. "Entw." p. 224 Anm. 2). — 3) Entw. p. 164—207.

schon aus dem ersten Satz, welchen er voranschickt: "Einig waren Klemens V. und Philipp ber Schöne, gegen ben Orben ein= zuschreiten"1). Nur sei von seiten Philipps und des hinter ihm stehen= den Inquisitors befürchtet worden, "die Kurie werde Argernis drohende Enthüllungen zu vermeiden suchen und deshalb weder mit der Offentlich= keit noch mit der Strenge vorgehen, welche der Inquisition eigen waren. Andererseits beforgte Klemens V., die Ordensgüter möchten der Disposition ber Kirche endgültig entzogen werden"2). Aus diesen beiden Befürchtungen sollen sich die "unklaren und widerspruchsvollen Schwankungen" im Fort= gang ber Sache erklären. Doch sind diese Schwankungen eigentlich nur auf ber einen Seite, bei ber Kurie, zu finden: von Philipp dem Schönen giebt auch Prut zu, daß er "in allen Formen nachgiebig die Ordensgüter und die Gefangenen festhält, bis er Bürgschaften für den Ernst des päpst= lichen Vorgehens erlangt hat"3). Also hier ist Festhalten in der Sache, Nachgiebigkeit in der Form: das Gegenteil hätte Prut getrost von Klemens aussagen können.

Im weiteren bemüht sich Prut, ben "formellen" Zugeständnissen Philipps doch eine weitergehende Bedeutung zuzuerkennen, als wir zugeben können. So wenn der König "die gefangenen Templer und die beschlagenahmten Ordensgüter der Kirche auszuantworten verheißt", gleichwohl aber beide unter der Obhut seiner Beamten beläßt und auch der Papst sich hernach mit jenem "theoretischen Anerkenntnis" zufrieden giebt, so sind wir allerdings abweichend von Prut der Ansicht, daß "dieses theoretische Anerkenntnis" im Grunde "ganz wertlos" war und auch dadurch nicht wertvoller geworden ist, daß Philipp "erklärte, er habe zur Verwaltung der Ordensgüter besondere Beamte bestellt, die mit der Administration des königlichen Besitzes nichts zu thun hätten"<sup>4</sup>). Es waren eben könig-liche Beamte und Philipp kannte seine Leute!

Je weiter wir dann kommen, um so mehr behält Philipp eigentlich recht. Denn zu den früheren Motiven, welche ihn zu Betreibung der Sache veranlaßten, soll jett noch hinzukommen, daß der König, "wenn die päpstliche Untersuchung mit der Lossprechung des Ordens endete", "in demselben einen Todseind zu fürchten hatte, stark genug, ihm die schwersten Verlegenheiten zu bereiten"<sup>5</sup>). Daher sein Drängen, von Klemens eine Gewähr zu erhalten, "daß sie wirklich unschädlich gemacht würden". Diese aber habe Klemens nicht zum voraus geben können: "so bereit er war,

<sup>1)</sup> Entw. p. 164. — 2) ibid. — 3) ibid. — 4) Hiebei friegt wieder Schottmüller eins ab (p. 165 Anm.), weil er, allerdings wohl unrichtig, statt bes Persektum "curavimus" in dem betreffenden Schreiben übersetzt als ob es hieße: "curadimus". — 3) Entw. p. 165.

die Sache ernst zu nehmen, so wenig konnte er den Ausgang des Prozesses verbürgen"1). Einmal weil, wie hier Prut selbst sagt, "die Recht= mäßigkeit des eingeleiteten Verfahrens" doch "umstritten", selbst von der Kurie "in Zweisel gezogen" war; auch "über die Art, wie die Geständnisse erwirkt waren, bereits damals be= denkliche Gerüchte umgelaufen zu sein scheinen"2). Sobann weil, auch wenn er die Thatsächlichkeit der eingestandenen Verirrungen von vielen einzelnen als erwiesen annahm, der Orden in seiner Gesamtheit damit doch noch nicht als schuldig überführt gewesen sei. Also sei "immer noch die Möglichkeit für Philipp vorgelegen, daß der Orden frei ausging"3). "Gegen diese Gefahr wollte er zum voraus gesichert sein". Es lag also, wie Prut auch nachher wiederholt, eben "in einem von weltlichen Einflüssen ganz freien, rein kanonischen Verfahren — die Gefahr für ben König, für ben französischen Staat und für bas französische Volk"4). Das heißt boch zugestanden, daß ein wirklich gesetzmäßiges Verfahren ohne die Zwangsmittel der Inquisition keine Aussicht auf Erfolg bot!

Für Prut' Gesamtbeurteilung der Politik von König und Papst in dieser Zeit ist weiter bezeichnend, daß er zugiebt, daß "auf die Verhand= lungen zwischen der Kurie und dem König in den ersten sieben Monaten des Jahrs 1308 andere Fragen, welche gleichzeitig schwebten, aber mit der der Templer als einer actio sidei zunächst nichts zu thun hatten", nicht "ohne Einwirkung" geblieben seien. Andererseits will Prut einen Zusammenhang nur ganz indirekt zugeben. "Denn", wie er es ausbrückt, "Philipp setzte, war Klemens ihm sonstwo nicht zu Willen, voraus, daß er auch in der Sache der Templer unbequeme Weiterungen zu erwarten habe. Und wo Philipp dem Papste entgegentrat, meinte Klemens einen Zusammenhang mit der Templersache annehmen zu müssen ober in Bezug auf diese eine Pression erfahren zu sollen, während eine absichtliche Verknüpfung ihrem Wesen nach durchaus verschiedener An= gelegenheiten thatsächlich nicht nachweisbar ist" 5). Das heißt doch: beide trauten sich's einander zu, daß sie die Templersache nur als einen politischen Schachzug ausspielten! Und so wird's wohl auch in Wirklickeit gewesen sein! Prut aber will das scheint's so lange nicht glauben, als er nicht irgendwo ein königliches ober papstliches Dokument findet mit dem naiven Eingeständnis solcher Politik! Ja, da wird er wohl lange warten können: so schlau war man bamals schon, daß man nicht alles dem Papier anvertraute, was man bachte!

<sup>1)</sup> Entw. p. 165. — 2) ibid. — 3) p. 166. — 4) p. 167. — 5) Entw. p. 166.

Den wirklichen Charakter von Philipps Politik kann man freilich auch durch Prut' Darstellung, so sehr diese jene zu beschönigen sucht, hindurchlesen. So wenn wir hören, wie wieder, wie beim Streit mit Bonifazius VIII., Philipp sich an die Nation wendet und die Templer= sache "als deren eigene Sache darstellte, indem er sich dazu der scharfen Sprache Dubois' bediente"1), von dem dann zugestanden wird, daß er es "im Interesse der Agitation" mit "Ungenauigkeiten" nicht so genau nahm; sodann wie Philipp die Reichsstände auf den 5. Mai 1308 nach Tours bescheibet "als berufene Verteidiger des Glaubens". Es wird da wohl. kaum jemand sein, der mit Prut Lust hätte, Schottmüller darüber zu tadeln, weil dieser aus den zahlreichen Stellvertretungs= und Entschuldi= gungsschreiben wegen Ausbleibens und aus der Anordnung des Königs, daß die nicht erscheinenden Prälaten den nach Tours kommenden die Reise= kosten ersetzen sollten, den Schluß zieht, daß Philipps Politik bei den aufgerufenen Vertretern der Nation keine sonderlich begeisterte Zu= stimmung gefunden habe 2). Prut meint, "bergleichen werde auch bei andern Versammlungen der Reichsstände vorgekommen sein"3). Aber ist das nicht wieder eine "willkürliche Annahme", wie sie Prut bei keinem fonst ungerügt hingehen ließe? Jedenfalls ist doch merkwürdig, daß wir gerade von dieser Versammlung nur das wissen!

Aus dem weiteren Borgehen Philipps heben wir sodann hervor, wie auch Prut die Form, in welcher Philipp durch seinen Rat Wilhelm von Plasian und sechs Begleiter seine Forderungen in Poitiers an den Papst dringen läßt, — indem alle 7 einer nach dem andern vor dem Papst auftreten und immer erschwerendere Momente gegen die Templer vordringen — "äußerst geschickt theatrasisch zurecht gemacht sindet"), weshald sie "auch ihres Sindrucks nicht versehlt haben" werde. Für Klemens V., der sonst eine so traurige Rolle spielt, freuen wir uns, daß er sich durch dieses Stückhen trotdem nicht imponieren ließ. Und wenn der Papst auch dei dieser Gelegenheit Wilhelm von Plasians Berufung darauf, daß der König "ja nur auf Anrufung des Inquisitors eingeschritten sein"), nicht gelten ließ, weil "eine Angelegenheit von solcher Tragweite Philipp ohne Wissen und Zustimmung des Oberhaupts der Kirche nicht hätte angreisen dürsen": so ist uns das wieder gegen die behauptete Rechtmäßigkeit des Borgehens gegen die Templer die beste Instanz, wie

<sup>1)</sup> Entw. p. 167. — 2) Von besonders "heftiger Opposition", wie Prutishm in die Schuhe schiebt (Entw. p. 168 Anm. 5), bringt auch Schottmüller nichts, sondern nur, daß Philipp "auch bei den in Tours Erschienenen durchaus nicht alls gemeines Entgegenkommen fand." Das ist doch etwas anderes! — 3) Entw. p. 168. — 4) p. 169. — 5) Entw. p. 169 s.

Klemens gewiß auch darin recht hatte, wenn er den Borbehalt, "unter welchem die Pariser Universität ein Einschreiten des weltlichen Arms auch ohne Vollmacht für zulässig erklärt hatte", verwarf: "nach seiner Ansicht" — und da wird der Papst wohl die Zustimmung der meisten haben! — "war nicht Gefahr im Verzuge gewesen").

Offenbar hat sich hier in Poitiers Klemens V. eine Zeit lang mit mehr Energie und Zähigkeit, als wir sonst an ihm gewohnt sind, gewehrt, wie auch aus einem weiteren von Prutz hier mitgeteilten Bericht über diese Vorgänge hervorgeht. Bis zu welchem Grad die Verschärfung der Gegensätze fortschritt, zeigt die bekannte auch von Prut erwähnter Notiz, "daß der Papst daran gedacht haben soll, aus Poitiers zu ent= fliehen"2). Und auf der andern Seite läßt er die allgemeinen Ver= hältnisse boch einigermaßen hier hereinspielen, indem er vom beutschen Thronwechfel und der Werbung um die erledigte Krone für seinen Bruber sagt, daß sie "mäßigend auf Philipps Politik wirkten, da er in offener Feindschaft mit dem Papst dort sein Ziel nicht er= reichen konnte". So habe benn Philipp eingelenkt; und eine Folge bieses Einlenkens sei gewesen Philipps Einwilligung, die Templer durch den Papst selbst verhören zu lassen. Das geschieht denn nun mit 72 Rittern, Geistlichen und Servienten. Über den Verlauf dieses Verhörs und das Ergebnis desselben wird auf den Text des Processus Pictaviensis ver= wiesen, den uns Schottmüller mitgeteilt hat, dessen kritische Bedenken gegen die Glaubwürdigkeit der darin enthaltenen Depositionen Prut im fünften seiner der "Entwicklung" beigefügten kritischen Exkurse") möglichst zu zer= streuen sucht: wie uns dünkt, nur mit halbem Erfolg. Wir sprechen darüber später.

Als Ergebnis dieses Verhörs nimmt Prut in Anspruch wesentliche Übereinstimmung mit dem vor der Inquisition in Paris: auch hier kommen nämlich als meist erwiesene Punkte heraus Verleugnung Christi und Verhöhnung des Kreuzes. Das sei von um so größerer Bedeutung, als "die Folter" bei diesem Verhör "nicht angewandt worden sei": man habe "den Angeschuldigten die Freiheit gelassen, welche das auch hier maßgebende Inquisitionsversahren erlaubte". Wir ahnen, daß das kein übertriebenes Maß von "Freiheit" war. So sieht sich auch Prutz zu dem Zugeständnis veranlaßt: "Wohl mag daher der eine oder der andere Aussagen, welche er vor dem Inquisitor angesichts der Folter oder auf derselben gemacht hatte, jetzt aufrecht erhalten haben, nur um nicht rücksälig zu werden". Aber das tresse "nur Nebenpunkte, wie

<sup>1)</sup> Entw. p. 170. — 2) p. 171. — 3) Entw. p. 247—248. — 4) p. 171. — 5) ibid.

den Ibolkult, die Freigebung der übelsten Ausschweisungen — nicht das, was hier wiederum als das Wesentliche in den Vordergrund tritt, die Verleugnung und Kreuzentweihung bei der Aufnahme"). Also das Dümmste will Prut wieder nicht gelten lassen; das andere aber soll gelten! vor allem auch wieder wegen der indncherlei "individuellen" Züge, welche schon die Aussagen vor dem Inquisitor in Paris so wahrscheinlich gemacht haben. In jedem Fall sei der Erfolg dieses Verhörs gewesen, daß des Papstes "Zweisel an der Schuld des Ordens", wenn solche "noch bestanden hatten", setzt beseitigt waren. "Deshalb" habe er besohlen, "junächst auch die Ordenswürdenträger zu verhören"<sup>2</sup>).

So reiht sich nach Prut benn alsbalb bas Verhör berfelbeit all Chinon an, wo dieselben "krankheitshalber zurückgeblieben waren". Was das für eine Krankheit war, darüber glaubte man bisher angesichts der Rolle, welche die Folter in diesem Prozeh und vor allem in der ersten Inquisitionsphase desselben gespielt hat, nicht im Zweifel sein zu dürfen. Havemann 5) z. B. ninmt sie ohne weiteres als Ursache dieser Krankheit4) an. Wenn Schottmaller das auch gethan hätte, so hätte er höchstens unsern Beifall gehabt und schwerlich könnte man ihn mit Grund einer sonderlichen "Willfürlichkeit" anklagen. Er thut es aber gar nicht, sons bern er ist ja abweichend ber Ansicht, daß diese Krankheit eigentlich nur ein Vorwand gewesen, daß es vielmehr Philipp der Schöne gewesen, der die Reise nach dem nur noch 8 Meilen entfernten Poitiers zil vereiteln gewußt habe. Um so wunderlicher ninnnt sich Prut' Tadel aus b), daß Schottmüller I, 195 ff. "ohne Beweis die Folgen der Folter als Grund" Man sieht, wie wenig genau Prut es nimmt, wo er etwa einem Gegner einen Verstoß vorwerfen zu können glaubt, daß er nicht einmal zufieht, ob denn dieser Vorwurf auch nur begründet sei?

Den sonstigen Einwänden Schottmüllers gegen die Glaubwürdigkeit dieses Protokolls, unter welchen der bedeutsamste der ist, daß dieses ganze Protokoll, wie aus dem Datum ersichtlich sei, schon am 12. August redisgiert worden sei, während das Verhör selbst erst am 17. August st. statz gefunden habe, widmet Prut wieder einen besondern kritischen Exkurs"): darin erklärt er jenen Widerspruch des Datums eben durch einen Daztierungssehler, indem wohl assumtio und visitatio Mariae verwechselt worden seien, also daß das Verhör nicht vom 17. August an, sondern vom 6.—8. Juli stattgefunden habe. Wir würden mit andern, z. B.

<sup>1)</sup> Entw. p. 172. — 2) p. 173. — 3) cf. Havemann p. 219. — 4) "quod equitare non poterant" heißt es in ber Bulle Faciens misericordiam. — 5) Entw. p. 173 Anm. 2. — 5) Der VI. p. 249—251.

Busson 1), lieber eine einfache Vordatierung annehmen, wie sie auch sonst in Urkunden aus dieser Zeit nichts Ungewöhnliches zu sein scheint, wenn uns nicht eine genauere Bekanntschaft mit dem Inquisitionsverfahren, wie es uns Wolinier giebt, solch eine vorherige Redigierung des Protokolls, einfach auf Grund der Voruntersuchung, als etwas durchaus Gewöhnliches erscheinen ließe 2).

Daß auch dieses Verhör im wesentlichen dieselben Resultate liefert, wird nach allem Bisherigen niemand verwundern. Wie wir's erklären, sei dem positiven Teil vorbehalten.

Trot dieser Ergebnisse muß Prut nun wieder neue Verwick= lungen des Papstes mit Philipp melben, indem der Papst auch jett dem Ansinnen Philipps, das Verdammungsurteil gegen die Templer nun endlich zu erlassen, immer noch nicht willfahrt, erst eine Untersuchung gegen den ganzen Orden für nötig erklärt habe. Wozu boch that er das, wenn ihm alle Zweifel an der Schuld der Templer benom= men waren? Oder sollte er doch auch jett noch gezweifelt haben? kommt eben sogar bei Prut schließlich heraus, was bei einer wirklichen Überzeugung des Papstes von der Schuld des Ordens undenkbar gewesen wäre, daß es "ein Handeln Zug um Zug" war, "durch welches in einem in jenen Tagen vereinbarten Vertrage das ganze fernere Vorgehen in Sachen des Ordens genau festgestellt wurde"3). Und als Haupt= ergebnis dieses Handels stellt sich schließlich dar, daß der Papst die Verwendung der Ordensgüter zu Zwecken des heiligen Landes, Philipp dagegen die Preisgebung der Templer durchsett. Denn darauf lief es doch schließlich hinaus, wie sicherlich auch Klemens wohl wußte, wenn man scharssinnig bahin übereinkam, zwischen ben Personen der Templer und dem Orden zu trennen, die Untersuchung gegen die ersteren den Diözesanen und Metropolitansynoden zu überlassen, mit der gegen den Orden aber eine päpstliche Kommission zu betrauen; während endlich die Würdenträger dem Spruch der Kurie selbst vorbehalten wurden und über den Orden als Ganzes ein allgemeines Konzil als letzte Instanz urteilen sollte. Das wichtigste Zugeständnis war, daß der Prozeß gegen die Personen in letter Hand dem König überlassen blieb: denn daß es darauf hinauslief, wenn Klemens die Bischöfe mit ihrer Inquisition schalten ließ, deutet auch die Prutsche Darstellung, nur eben nicht klar und deutlich genug, an. Philipp der Schöne war klug genug, zu wissen, daß auf die Personen alles ankommt: was kümmerte es ihn,

<sup>1)</sup> cf. die früher schon erwähnte Rezension Bussons in den Mitteilungen des Instit. für österr. Geschichtssorschung IX p. 496 ff. — 2) cf. darüber Kap. 4, p. 199. — 3) Entw. p. 175.

wenn man den Prozeß gegen den Orden ihm nahm, wenn man die Personen und ihr Geschick in seiner Hand beließ? Hatte er die Personen, so hatte er auch den Orden. Daß dieser Schluß richtig war, zeigt der fernere Verlauf des Prozesses.

Im Fortgang der Darstellung ist es immer wieder der doppelte Nachweis, einmal, daß Klemens V. wirklich nun von ber Schuld bes Ordens überzeugt gewesen, sodann daß er mit Philipp hier= über in vollem Einvernehmen gestanden sei, um den sich Prut bemüht. Für ersteres, des Papstes Glauben an die Schuld des Ordens, soll Zeugnis ablegen schon der Ausbruck der Bulle "Faciens misericordiam", durch welche die Diözesan=Inquisitionen angeordnet und die Templer zum Erscheinen vor diesen aufgefordert wurden, daß der Papst "arguente conscientia"1) die Gefangennahme der Templer überall befohlen habe. Nach dem schon bisher Bemerkten geben wir auf Klemens' V. Gewissen und diesbezügliche Versicherungen nicht so viel, so wenig wie auf Philipps. Für das "volle Einvernehmen" aber zwischen König und Papst findet Prut einen Beleg vor allem in der Ende Januar 1309 seitens des Papstes erfolgten Sendung seines Kaplans Hugo Geraldi an den König, um diesem "die in Sachen der Templer erlassenen Schriftstücke vorzulegen, die Bulle mit Ausschreibung bes allgemeinen Konzils, die Artikel, nach denen bei dem Verhör ber Templer verfahren werden sollte, dann die Dekrete gegen die, welche Templergüter einbehielten und über die Ernennung von Ku= ratoren zu deren Verwaltung für Frankreich im allgemeinen und für jede Diözese im besonderen"?). Uns scheint eine solche Vorlegung aller seiner wichtigeren Erlasse an Philipp den Schönen ein Zeugnis dafür, daß jenes "volle Einvernehmen" ein sehr einseitiges, einem sklavischen Abhängigkeitsverhältnis des Papstes vom König verzweifelt ähn= liches gewesen ist, ein Verhältnis, von dem wir begreifen, daß es dem Papste nicht wohl babei sein konnte, weshalb er jede Gelegenheit benütt, seinem Arger darüber Luft zu machen und sich in eine würdigere Position Eine solche Gelegenheit wurde für den Papst das Scheitern der französischen Bewerbungen um den deutschen Thron und die Erhebung Heinrichs von Luxemburg auf benselben. Davon sagt auch Prut: "Klemens war froh, in dem deutschen König einen Rückhalt gegen den über= mütigen Franzosen zu finden"3). Sogar ein deutsch=neapolitanisches Bündnis Wie sehr bei dieser politischen Konstellation auch die tam in Frage. religiös-kirchlichen Fragen als ein politischer Faktor verwertet und benutt

<sup>1)</sup> cf. Entw. p. 177 Anm. — 2) p. 179. — 3) p. 180.

wurden, kommt danach auch bei Prut zum Ausdruck, wenn er von Philipp fagt, daß er "mit dem Schreckmittel des Prozesses gegen Bonifazius versucht hat, den Papst davon" — von jenem Bündnis — "zurückzuhalten"). "Darfiber kam es 1309 und 1310 zu Differenzen zwischen König und Papst, welche auch auf den Gang des Templerprozesses einwirkten". All bas scheint sich uns immer wieder schlecht mit einer päpstlicherseits gemonnenen Erkenntnis von der Verschuldung des Templerordens zu vertragen und dagegen nur aufs neue unsere Gesamtauffassung zu illustrieren: daß die Templer eben zuerst als ein Spielball der Politik benützt, hernach ihr Opfer wurden. In dem Stadium, in das wir nun eingetreten sind, kam nur noch das lettere in Betracht, benn richtig sagt Prut: "Gin Fallenlassen des Prozesses war nicht" — d. h. nicht mehr — "zu befürchten, bazu waren die Dinge schon zu weit gediehen"2). Wohl aber konnte Klemens V. die Templer noch so teuer als möglich vertaufen; und das zu thun, hat er sich auch jetzt noch redlich bemüht. Mit diesem Bemühen sind die auch jetzt noch fortdauernden Schwankungen zu erklären, wobei freilich des Papstes Widerstand immer schwächer und nichtssagender wird.

Für der Templer Los machte diese fernere Politik nichts aus. Ihr Schicksal war längst besiegelt, endgültig eben mit der päpstlicher= seits erteilten Genehmigung zur Fortsetzung des Prozesses gegen die ein= zelnen Personen seitens der Diözesaninquisitionen. Auch Prut sagt, daß der Papst mit dieser Genehmigung "eine Bewegung entfesselt habe, welchc sich bald wenigstens da seiner Leitung entzog, wo die alte Feindschaft der Prälaten und Pfarrgeistlichkeit gegen die Templer ins Spiel kam"3). Er sollte bazu setzen: und ihr Eifer, Philipps Zufriedenheit sich zu erwerben. Denn der war noch wirksamer als jene Feindschaft. Daß dieser Eifer seine Rolle gespielt, schimmert übrigens auch bei Prut wenigstens durch: so wenn er bei den 68 in Clermont Verhörten, bei deren Prozeß sich nichts von Gewaltsamkeiten finde, daher ein Teil wenigstens bis zum Schlusse bei seiner Leugnung auch jener zwei Hauptpunkte verharre, bemerkt, daß dieser Bischof "(Arbert Ancelin von Clermont) vor dem Verdachte der Liebedienerei gegen den König einigermaßen gesichert ist, weil er seine Würde ohne des Königs Zuthun durch päpstliche Provision im Sommer 1307 erhalten hatte" 1). Ein ähnlicher Gegensatz werde "auch sonst noch wiedergekehrt sein". Prut weist dafür selbst noch auf das Protokoll des Prozesses von Eine<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Entw. p. 180. — 2) p. 180. — 3) Entw. p. 180. — 4) p. 181. — 5) Miche: let II, p. 421-515.

hin, wo sämtliche 25 Borgeführte "rundweg für erlogen erklären, was ber Meister und andere Würdenträger gestanden haben, für schmachvolle Ersindung der Gegner des Ordens, dessen Unschuld zu erweisen gleich der erste Verhörte das Statutenbuch in romanischer Sprache vorlegen läßt"). Wie Prut sich zu solch günstigen Zeugnissen stellt, wie er sie überall möglichst abzuschwächen und in ihrer Bedeutung zu mindern sucht, zeigt er auch hier wieder durch die beigefügte Bemerkung, "daß die Reinheit der Statuten als ein Beweis sür die Unschuld des Ordens nicht gelten" könne, "weil es sich ja nur um eine zur Gewohnheit gewordene Mißsbeutung oder Überschreitung der Regel handeln konnte". Zweitens seien ja eigentlich diese südsranzösischen Gebiete dem spanischen Zweig zuzuschreiben, dessen "Freiheit von den gerügten Verirrungen erwiesen" sei. Endlich erwecke die "fast wörtlich gleichlautende Erklärung über die Unsglaubwürdigkeit der Anklage den Eindruck einer vorherigen Verabredung". Ja, sokommt es immer wieder nur darauf an, wie man eine Sache ansieht!

Merkwürdig muten uns sodann auch an die Auslassungen von Prut über die Ernennung Philipps von Marigny zum Erzbischof von Sens, ber, weil auch Paris mit umfassenden, wichtigsten Kirchen= provinz von Frankreich. Daß Philipp eben um des Gewichts dieser Stellung für den Prozeß gegen die Templer und der Einwirkung willen, welche er sich von ihm versprach, auf der Ernennung Philipps de Marigny, des Bruders des bekannten Hofmanns Enguerrand de Marigny, Philipps rechter Hand, bestand, kann man auch bei Prut lesen. Doch dürfte die Zähigkeit, mit der Philipp der Schöne auf dieser Forderung bestand, gegenüber allen Bebenken des Papstes und seinen Versuchen, sich diesem Ansinnen zu entziehen, ebenso die fast cynische Unverfrorenheit, mit welcher der König selbst auf die Rolle hinweist, welche er von diesem Kirchen= fürsten in der Sache der Templer erwartete, doch noch etwas besser ins Licht gesetzt sein. Und dann würde jedermann den Eindruck gewinnen, daß die Behauptung, "König Philipp habe die Ernennung Marignys Klemens V. abgedrungen, um sich seiner gegen die Templer zu bedienen"2), das Richtige trifft, auch wenn der Papst kein volles Jahr sich dagegen gesträubt und in den "Quellen" wieder nicht ausdrücklich gesagt ist, warum der Papst auf solches Ansinnen nicht eingehen wollte und dafür eben das kanonisch noch zu junge Alter des Kandidaten vorschützte. Ob Klemens schon im Herbst 1309 oder erst im Frühjahr 1310 Marignys Ernennung zugestimmt hat, ist nebensächlich. Hauptsache ist, daß Philipp so viel baran gelegen war und daß Klemens V. endlich darauf einging, obgleich

<sup>1)</sup> Entw. p. 181. - 2) Entw. p. 181 gegenüber Schottmuller I, 290 ff.

er dem König zuvor geschrieben hatte, "daß ihm solche Reservationen zuwider seien und ihn gebeten, ihm nicht wieder mit solchen Ansinnen zu fommen" 1). Wenn Schottmüller in dieser Antwort "eine einfache Ablehnung der königlichen Bitte" gesehen hat, so geht das wohl zu weit, werden aber die wenigsten wohl "ganz willkürlich"?) finden. Und daß der Papst "mit jener Ernennung ein Opfer gebracht und gegen seine Überzeugung gehandelt habe", das scheint uns durch "die Gunstbeweise, mit denen er die Familie Marignys förmlich überschüttet hat", keineswegs widerlegt! Denn gewiß sind diese Gunstbeweise schwerlich einer besonderen Vorliebe Klemens V. für diese Familie entsprungen ober auch nur von Herzen gekommen: sondern sie galten eben dem "allmächtigen Minister"3) und können uns wenig wundern, wenn wir bedenken, wieviel immer wieder Klemens V. trot allem Arger daran gelegen gewesen ist, Philipp den Schönen bei guter Laune zu erhalten. Damit ist aber nicht ausgeschlossen, daß es Klemens V. von Herzen zuwider gewesen ist, nun auch noch die wichtigste Metropolitankirche Frankreichs Philipps Kreaturen auszuliefern und auch auf dem kirchlichen Gebiete die Familie Marigny ebenso dominieren zu sehen, wie vorher auf dem weltlichen.

Wäre nur Klemens energisch auf seiner Weigerung bestanden und hätte Marigny in Cambrai gelassen! Dann ist immer noch fraglich, ob das Provinzialkonzil von Sens einen solchen Ausgang genommen hätte und bie Unter= suchung vor der päpstlichen Kommission zu einer solch jämmer= lichen Posse herabgesunken wäre! Denn daß die Wirkung dieses Konzils noch eine ganz andere gewesen ist, als aus der Prutschen Dar= stellung hervorgeht, ist sicher. Die Wahrheit gesagt, kann man seit dem 11./12. Mai 1310, seitdem die 54 Templer, welche ihre früheren Ge= ständnisse vor der päpstlichen Kommission zurückgenommen hatten, zum Lohn dafür an der päpstlichen Kommission vorbei zum Scheiterhaufen gefahren worden waren, den Prozeß vor dieser Kommission nichts mehr als eine elende Posse nennen und fämtliche 215 (unter 231) Zeugen = aussagen, welche nach diesem Tage abgelegt worden sind, einfach streichen. Denn ein grimmigerer Hohn auf eine Justiz ist wohl noch nie vorgekommen als der, den sich Philipp von Marigny und seine Synode erlaubte gegenüber der päpstlichen Untersuchungskommission. diese nach allen Seiten hin verkündigen läßt, daß sie Zeugnisse zur Ver= teidigung des Ordens anzunehmen gewillt sei, und solche, die dazu bereit seien, sich zu melden auffordert, greift ber Erzbischof von Sens

<sup>1)</sup> Entw. p. 182. — 2) ibid. Anm. 2. — 3) cf. p. 181.

alle diejenigen, die zu seinem Sprengel gehörten, welche früher unter dem Zwang der Inquisition Geständnisse gemacht, aber nun den Orden verteidigen zu wollen erklärt hatten, heraus und läßt sie als relapsi kurzweg verbrennen!

Und von einer solchen Gerichtskommission, welche sich bas gefallen läßt ober gefallen lassen muß, behauptet Prut noch, sie sei von "der entgegengesetzten Tendenz, die Unschuld des Ordens zu beweisen", beherrscht gewesen und will aus diesem Grunde ihren Verhörprotokollen womöglich noch einen besonderen Wert zuerkennen! Wahrlich, wenn die Sache nicht so tragisch wäre, es wäre fast lächerlich zu nennen! Und doch giebt Prut auch jetzt nicht einmal, trotdem er diesen Protokollen so viel Ehre anthut, das Ergebnis derselben ordentlich, begnügt sich vielmehr wieder, aus den mancherlei "individuellen" Zügen, durch welche Verabredungen, überhaupt Erfindungen, ausgeschlossen jein sollen, auf den thatsächlichen Untergrund der Aussagen zu schließen und die am meisten zugestandenen Punkte, Verleugnung und Bespeiung, als erwiesen anzunehmen. Wenn man aber diesen Aussagen, die ja thatsächlich immer als Hauptmaterial zum Beweis ber Schuld des Templerordens fungieren, so viel Gewicht bei= legt, bann muß man sie schon etwas genauer ansehen und etwas ausführlicher und vollkommener geben! Und wenn Prut sich an diese Arbeit — denn eine Arbeit ist das allerdings gemacht hätte, dann würde vielleicht auch er gefunden haben, daß es zwar "ermüdend" sei, aber doch wohl "sachlich einen Gewinn geben" würde, "wollten wir nun die Masse der Aussagen reproduzieren, welche im Laufe der mit mehrfachen Unterbrechungen viele Monate dauernden Verhöre die der Kommission vorgeführten Templer gemacht haben" 1). Wir haben uns, weil es bisher noch nie geschehen ist, die Mühe genommen, alle diese Aussagen in ihren charakteristischen Merkmalen einmal zusammenzustellen und werden dieselben im positiven Teile dem Leser vorführen. Da wird er wohl finden, daß jene Protokolle doch noch eine ganz andere Sprache reden, als nach Prut sich ahnen läßt, eine Sprache, die dem, der Augen und Ohren hat, deutlich genug die Unschuld der Templer zu Gemüte führt, indem sie uns zeigt, mas an jenen Zeug= nissen Wahrheit und mas Dichtung ift.

Mit Rücksicht auf diese vollständigere Zeichnung, welche wir von dem päpstlichen Prozeß gegen den Orden in unserem positiven Teile bringen möchten, sei hier nur noch auf etliche Punkte in diesem Abschnitt

<sup>1)</sup> Entw. p. 184 wird ein solcher Nuten von Prut bestritten.

der "Entwicklung" hingewiesen: einmal darauf, wie auch Prut betont, daß "eine heimliche Parteinahme Klemens' V. für den Orden und ein Bemühen, benselben zu retten1), nicht vereinbar" sind mit den thatsächlichen Schritten, welche Klemens gethan hat, um überall die Verurteilung des Ordens zu erwirken: weder mit dem Bescheid, den der Papst auf diesbezügliche Anfragen den Bischöfen zu= gehen ließ, daß sie sich "streng an das geschriebene Recht halten und für die ein Bekenntnis Verweigernden oder ihr früheres Bekenntnis Wider= rufenden keinen neuen Rechtsbrauch zulassen sollten"?); noch mit der Pression, welche Kleinens auf den englischen König Jakob II. ausübte, um die ungehinderte Anwendung der Folter in England durchzusetzen 3). Um so weniger immer wird die Behauptung von einer der königlichen Inquisition entgegengesetzten Tendenz der päpstlichen Kommission begreiflich. Denn wenn die Kommission nicht einmal vom Papste selbst einen Ruchalt hatte für eine solche Tendenz, woher sollte sie dann überhaupt den Mut nehmen, in Philipps Hauptstadt 1) eine solche auf Vereitelung der könig= lichen Wünsche hinzielende Richtung zu verfolgen?

Das zweite, was wir zu bemerken haben, ist, daß überhaupt im ganzen Prozeß die Personenfrage überall eine viel größere Rolle spielt, als Pruz' Darstellung erkennen läßt. Bei einem Prozeß, wo die wirk- liche Stellung des Papstes so unklar erscheint, der sich über so viel Jahre hinzieht und wo unter der Hand so vielerlei und so mächtige Pressions- mittel möglich waren, um die Angeklagten mürbe zu machen, kam es vor allem darauf an, in wessen Hand sich diese eigentlich befanden und wem der Papst ihr Schicksal schließlich überließ? Wie wichtig die Personenfrage hier gewesen ist, davon giebt uns die Ernennung Philipps von Marigny zum Erzbischof von Sens einen Begriff. Pruz aber thut alles, um die Bedeutung auch solcher Thatsachen möglichst geringsügig erscheinen zu lassen, so, wenn er von jenem schmählichen Aus-

<sup>1)</sup> Entw. p. 203. — 2) p. 183. Hier wird wohl Prut gegenüber Schottmüller recht behalten, wenn er in diesem Erlaß keineswegs eine "Abwehr gegen eine Ginmischung des Königs zum Nachteil der Templer", sondern vielmehr "eine Maßregel gegen allzugroße Milbe der Bischöfe" erblickt (cf. Anm. 4 zu p. 183). — 5) p. 202. — 4) Eben um dieses Moments willen möchten wir die Abanderung der ursprünglich vom Papst getroffenen Verfügung, daß die Kommission zu dem Zeugenverhör von Diözese zu Diözese reisen sollte, dahin, daß sie ihren ständigen Sit in Paris haben und dahin die Templer vorgeladen werden sollten, keines wegs bloß als eine nahe= liegen de praktische Vereinfachung ansehen, wie Prut thut, sondern lieber mit Schottmüller eine "neue Tücke des Königs darin suchen" (cf. Entw. p. 183). Ober sollte der Wunsch von seiten Philipps, die Kommission möglichst in seiner Nähe und unter seinen Augen zu behalten, wirklich "kein Grund" gewesen sein?

gang des Provinzialkonzils von Sens urteilt, daß "man dazu kein besonderes Bemühen, sich dem Könige gefällig zu erweisen" 1), bei dem Erz= bischof vorauszusezen brauche, sondern daß dieser Ausgang "unvermeidlich" gewesen sei, "nachdem das Verfahren einmal auf die Regeln der In= quisition gegründet worden war und nachdem in dem ersten Teil desselben Schuldbekenntnisse zum Nachteil des Ordens erfolgt waren". Bei solchem Standpunkt dürfen wir uns nicht wundern, daß Prut sich keine weitere Dühe giebt, die Stellung und Gesinnung der übrigen bei dem Prozeß in Betracht kommenden Personen möglichst näher zu charakterisieren, so der Rarbinäle, welchen Klemens V. die zuerst sich selbst vorbehaltene Aburteilung der Großwürdenträger des Ordens anvertraut, oder der Kommissäre, die er mit Untersuchung des Prozesses gegen den Orden beauftragt hat. Da ist Lavocat2), der sonst ja im wesentlichen auf dasselbe Ergebnis wie Prut in seiner Entwicklung herauskommt, indem er in naiver Weise eben das zahlenmäßig am meisten Eingestandene für erwiesen, das andere für erpreßt annimmt, doch viel instruktiver, insofern er eben dieser Personenfrage die gebührende Aufmerksamkeit schenkt. Wie wichtig dieselbe, werden wir uns bemühen, späterhin darzuthun.

Nicht ganz übergeben dürfen wir auch hier den Versuch von Prutz, wenigstens so ein bischen auch die übrigen Anklagepunkte — außer Verleugnung und Bespeiung — begründet erscheinen zu lassen, um seiner "häretischen Tendenz" bei den Templern wenigstens ein bescheidenes Plätchen zu erobern. Das geschieht, wenn er den Idolkultus wenigstens auf dem Umweg über die richtige Erklärung als Reliquien, die aber "bei den um Morgengrauen gehaltenen Kapiteln niemand zu sehen bekam und an die sich bei ungebildeten Leuten so leicht phantastische Vorstellungen heften", — "unter dem Einfluß der erschreckenden Aufnahmezeremonien und der hie und da auftauchenden Vorstellungen von einem oberen und unteren Gott, von Christus als einem falschen Propheten und von einem irdisches Glück und Behagen verheißenden anderen Gott" zum "Ausgangs= punkt" werden läßt "für Wahnideen, welche um so mehr lockten, je ausschweifender sie waren"3). Man sieht: so ein bischen spukt die Keper= hppothese immer noch! Nur daß uns die volle Ausbildung dieser Ideen zu jenem wunderlichen System in der "Geheimlehre" fast immer noch lieber ist als diese schwächlich unmotivierte Rolle, die solcherlei Vorstellungen nun nach der "Entwicklung" noch zuerkannt wird. Wie weit übrigens Prut trot solcher Repristinationen von dem früheren Stand=

<sup>1)</sup> Entw. p. 201. — 2) cf. unsere Besprechung dieser Arbeit im nächsten Kapitel. — 3) Entw. p. 185.

punkt sich entfernt hat, zeigt uns schon ber eine zu ber überlegenen Gewißheit, mit der die "Geheinlehre" aufgetreten ist, in einem schneidens den Widerspruch stehende Sat am Schluß dieses Kapitels!): "Von den anstößigen Bräuchen war keiner durch die Regel vorgeschrieben; ein Geheimstatut gab es nicht; die glaubwürdig bezeugten reinen Aufenahmen lehren, daß auch der alte Brauch noch fortlebte". Handelte es sich nur darum, den Widerspruch der "Entwicklung" gegen die "Geheimslehre" aufzuzeigen, so könnten wir uns damit zufrieden geben. Aber das ist es eben, daß die "Entwicklung" zwar etwas anderes, aber darum immer noch nicht etwas vollauf Befriedigendes bringt, sondern überall auf halbem Wege stehen bleibt.

Zu diesen unbefriedigenden Dingen gehört auch die Erklärung, die für Molans Verhalten gegeben wird. Indem wir eine nähere Charakteristik des Großmeisters und seines Verhaltens uns für die zu= sammenhängende Darstellung vorbehalten, haben wir an dieser Stelle nur das zu bemerken, daß die Zeichnung, die Prut liefert, uns auch dem bescheidensten Anspruch auf Gerechtigkeit für den Großmeister nicht gerecht zu werden scheint. Schon einem Manne in solch verzweifelter Lage beständig sein Schwanken und seine unsichere Haltung zum Vorwurfe zu machen, scheint uns nur ein Zeichen von Unfähigkeit, die ganze Situation psychologisch zu verstehen. Noch greller zeigt sich diese Unfähigkeit, wenn thatsächlich auf seine ersten Geständnisse, weil er sie "freiwillig" und "ohne Folter" abgelegt habe, so viel mehr Wert gelegt wird als auf das lette, das Molan im Angesichte des Todes ablegte<sup>2</sup>) und mit dem er, nach dem Urteil anderer und der Zuschauer selbst, seine frühere Schwäche männlich gesühnt hat. Dieses Zeugnis verdient doch eine ganz andere Würdigung, als sie ihm Prut zu teil werden läßt. Will man gerecht sein, so ist der Vorwurf der Unsicherheit und Zweideutigkeit an eine ganz andere Abresse zu richten: an denjenigen, der dem Templermeister immer und immer wieder ein gerechtes Gericht, Gelegenheit sich vor entscheibender Instanz voll und ganz zu verantworten in Aussicht gestellt, aber schließlich nicht wagte, diese Pflicht zu erfüllen, der nach der Tradition daher im Angesicht des Todes von Molay vor einen höheren Richterstuhl citiert worden ist: Klemens V. Nach Prut hat der freilich auch Molan gegenüber sich eigentlich kein besonderes Versäumnis zu schulden kommen lassen: es war ihm eben nicht möglich, Molay selbst abzuurteilen,

<sup>1)</sup> p. 206. — 2) Mit Recht wird auf solche Zeugnisse Sterbender und Gesstorbener von den templerischen Verteidigern vor der papstlichen Kommission wiederholt mit besonderem Nachdruck hingewiesen. Für Prut haben solche Zeugnisse keinen sonders lichen Wert.

und jene ganze Berufung durch Wolay vor den Richterstuhl Gottes ist nichts als Mythus, Volksgeschwäß. Aber wenn jene seierliche Sitation auch nichts zum Ausdruck brächte als eben die vulgäre Volksstimme, so gilt hier um so mehr das sonst so oft mißbrauchte Wort: vox populi vox dei!

Damit sind wir bereits zu dem letten Abschnitt') gelangt, der den "Ausgang des Ordens" behandelt. Da ist nicht mehr viel zu sagen, insofern diese Endresultate eben den Thatsachen entsprechend mitgeteilt werden. Nur die Erklärung, die allemal gegeben wird, ist öfters zu beanstanden.

Schwach finden wir so schon die Erklärung der Verschieden= heit dieser Ergebnisse in anderen Ländern, wo im allgemeinen im Bergleich zu Frankreich dieselben "viel meniger belastend für ben Orden"?) gewesen seien. Statt diese Verschiedenheit der Ergebnisse einfach ber verschiedenen Behandlung zuzuweisen, welche die wirkliche Hauptursache ist, und daneben allerdings noch einem besseren Gerechtigkeitsgefühl bei Fürsten wie Prälaten, welches eben in jener anderen Behandlungsweise zu Tage tritt, müht sich Prutz, alle möglichen anderweitigen Ursachen zu entdecken und geltend zu machen, so die größere Abhängigkeit von der "staatlichen Autorität""), was namentlich für Portugal zutreffe 1), ober "einen bewußten und absichtlichen Gegensatz des aragonischen Königs und des aragonischen Episkopats zu der päpst= lichen Kurie"5), was Prut bann boch selbst kaum bamit zu reimen weiß, daß Jakob II. "erst mit so vielem Eifer der Inquisition gedient hatte". Aber nun, da er den Templerorden zu retten sucht, wird natürlich be= zweifelt, ob er dabei "bloß von selbstlosen Motiven bestimmt wurde" 6)! Also die einen, welche auf Vernichtung des Ordens ausgehen, wie Philipp ber Schöne, werden von dem Verdacht unlauterer Motive möglichst zu reinigen gesucht; ben anderen, welche ihn zu retten suchen, wird das aufs übelste gebeutet, darin alsbald selbstfüchtige Pläne gewittert! Da ist die Erklärung des günstigeren Ausgangs in Deutschland doch noch besser: hier wird berselbe wesentlich auf den "abeligeren Charakter" 7), welchen der Orden hier bewahrt habe, indem er sich vor "einer Über= flutung mit ungebildeten und gesellschaftlich niedrigstehenden Leuten" mehr gehütet habe, sobann aber auch darauf zurückgeführt, daß er hier mit dem Klerus nicht so verfeindet war und daß hier eine solch

<sup>&#</sup>x27;) Entw. p. 208–231. — ') p. 208. Bgl. bazu bie früher (oben p. 34) anz geführte Behauptung ber "Geheimlehre" von "ganz benselben" Ergebnissen in Pisa, Florenz, Cicilien, Ravenna und namentlich England. — <sup>8</sup>) Entw. p. 208. — ') cf. oben p. 130. — <sup>5</sup>) Entw. p. 212. — <sup>6</sup>) ibid. — <sup>7</sup>) p. 212.

starke Zentralgewalt wie in Frankreich sehlte. Das wird wohl richtig sein, aber auch die Kehrseite: daß der Orden in Frankreich schuldig geworden ist wesentlich durch die Feindschaft des Königs und der Prälaten.

Wie anders sodann wird der Ausgang des Prozesses in England jetzt geschildert als in der "Geheimlehre", wo seine Ergebnisse mit denen in Frankreich im wesentlichen zusammenstimmen sollen! Run heißt es, daß "eine Verurteilung hier nicht erfolgt ist, sondern man sich mit einer zweideutigen Formel begnügte" 1): nämlich baß sich ber Orden von der "diskamatio", in die er gefallen, nicht reinigen könne und deshalb die einzelnen Zeugen um Wiederaufnahme in die Kirche bitten. Und selbst das ist, wie Prut nicht verschweigen sollte, nicht ein= mal von allen zugestanden worden, sondern einzelne beharrten einfach trotig auf der gänzlichen Unschuld des Ordens. Auch darin unterscheiden wir uns hier von Prutz, daß wir das eine Zeugnis des Stephan von Stapelbrugge, eines zuerst flüchtig gewordenen Templers, der, nachbem man endlich seiner habhaft geworden war, allein unter sämtlichen englischen Templern von jener anstößigen Aufnahme etwas weiß, freilich nur, indem er zweierlei Aufnahmen durchgemacht haben will, die erste in reiner und anständiger Weise, die zweite dann erst mit Verleugnung Jesu und der Maria und Bespeiung eines Kreuzes, daß wir dieses Zeugnis im Gegensatzu Prut für gänzlich wertlos halten. Wer das erbärmliche und feige Benehmen dieses Kameraden zu Rate zieht, wie es aus ben Protokollen erhellt 2), wird uns gewiß darin beistimmen.

In Bezug auf Italien haben wir bereits oben demerkt, daß wir überall bei Prut jenen benkwürdigen Beschluß des Konzils von Ravenna vermissen. Wie angesichts eines solchen Beschlusses — oder sollte er wirklich nichts davon wissen? — Prut behaupten kann, daß "das gegen den Orden zu Tage Geförderte" im Kirchenstaat, Florenz und Ravenna "ungefähr dem entsprach, was der französische Prozeß ergeben hatte"), ist uns unerfindlich. Überhaupt dürsten die Ergebnisse des Prozesses in den anderen Ländern außer Frankreich wohl etwas aussührlicher wiedergegeben sein, da wir, eben weil hier eine solche Pression wie in Frankreich fehlte, eben durch sie vor allem auch das für Frankreich nötige Licht beziehen müssen.

Die schwächlichste Deutung unter allen den günstigen Resul= taten der Untersuchung erfährt wohl dasjenige des cyprischen Pro=

<sup>1)</sup> Entw. p. 215. — 2) cf. Wilkins, Concil. Brit. II, 384. Bgl. das von Havemann p. 313 f. Gesagte. — 3) oben p. 159. — 4) Entw. p. 217.

zesses. Prut selbst fagt von diesem Prozeß, daß er "ein besonderes Interesse"1) biete — näntlich weil ja auf Cypern der eigentliche Sitz des Ordens und seines Konvents war — und daß "teines anderen Er= gebnisse so günstig für ben Orben" seien, "bessen Unschulb hier völlig erwiesen" scheine. Wie er um dieses Zeugnis herum= zukommen sucht, zeigt aber gleich ber nächste Sat: "Das würde man auch gern gelten laffen, wenn eben nicht die große Menge schwer belastender Aussagen in anderen Prozessen" — in Wahrheit gilt das eigentlich bloß von Frankreich — "vorläge, welche sich doch nicht einfach als erschlichen und erpreßt abweisen lassen, sondern barthun, daß im Orden vielfach, und zwar vorzugsweise und überwiegend in dem französischen Teil, höchst anstößige Bräuche in Übung gewesen sind"?). Also immer wieber verfährt Prut gerade umgekehrt, als wir für richtig halten: immer wieder follen die Ergebnisse der anderen Prozesse nach denen in Frankreich gebeutet werben, statt biese unter bem allerärgsten Zwang Gewonnenen nach Recht und Billigkeit durch jene zu kontrollieren, wo dieser Zwang gefehlt hat ober wenigstens schwächer war. Um so mehr gilt es, diese Ergebnisse in Frankreich einmal wirklich genau an= zusehen und vollständig zu bringen und so die Prutschen Aufstellungen von ihrer Wurzel aus in ihrer Nichtigkeit barzulegen. Wir wollen's im folgenden Teile versuchen.

Endlich kommen wir nun an das Konzil von Viennie. Da wird zugegeben, wie wenig von der Schuld des Ordens die Bäter bes Konzils überzeugt waren, tropbem daß Klemens V. alles thut, um Schuldzeugnisse zu erlangen: so indem er neue Untersuchungen, für welche er stärkere Heranziehung der Folter verlangt, ba anstrengen läßt, wo das bisherige Ergebnis zu wenig belastend erschien; so auch indem er aus den eingefandten Protokollen — oder Kopien der= selben — Auszüge fertigen läßt, welche ein Muster von unwahrer Einseitigkeit und entstellender Parteilichkeit genannt werden Schottmüller gebührt das Verdienst, darauf hingewiesen und müssen. durch Wiedergabe dieser Erzerpte, die zur Vorlage für die Konzilsväter aus dem britischen Prozeß gemacht worden sind, zugleich den Beweis für diese Behauptung erbracht zu haben. Prut aber sucht auch dieses Argument möglichst zu entkräften, indem er meint, "man dürfe nicht annehmen, daß überall so verfahren worden" sei 3) wegen des Eindrucks, den die auf dem Ronzil versammelten Prälaten gewonnen haben aus diesen Auszügen, daß das die Anklage begründende Material nicht genügend sei. Aber wäre es

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Entw. p. 217. — <sup>2</sup>) ibid. — <sup>3</sup>) Entw. p. 219.

nicht richtiger zu schließen: wenn die Prälaten sogar aus dieser parteiischen Auslese den Sindruck von ungenügender Begründung der Anklage empfangen haben, wie würde ihr Urteil vollends ausgefallen sein, wenn man ihnen einen klaren, unparteiischen Sindlick in die Verhöre gewährt hätte? Auf seden Fall kennt Prutz nicht das Sprichwort von dem, der einmal lügt. Überall in der Welt dürfte es als ein anerkannter Grundsatz gelten, daß man dem, den man einmal auf einer Lüge ertappt hat, wenn man ihm ein andermal Glauben schenken soll, wenigstens den Beweis dafür abverlangt, daß er setzt die Wahrheit rede. Prutz aber verlangt das Neue, daß man dem Lügner sedesmal die Lüge nachweise, wenn man ihm nicht glauben will. Da thun wir nicht mit 1).

"Wie "peinlich" Klemens V. eigene Lage durch den Wider= spruch der Prälaten war, können wir uns denken. Auch Prut sagt: "Durch sein zulett beinahe leidenschaftliches Vorgehen gegen den Orden, welches durchaus darauf berechnet war, mit allen Mitteln für die Schuld des Ordens ein Beweismaterial zu beschaffen, das auch die Zweifelnden überzeugte, hatte sich Klemens in eine Position versetzt, von der aus mit der Konzilsmehrheit eine Verständigung unmöglich war"2). Aus dieser unangenehmen Lage hilft er sich in der bekannten Weise heraus, indem er den Orden einfach im Wege der Provision kassiert, da, wie auch Prut sagt, Klemens V. offen zugeben mußte: "Gine kanonische Verdammung des Ordens wegen Häresie könne nicht er= folgen"3). Der "Ausweg" war — das gestehen wir — "geschickt" gewählt, sieht aber boch einer Ausflucht verzweifelt ähnlich, und daß diejenigen recht haben, welche darauf hinweisen, daß demnach eine wirk= liche Verurteilung des Ordens nicht erfolgt ist, geht auch aus dieser Darstellung deutlich genug hervor.

Hefultat des Prozesses in Bezug auf die Ordensgüter auf das Motiv des Ganzen zu schließen sucht, wenn er sagt: "daß thatsächlich, namentlich in Frankreich, die Güter des Ordens in der Hauptsache an die Hospitaliter gekommen und von denen für ihre Zwecke verwertet worden sind, widerslegt am besten die Meinung, es habe sich bei dem ganzen Versahren um eine planmäßige Beraubung des reichen Ordens gehandelt". Wieso denn? Wie soll diese Behauptung durch jenen Ausgang widerlegt werden? Daraus, daß Philipp dem Schönen seine Absicht, das Templergut mögs

<sup>1)</sup> Übrigens soll Schottmüller inzwischen ähnliche Auszüge auch für andere Länder in der vatikanischen Bibliothek entdeckt haben: vgl. p. 195 Anm. 3. – 2) Entw. p. 222. – 8) p. 223. – 4) p. 225.

lichst für sich zu gewinnen, nicht gelungen, nicht ganz gelungen ist, folgt boch noch lange nicht, daß er diese Absicht überhaupt nie gehabt hat! Wie merkwürdige Schlüsse traut Prut doch seinen Lesern zu! Daß aber Philipp bei diesem Handel nicht leer ausgegangen ist, daß er immerhin zufrieden sein konnte und sein Schäschen geschoren hat, dafür möchten wir Prut bitten, zum Beweise einmal die Zusammenstellung zu lesen, die Lavocat am Schluß seines Werkes von dem "königlichen" Profit giebt. Wie es mit dem Papst in dieser Hinsicht steht, dürfte noch näher zu untersuchen sein.

Der Schluß der Darstellung bringt das schon besprochene Ende Molans. Als bemerkenswert sei hier nur noch hervorgehoben, daß nach Prut auch jener Protest Molans im Angesicht des Todes "immer noch feinen Widerruf seiner früheren Geständnisse"1) Schade, daß wir nicht erfahren, wie nach Prut' Vorstellung eigentlich ein "Widerruf" aussieht und wie es Molay hätte angreifen sollen, um Prut' strenge Anforderungen in dieser Hinsicht zu befriedigen! Jest wundern wir uns auch nicht mehr, daß "des Königs über= schnelles gewaltthätiges ungesetzliches Eingreifen" — bas ist es also boch — gegenüber diesem Protest nicht "auf selbstsüchtige eigen= nütige Beweggründe" zurückgeführt werden darf 2)! Bewahre! es war nur "überhitter Glaubenseifer", der "Philipp zum zweitenmale und in schlimmerer Weise ungerusen vom Papste — aber vielleicht vom Erzbischof von Sens? — der Kirche seinen weltlichen Arm leihen ließ"3). Und so ist das Gesamturteil von Prutz: "Bon dem beschränkten Standpunkte ihrer Zeit aus — einen anderen aber kann man billigerweise nicht verlangen, von ihnen eingenommen zu sehen — haben beibe", also Philipp ber Schöne so gut wie Klemens V., "im wesentlichen gehandelt, wie es die herrschende Anschauung, das geltende Recht und die unit den vorhandenen Hilfsmitteln konstatierten Thatsachen erforderten"1): d. h. auf gut deutsch kurz: beide haben also eigentlich recht gehabt! Wer ist dann eigentlich schuldig an dem Untergang des Templer= ordens? Run, wie jeder sieht, nach Prutscher Anschauung einmal der Orden selbst, sodann aber — und eigentlich noch mehr — die Zeit. Auch eine Wahrheit, aber keine ganze!

Damit sind wir mit der Besprechung der "Entwicklung" eigentlich zu Ende. Es folgen in dem Prutsschen Buche noch zweierlei Anhänge,

<sup>1)</sup> Entw. p. 229. — 2) p. 230. — 3) So wörtlich auf ber letten Seite p. 231 zu lesen: Philipp ber Schöne und "überhitzter Glaubenseiser"! — 4) ibid. p. 231.

auf welche wir zwar nicht näher eingehen, über die wir aber doch kurz unsere Meinung aussprechen möchten. Die beiden Anhänge sind von verschiedenem Charakter: der eine umfaßt sieben "kritische Exkurse"), der andere "urkundliche Beilagen"), gleichfalls sieben Rubriken.

Unter den "kritischen Exkursen" ist der erste: "Zur Kritik von R. Schottmüller, der Untergang des Templerordens" 3) der umfangreichste und gewichtigste. Nach dem bisher Mitgeteilten über die Stellung von Prut gegen Schottmüller kann ber Leser sich benken, wie diese Kritik ausgefallen ist; wie Prut sich da müht, nichts zu übergehen, was etwa an Schottmiller auszuseten ist, um den Eindruck abzuschwächen, den sein Buch hier und dort gemacht haben könnte, und um zugleich denen, die über Schottmüller sich anerkennend geäußert haben, eins ans Bein zu versetzen 1). Dazu ist zu bemerken, daß thatsächlich Schottmüllers Werk doch "nicht so ohne" sein kann, wie es Prut hinstellen möchte. Wenigstens dürfte ein einfacher Vergleich der "Entwicklung" mit der "Geheimlehre" jeden darüber belehren, daß Schottmüllers Werk doch seine gute Wirkung gethan haben dürfte: benn dies liegt zwischen jenen beiben Prutsschen Werken. Ober sollte dem wirklich so ganz und gar kein Anteil daran zukommen, daß die "Entwicklung" so viel anders aussieht als die "Geheimlehre"? Und wenn Prut etwa seine eigene Kritik Schottmüllers als ein Muster einer wissenschaftlichen Kritik angesehen haben möchte, so ist es höchstens wieder ein Muster für seine Wissenschaftlichkeit. Schon bei Besprechung der Entwicklung haben wir ja hin und her dargethan, wie häufig Prut im Eifer, Schottmüller zu rügen, nur sich selbst neue Blößen giebt. Derartig ist z. T. seine Kritik auch hier. Obgleich er in vielem allerdings ja Recht behalten mag, manche Blöße Schottmüllers, insbesondere gewagte Vermutungen, vor allem Übersetzungsfehler, nicht verbeckt werben können, so bürfte jedenfalls, was Oberflächlichkeit, Willkürlichkeit und Ungenauigkeit anbelangt, der Leser längst einen Begriff bavon haben, wieweit Schottmüller hierin gegen Prut immer noch zurückbleibt. Die Aussetzungen von Prut an Schottmüller im einzelnen hier durchzugehen, ist nicht unsere Sache: "Baal rechte um sich selbst!" Das Gute mag ja auch solche bittere, einzelne Verstöße so sorgfältig registrierende Kritik immerhin haben, daß sie die Borsicht Aber das kann Prut selbst so gut oder besser als andere schärft. brauchen.

<sup>1)</sup> Entw. p. 233—256. — 2) p. 257—368. — 1) p. 235—242. — 4) So Kugler, weil er Schottmüller ein "vortreffliches" Werk genannt hat. Was für Werke Prut mit dieser Note beehrt, barüber vgl. oben Einleitung p. 2 und dazu das folgende Kapitel.

Auch die übrigen Exkurse sind meist gegen Schottmüller gerichtet: nicht zwar Nr. 2, welches in Kürze über ein breviarium canonicorum Templi berichtet. Was ein solches überhaupt mit den Templern zu thun haben soll, ist oben?) angedeutet worden; dort haben wir auch darauf hingewiesen, wie Prut selbst die völlige Harmlosigkeit und Unschuld dieses Breviers zugiedt. Als wichtig könnte man daher da höchstens den Schluß dieses Exkurses ansehen, daß dieses Brevier zwischen 1232 und 1234, also 1233, entstanden sei: also, wenn die Templer in ihrem Rituell sich daran angeschlossen haben, so zeigt das wieder, wie grundlos die Idee ist, den Templern um diese Zeit keterische Neigungen zuzuschreiben.

Alle übrigen Exkurse 3-7 sind gegen Schottmüller gerichtet. In Nr. 3, über "die Verräter des Ordens"3), wo die diesbezüglichen Entdeckungen Schottmüllers angefochten werden, passiert Prut ein bezeich= nendes Malheur. Er meint nämlich, in seinem Eifer, Schottmüller bei jeder Gelegenheit zu rügen, als "Kuriosität" erwähnen zu müssen, daß jener geine (das französische Wort für "Folter") "in kühner Ety= mologie von Gehenna" herleite4). Wie nun aber, wenn diese Etymologie in der That die richtige wäre 5), woran kaum zu zweifeln ist? Dann wäre ja das fast ein Beispiel davon, daß Schott= müller auch in der Etymologie Prut "über" ist! Daß andererseits das Übersetzen nicht gerade Schottmüllers starke Seite ist, soll durch den Hin= weis auf seine Behandlung der Notiz Villanis ("trovandosi in prigione con uno Noffo dei nostri Fiorentino", wo Schottmüller das noffo = Lat. "novo" fasse) anschaulich gemacht werden. Mag sein, wiewohl, daß Nosso wirklich ein Eigenname sei und nicht vielmehr = nasso, nuovo "Neuling" heiße, Novize, uns noch keineswegs sicher scheint.

Auch Nr. 4, "Klemens Schreiben vom 24. August 1307"6), bringt eine falsche Übersetzung Schottmüllers zur Sprache: "quicquid ordo postulaverit rationis" = "was der Orden zu seiner Rechtzfertigung verlangt hat" statt: "was Rechtens ist". Das ist allerdings auch uns gleich aufgefallen. Das Übersetzen ist nun einmal allerdings Schottmüllers Sache nicht.

Nr. 5: "der Prozeß von Poitiers" und Nr. 6: "Über den Zeitpunkt des Verhörs von Chinon" sind schon oben?) kurz besprochen worden; so weit sie noch einer weiteren Klarstellung bedürfen,

<sup>1)</sup> Entw. p. 243. — 2) s. oben p. 149. — 8) Entw. p. 243 sf. — 4) p. 244 Anm. 3. — 5) Wir gestehen, daß wir darauf selbst erst durch einen Vortrag von Pros. Dr. Kaußsch, jetzt in Halle, den dieser im Winter 1888/89 in Tübingen gehalten hat, ausmerksam gemacht worden sind. — 6) p. 246. — 7) s. oben p. 171 f.

hat das in der positiven Darstellung zu geschehen. Vergleiche auch darüber das folgende Kapitel!

Nr. 7') endlich sucht nachzuweisen, daß das von Schottmüller u. a. Jakob von Molay zugeschriebene "Gutachten über die Veranstalstung eines neuen Kreuzzugs" gar nicht von ihm herrühren könne, weil es erst nach dem 12. August 1308 entstanden sein könne. Der Nachsweis scheint gelungen.

Mehr Wert noch als diese "kritischen Exkurse" haben die "urskundlichen Beilagen", wiewohl auch unter diesen ein großer Unterschied ist. Das unglücklichste Stück ist V.: "eine französische Bibelsübersetzung templerischen Ursprungs"?), welches jene oben desprochene Entdeckung von Prut näher illustrieren soll. In Wahrheit enthält es nur eine Bestätigung des von uns dort Gesagten.

Die übrigen Stude, Papst: und Templerurkunden, und solche von französischen Königen und wieder Regesten von Templern und bisher ungedruckten ober wenig bekannten Papsturkunden bieten mehr ober weniger wertvolles Material zur Geschichte bes Templer= Einiges darunter ist schon bei unserer Besprechung der Ent= wicklung zur Sprache gebracht worden. Am wertvollsten ist Nr. VI, "Zum Templerprozeß"4), vor allem Nr. 1: "Französische Pro= zesse gegen die Templer"5), Auszüge aus achterlei Diözesanverhören ber Templer in Frankreich. Da ist viel wertvolles Material mit enthalten — wir verweisen z. B. nur auf den Prozeß gegen die Templer 'in Clermont') — welches in unserem positiven Teile verwendet werden Ru bedauern bleibt freilich auch hier immer der fragmentarische Charakter dieser Mitteilungen, daß Prut immer nur Excerpte und nicht das Ganze giebt. Denn wer die Prutssche Art von Ercerpten näher kennt, der ahnt, wieviel wertvolles Material zur Unterstützung der gegen= teiligen Auffassung hier allemal übersehen bleibt und kann sich den Wunsch nicht versagen, es möchte auch einmal ein anderer Mann hinter diese Urkunden kommen, von welchem eine gründlichere und völligere Wiebergabe zu erwarten ist.

Damit scheiden wir von der "Entwicklung". Wir haben bei dieser Besprechung derselben den Nachweis versucht, wie wenig genügend auch diese Darstellung des Ausgangs des Templerordens und wie widerspruchs= voll in mehrsacher Hinsicht dieselbe ist: ein Widerspruch nicht nur gegenüber der "Geheimlehre", sondern auch voll Widerspruchs gegen sich selbst. Wir

¹) p. 251 – 256. — ²) p. 317—323. — ³) cf. oben p. 150 ff. — ⁴) p. 324 bis 364. — ⁵) p. 324—335. — в) p. 327—333.

Sossen Rritik zu erbringen ist. Die völlige Widerlegung kann freilich erst die Segenüberstellung einer andern Darstellung bringen, welche wir schon auch einem Manne, den wir so lebhaft bekämpft, schuldig zu sein glauben. Zu dieser gehen wir im folgenden Teil über. She wir jedoch an diese positive Darstellung selbst gehen, erscheint es nötig, über die Quellen und bisherigen Veröffentlichungen zur Geschichte der Templer, insbesondere soweit die Prutschen Darstellungen wesentlich dadurch bestimmt worden sind, ein Wort zu reden. Wir thun dies in einem letzten Rapitel dieses ersten polemisch ekritischen Teils.

## Viertes Kapitel.

## Quellen und bisherige Behandlungen.

Gehen wir nun zu den Quellen und bisherigen Behand= lungen des Templerprozesses über, so kann unsere Absicht hiebei nicht sein, eine Zusammenstellung des sämtlichen in dieser Frage zu Tage geförderten Materials oder der in der Templerfrage aufgetretenen Schrift= steller zu geben. Nicht als ob eine solche Arbeit bei dem Interesse, das die Templerfrage seit ihrem Auftreten erregt hat, nicht des Interessanten genug in vieler Hinsicht böte — nach Langlois 1) geht die Zahl der hier= über erschienenen Publikationen in die 60 und umfaßt die Litteratur über den Templerprozeß nicht viel weniger als die über Maria Stuart —: sondern in erster Linie aus Rücksicht für den Leser, weil, sobald wir mehr als eine summarische Übersicht geben wollten, bei der Fülle des Materials dieses Kapitel und damit dieses Buch zu umfangreich werden möchte. Wollten wir aber auch nur eine solche summarische Übersicht der gesamten Litteratur überhaupt geben, so murben wir das Risiko laufen, daß ein großer Teil dieses Kapitels, insbesondere die ganze erste Hälfte, nichts wesentlich Neues zu bieten vermöchte, sondern in der Hauptsache auf eine Wieberholung dessen hinauskäme, was schon Havemann im Vorwort seiner 1846 erschienenen "Geschichte des Ausgangs des Tempelherrenordens" geboten hat. Dort ist auf 10 Seiten eine kritische Übersicht über die bedeutenderen früheren Veröffentlichungen geboten, welche zur Gewinnung eines summarischen Überblicks bis zu jenem Zeitpunkt in der Hauptsache auch jetzt noch genügt und dessen Rekapitulierung um so überflüssiger sich erweisen dürfte, je weniger die meisten der dort genannten Werke bei dem heutigen Stande der Forschung, der sie längst überholt hat, noch in Betracht kommen können. Für unsere Absicht, ebenso die bisherige, besonders die Prutsche Geschichtschreibung zu charakterisieren, als auf Grund des bisherigen Materials ein abschließendes und zusammen= fassendes Urteil dem künftigen Forscher in die Hand zu liefern, genügt

<sup>1)</sup> Revue hist. 40. Bb. p. 169.

es, zweierlei Quellen ins Auge zu fassen: einmal dasjenige Material, welches allezeit unentbehrlich sein wird als Grundlage jeder objektiven Geschichtschreibung in der Templersache: das eigentliche Akten= und Urstundenmaterial; sodann diejenigen Behandlungen, die auch für die noch in den letzen Jahrzehnten aufgetretenen Schriftsteller, vor allem für Prutz, mehr oder weniger maßgebend gewesen sind und so auch auf die Gegenswart noch eine Einwirkung gehabt haben, und das sind eben die besdeutendsten und, in der Hauptsache, auch letzen unter den eben dieser jüngsten Phase der Templersorschung vorausgegangenen Veröffentlichungen.

Somit wird dieses Kapitel, wie schon die Überschrift andeutet, in zwei Hauptteile zerfallen, entsprechend zwei Hauptgruppen von Quellen, die hier wie anderwärts für die Geschichtschreibung in Betracht kommen, nämlich primären und sekundären. Unter letzteren wären wiederum zu unterscheiben Werke, die speziell den Templerprozeß zum Gegenstand haben, und solche, die nur in allgemeinerer Hinsicht zu unserer Frage in Beziehung stehen, sei es, daß sie auf diesen oder jenen Punkt der Untersuchung ein besonderes Licht werfen oder durch allgemeine Charakterisserung jener Zeit uns den rechten Untergrund für unsere Betrachtung liesern oder vertiesen. Natürlich können hier nur die wichtigsten und eben notwendigen Werke dieser Klasse zur Sprache kommen.

## I. Primäre Quellen.

Als solche dienen uns in erster Linie die Prozeßakten selbst, soweit diese noch vorhanden oder uns zugänglich sind. Unter diesen sind weitaus die wichtigsten und hervorragendsten

1. die Akten über den Prozeß vor der päpstlichen Komsmission in Paris, von Michelet in 2 Bänden (648 und 515 S.) Paris 1841 unter dem Titel "Procès des Templiers" herausgegeben; für den Templerprozeß jederzeit ein Quellenwerk allerersten Rangs, dem an Bedeutung für unsere in Rede stehende Frage kein anderes zur Seite geset werden kann, entsprechend der Bedeutung, welche der Untersuchung der päpstlichen Kommission in Paris zwar nicht etwa thatsächlich zusgekommen, aber um so mehr im Urteil der Mits und Nachwelt beigelegt worden ist. Freilich schien mit dieser Beröffentlichung noch wenig geswonnen zu sein, wenn man sah, wie seit ihrem Erscheinen ebensowohl die Gegner als die Verteidiger der templerischen Schuld mit gleichem Eiser eben dieses Werk für ihre entgegenstehenden Meinungen citierten und ins Feld sührten, Loiseleur, Prut und Lavocat so gut wie Havemann und Schottmüller. Indessen liegt die Ursache von dieser verschiedenen Verswertung nicht sowohl in der verschiedenen Verwertbarkeit dieser Akten selbst,

als vielmehr in der verschiedenen Art, wie dieselben thatsächlich verwertet ober vielniehr nicht verwertet worden sind. Denn es gehörte zu den größten Überraschungen, welche die genauere Untersuchung der Templerfrage dem Verfasser gebracht hat, zu sehen, in welch außerordentlich geringem Grad eine so wertvolle Geschichtsquelle wie Michelet selbst von denen, welche den Templerprozeß seitdem schriftstellerisch behandelt haben, benützt worden ist, so daß die meisten über eine ganz oberflächliche ober auch nur teilweise Lektüre kaum hinausgekommen zu sein scheinen. Ausnahme macht hierin bis auf Lea, der, wie in der Einleitung bemerkt worden ist, auch hier ein gründlicher Forscher ist, wenigstens bis zu einem gewissen Grad nur Schottmüller, dem in dieser Hinsicht am nächsten noch Havemann und Lavocat kommen. Loiseleur scheint von diesem Werke, trot zahlreicher Citate, nur das in sein System Passende mahrgenommen und erzerpiert zu haben und Prut dann vollends eine Prüfung dieser Citate und ein eingehenderes Studium ber Akten selbst, zunächst für seine "Geheimlehre", für ein überflüssiges Geschäft gehalten zu haben. sonst hätte er sich dort unmöglich in dieser Weise auf Michelet berufen können! Indes scheint er nicht einmal für seine "Entwicklung" eine gründlichere Beachtung Michelets für nötig erachtet zu haben. Denn sonst hätten ihm die von Lea wie von uns gemachten Entbeckungen doch kaum entgehen können! Doch das ist eben seine Art und Weise, mit den Quellen umzugehen. Darum begnügen wir uns hier mit der Bemerkung, daß wir es überhaupt für unmöglich halten, daß ein Mann von Kritik diese Prozesakten je gründlich lesen, exzerpieren und bann noch als einen Beweiß für die Schuld der Templer anführen kann. Vollends wenn, wie das zu einer gründlichen Lektüre des Ganzen gehört, er sich die Mühe nimmt, auch noch die beiden äußerst wertvollen Anhänge, die Michelet in den zweiten Band seiner Veröffentlichung aufgenommen hat, einer ge= naueren Beachtung und Vergleichung mit dem Hauptprotokoll zu unter= ziehen, nämlich

- 2. das Verhör im Tempel zu Paris vor dem Doministaner-Inquisitor von Frankreich Wilhelm Imbert vom 19. Oktober bis 24. November 1307, vorgenommen mit 138 Tempslern, die zum Teil auch wieder vor der päpstlichen Kommission ersscheinen in und
- 3. das Verhör der Templer der Diözese Elne, 25 an der Zahl, aus dem Jahr 1310°). Beide Anhänge, in denen wir zwei weitere primäre Quellen ersten Rangs vor uns haben, sind so äußerst wertvoll,

<sup>1)</sup> Mich. II, 275—420. — 2) ibid. II, p. 421—515.

weil die durch sie ermöglichte und nahe gelegte Vergleichung ihrer Resul= tate mit denen der Hauptuntersuchung vor der päpstlichen Kommission, vollends wenn man die Widersprüche vor dieser selbst dazu nimmt, deutlich genug zeigt, wie viel oder vielmehr wie wenig auf die mit solcher Wichtig= teit behandelten Zeugenaussagen zu geben, bezw. wie berechtigt und not= wendig ein scharfes kritisches Auge babei ist. Da wir die Ergebnisse einer solchen Vergleichung in dem folgenden Hauptteil in möglichst tabellen= mäßiger Darstellung zu bringen gebenken, so sei hier nur noch die Be= merkung gestattet, daß aus diesen Anhängen, in erster Linie aus dem wichtigeren ersten, dem Verhör vor Wilhelm von Paris, auch bas her= vorgeht, daß zu denen, welche Michelets Veröffentlichungen zu wenig gründlich durchgenommen haben, sogar Michelet selbst gehört; benn wie könnte es sonst vorkommen, daß berselbe diesem zweiten Teil die Überschrift giebt: "Berhör im Tempel von Paris mit 140 Templern", während es in Wahrheit nur 138 sind, wie jeder sich überzeugen kann, ber nachzählt? Ein Verstoß, ber, so befremdlich er ist, dennoch merkwürdigerweise erst Schottmüller 1), der auch in diesem Stück sich wieder als den gründlicheren ausweist, wenigstens gegenüber seinen Vorgängern, aufgefallen ist.

Es versteht sich, daß durch Michelets Originalveröffentlichung des Verhörs vor der päpstlichen Kommission samt den beiden genannten Unshängen die dis dorthin erschienenen teilweisen oder in Auszügen davon gegebenen Publikationen wertlos geworden sind. So vor allem das vor Michelet wertvollste, weil umfangreichste, Erzerpt jener Akten, das Moldenshawer?) Ende des vorigen Jahrhunderts geboten hatte: ein im ganzen nicht schlechter, aber etwas slüchtiger Auszug, der jetzt nur noch den Wert hat, hie und da bei zweiselhaften oder etwas unverständlich gegebenen Lesarten, woran auch bei Michelet kein Mangel ist?), vielleicht auf die richtigere Fährte zu leiten. Sonst ist dieser Auszug, so wertvolle Dienste er einst leisten mochte, solange der Mehrzahl der Forscher die Originalsakten noch unzugänglich waren, sehr geeignet, nicht auf die richtige, sondern auf eine falsche Fährte zu leiten, indem er zu einem ganz falschen Bild

<sup>1)</sup> Schottn. I, 691. — 2) Molbenhawer, Prozeß gegen ben Orden ber Templers herren, Hamburg 1792, über 600 S. — 3) Schottmüller zwar kommen diese Ungenauigs keiten oder Undeutlichkeiten bei Michelet so bedeutend vor, daß er in seinem Werke wenigstens ein vollständig neues Register sämtlicher templerischer Orts und Personens namen, bei letteren mit der Unterscheidung, ob sie am 13. Okt. 1307 noch gelebt haben oder schon verstorben waren, sür notwendig hält. So wertvoll eine solche Zusammensstellung für eine genauere Templerstatistik werden möchte, so wissen wir doch nicht, ob sie auf eine solche Arbeit zu verwendende Zeit und Mühe wirklich lohnen würde?

von den templerischen Aussagen verhilft. Indem er nämlich allemal nur die eine Hälfte der Zeugenaussagen, meist den zweiten Teil derselben, wiedergiebt, d. h. nur die Antworten auf jene Fragen, die verschieben aussielen, — und das sind eben diejenigen, in denen nach der Reperei gefragt war — den andern Teil der Zeugenantworten aber, in denen fast wörtliche Übereinstimmung herrscht und worin vor allem die Aufnahme in den Orden durchaus statutenmäßig ausführlich beschrieben wird, offenbar aus Raumersparnis wegläßt, so geht für den Leser ein wichtiges Moment zu Gunsten der Unschuld des Templerordens verloren, nämlich eben der Eindruck, den jene immer wiederkehrende, oft wörtliche, in jedem Fall aber sachliche Übereinstimmung der Antworten auf den un= befangenen Leser macht und eben in diesem Teile der Aussagen die Stimme der Wahrheit erkennen läßt. In der That läßt sich deutlich genug mahr= nehmen, wie bei manchem der nachherigen Schriftsteller, der die Schuld der Templer behauptete, dieses auf Moldenhawer zurückgehende falsche Bild wesentlich eingewirkt hat, z. B. am deutlichsten bei Wilcke. außerdem noch eine ganze Reihe von Einzelverstößen bei Moldenhawer sich findet und unschwer zusammentragen läßt, die zum Teil in dem Charakter eines solch flüchtigen Auszugs ihre natürliche Erklärung finden, zum Teil freilich auch in sonstig mangelhaften Kenntnissen, die sich z. B. besonders in der Einleitung durch eine Serie von Jrrtumern verraten 1), sei nur beiläufig erwähnt.

4. An weiteren allgemein zugänglichen Quellen waren bis vor kurzem von den Originalakten nur noch die Protokolle des Prozesses in England?) vorhanden. Und auch jett, nachdem eine Reihe weiterer Akten aus dem Prozess innerhalb Frankreichs wie in andern Ländern veröffentlicht worden sind, möchten wir diesen Akten des englischen Prozesses den zweiten Rang, zunächst nach Michelet, zuerkennen. Nicht nur weil kaum ein Land ist, nächst Frankreich, in welchem der Orden tiesere Wurzeln geschlagen zu haben scheint, als hier in England, sondern auch wegen des vielsachen und innigen Zusammenhangs, der, wie in den polizischen Beziehungen dieser beiden Länder eben um jene Zeit, so noch mehr zwischen den Ordensmitgliedern dieser beiden Zeugen bestand und zwar in der Weise, daß die englische Ordensprovinz in durchgängiger Abhängigkeit von Frankreich und seinen dortigen Oberen als dem Hauptordensland sich befand. In den Prozesakten selbst spiegelt sich dieses Berhältnis deutlich darin wieder, daß nicht nur zahlreiche

<sup>1)</sup> cf. z. B. die gänzlich irrtümliche Übersetzung von Ponzard de Gifis mertswürdigen Art. p. 35 ff. — 2) Wilkins, Concilia Brit. II, p. 329—401.

Orbensglieder, die in England verhört werden, aussagen, daß sie in Frankreich ober burch französische Ordensobere aufgenonmen seien, und ebenso umgekehrt in den französischen Verhören eine, doch kleinere, Anzahl ge= borener Engländer sich findet, sondern auch über etliche von den wich= tigsten Zeugen die Aften von einem Land zum andern versandt und dort für das Urteil mit zu Grunde gelegt werden. So läßt sich denn das Berhältnis dieser beiden Ordenszungen kurz dahin wiedergeben, daß, wenn ber Orden in Frankreich der Ketzerei schuldig war, er es auch in England sein mußte, und umgekehrt: wenn sich in England die Unschuld des Ordens ergab, so mußte auch für Frankreich bessen Schuld zum mindesten als äußerst zweifelhaft erscheinen. Aus biefem Grunde murde allerdings die Prutsche Behauptung, die er in der "Geheimlehre" aufstellte, daß diese englischen Aften ganz im Einklang mit den übrigen Ergebnissen, insbesondere in Frankreich, stehen, leicht als ein besonderes Moment für die Schuld des Ordens empfunden: wenn nur nicht diese Behauptung, daß die Akten des englischen Prozesses gleichfalls die Schuld der Templer ergeben, eine der bobenlosesten und ungeheuerlichsten wäre, die je in dieser ganzen Frage aufgestellt worden sind 1). Die Darstellung des Verlaufs in England wird das zeigen.

5. Besonderen Wert haben diese Akten des englischen Prozesses noch erhalten, seit durch Schottmüllers Verdienst wir auch die Erzerpte welche von jenem Protokoll behufs Verlegung vor dem Konzil zu Vienne verfertigt worden sind, vor uns liegen haben, als eine Frucht seiner Nachforschungen in der vatikanischen Bibliothek?). Nicht leicht dürfte es eine interessantere und lehrreichere Vergleichung geben, als die uns hier geboten wird. In welcher Richtung diese Vergleichung ausfällt, hören wir von Schottmüller, ber darüber sagt 3): "Wie selbst dies treue Spiegel= bild der stattgehabten Verhandlungen verzerrt werden konnte, um die zu dem Konzil zu Vienne versammelten Väter zu einem den Orden ver= urteilenden Schluß zu bewegen, zeigt das nur ad hoc angefertigte, hier zum erstenmale abgedruckte Erzerpt". Aber auch darum erscheinen diese von Schottmüller gegebenen Erzerpte gerade zu rechter Zeit, weil sie uns einen Begriff davon geben, wer, d. h. welcher Standpunkt von Entdeckung weiteren Materials, insbesondere des im Batikan vergrabenen, am meisten gewinnen würde 1)? Nach Prut und den Anhängern der templerischen

<sup>1)</sup> cf. oben p. 34 — ") Im II. Band seines Werks, als 2. Teil der Abteilung III: "Urkunden", herausgegeben als "Excorpta processus Anglici", p. 75—102— ") cf. idid. II, p. 75. — ") Wir haben oben bemerkt (p. 353), in welcher Weise sich Prut über die Wirkung, welche diese Entdeckung auf jeden unbefangenen Zuschauer haben wird, hinwegzusehen sucht, indem er äußert, es sei nicht erwiesen, daß man alls

Schuld hat die Kurie ja nur beshalb dieses reiche Urkundenmaterial so ängstlich vergraben und gehütet, weil durch allgemeineres Bekanntwerden besselben die Schuld des Templerordens vollends allzu beutlich erwiesen worden wäre und sie selbst dadurch aufs äußerste kompromittiert zu werden fürchtete, wenn man sähe, wie lange sie solche Keherei in ihrem Schoße nicht bloß geduldet, sondern geradezu protegiert habe. Natürlich mußten solche Andeutungen den Sindruck erwecken, als brauchte es nur noch der Auffindung und Veröffentlichung des gesamten Materials, um alle Welt zur Prußschen Auffassung zu bekehren. Nach den von Schottmüller uns gegebenen Proben, was im Vatikan zu finden ist, können wir nur sagen: Nur mehr davon und alles und das Ergebnis wird das gerade entgegenzgesetzte sein.

6. Bis vor kurzem waren uns außer den von Michelet und Wilkins gebotenen Aften nur noch von einem Schauplat des Prozesses die Driginal= aften zugänglich, aus Italien, nämlich die Protokolle der Inqui= sition von Florenz: außer von Bini (dei Tempieri e del loro processo in Toscana, Lucca 1846) auch noch von Loiseleur im Anfang seines Anhangs (p. 172—212) wiedergegeben 1). Diese Akten sind weniger wegen ihrer thatsächlichen Bedeutung, als wegen ber Wichtigkeit, die sie nach Prut-Loiseleur, auch Wilche, haben sollen, bemerkenswert. Und zwar haben sie für diese Männer eine solche Wichtigkeit, weil die hier gewonnenen Ergebnisse sich durch besondere Übereinstimmung mit den Re= sultaten in Frankreich auszeichnen und daher natürlich auch besondere Beweiskraft zu deren Bestätigung besitzen sollen. Um so mehr werben wir mit Schottmüller, ber bereits auf einige Hauptpunkte hingewiesen hat, darzuthun haben, was von dieser merkwürdigen Übereinstimmung, soviel davon wirklich übrig bleibt, zu halten ist. Übrigens würde auch die größte Einstimmigkeit dieser Zeugnisse für das Urteil über den Gesamtprozeß

gemein so mit ben Prozesprotokollen umgegangen sei. Auch diese merkwürdige Aussslucht scheint nun abgeschnitten, da Schottmüller indessen, wie Ehrle uns in seinem Artikel über "Ein Bruchstück aus den Akten des Konzils von Bienne" (Archiv für Litteratur: und Kirchengeschichte des Mittelalters Bb. IV, p. 361—470) mitteilt, ins bessen noch weitere Auszüge aus den Prozessen in andern Ländern, und sogar Erzerpte aus den Erzerpten, gesunden haben soll. — 1) Prut hat in seiner Geheiml. p. 30 beide Quellen, Loiseleur und Brici, nebeneinander genannt in einer Beise, die auf den Leser den Eindruck machen mußte, daß es sich um 2 verschiedene Quellen handele, die beide von Prut benüt worden seien. Daß letteres nicht der Fall, ging dann aus dem Fehlen jeglichen Citats allerdings genügend hervor. Daß aber überhaupt beide Schriststeller nur dieselbe Quelle bieten, ersuhren wir erst wieder von Schottmüller. Binis Arbeit, nach der wir vergeblich gesahndet haben, sindet sich nach Döllinger (p. 248) in den Atti dell' Accademia Lucchese Bb. 13 (1845).

wenig entscheiden, wenn man bedenkt, daß die Zahl dieser Zeugen 6 nicht übersteigt und das Verhör in Florenz nur einen geringen Teil von Italien, nicht einmal ganz Oberitalien, ja vielleicht nicht einmal das ganze Tuscien begreift.

Von den Akten der Untersuchungen, welche in den übrigen Provinzen Italiens geführt wurden, sind uns erst durch Schottmüllers Verdienst noch zwei vollständiger bekannt geworden, nämlich einmal

- 7. aus Unteritalien die Protokolle der Untersuchung in Brindisi1),
- 8. sobann aus Mittelitalien die Protokolle des Prozesses im Patrimonium Petri2), lettere nur in einem Auszug, der aber bei der Gründlichkeit, die Schottmüller bei solchen Arbeiten im Unterschied von Prut kennzeichnet, immerhin vollständig genug ist, um uns das Fehlen des ganzen Originaltertes nicht zu sehr vermissen zu lassen. Auch diese beiben Protokolle wären übrigens für die Entscheidung unserer Gesamt= frage ohne sonderliche Wichtigkeit, da das ganze Ergebnis der Untersuchung in Brindisi in nur 2 Zeugenaussagen besteht und auch die Untersuchung im Patrimonium Petri, tropdem die Inquisitions=Rommission hier von Ort zu Ort reiste und nicht weniger als 14 Stationen auf diese Beise angeführt werben, nur 7 weitere Zeugnisse zu Tage fördert: wenn nicht auch diese beiden Protokolle durch die Erzerpte, welche Prut davon in seiner bekannten Weise gemacht und im Anhang zu seiner "Rulturgeschichte der Kreuzzüge" (p. 621-623 und wieder 631—632) veröffentlicht hat, in einer Weise verwertet worden wären, welche allerdings eine gründlichere und vollständigere Mitteilung berselben durchaus wünschenswert und notwendig erscheinen ließ. Denn es geht auch hier wieder wie siberall in dieser Sache: sobald man sich mit dem von Prut Gegebenen nicht begnügt und auch durch seine emphatischen Hinweisungen auf die "überall zu Tage tretende Übereinstimmung" sich nicht verblüffen noch abhalten läßt, das ganze Material näher zu untersuchen, so fallen einem der Widersprüche alsbald so viele in die Hände, daß man jene "Übereinstimmung" nur noch in ironischem Sinn nehmen und mit äußerster Raltblütigkeit betrachten kann.

Aus demselben Grunde haben wir auch die beiden letzten noch übrigen Aktenmitteilungen Schottmüllers aus der vatikanischen Bibliothek, nämlich seine Veröffentlichung der noch aufgefundenen Stücke aus dem

- 9. Prozeß zu Poitiers 8) wie bes
- 10. Prozesses in Cypern') mit größter Genugthuung begrüßt.

<sup>1)</sup> Schottm. II C: Inquesta facta et tabita in Brundisio, p. 103—140. — 2) Schottm. II E, p. 401—419. — 3) Schottm. II A, p. 7—72. — 4) ibid. p. 141—400.

Diese Stücke sind ja nicht bloß wegen des Gegensates zu den von Prut daraus gegebenen Auszügen, sondern auch wegen der zentralen Bedeutung, welche diesen beiden Spisoden im Templerprozeß zukommt, von besonderer Bedeutung. Denn von dem Verhör von Poitiers weiß man nicht, ob man ihm nicht noch eine entscheidendere Bedeutung beilegen soll, als dem vor der großen päpstlichen Kommission in Paris. Hat doch der berufenste Richter des Ordens, Klemens V. selbst, in den Erlassen, in welchen er die Templer verurteilt, sich vor allem immer wieder auf dieses Verhör berusen, wo er selbst mit seinen Kardinälen sich von der Schuld der Templer überzeugt habe! Rein Bunder, wenn dieses Zeugnis von den Schriftstellern, welche die Schuld des Ordens vertreten, immer mit ganz besonderem Triumph angeführt und als jeden Zweisel ausschließend verswertet wird. Da ist es recht gut, daß wir durch diese Protokollfragmente einen Einblick bekommen, wie es bei diesen Zeugnissen zugegangen ist und was es also mit dem Wert derselben aus sich hat.

Schon die Übersichten der 3 Codices, aus denen das uns von diesem Verhör erhaltene Material besteht, vor allem die von Coder 3: "Item depositiones facte coram cardinalibus Landulpho et P. de Columpna . . . repetende in praesentia domini nostri pape etc." sind von unbezahlbarem Wert, insofern daraus allerdings, wie Schottmüller durchaus richtig hervorhebt, zusammen mit den sonstigen Notariatsvermerken hervor= geht, daß die Protokolle für das öffentliche Konsistorium vor dem Papst, bei dem die Templer ihre gemachten Aussagen bestätigten, worauf Klemens V. in seinem späteren Rundschreiben so besonders sich beruft, schon im voraus, nach dem Berhör der Kardinäle am 2. Juli, festgestellt murden; also daß die Bestätigung im Kon= sistorium vor dem Papst als eine leere Formalität sich herausstellt. Prut bemüht sich zwar, in seinen kritischen Erkursen, die er seiner Entwicklung angehängt hat, in Nr. 5 gegen diese Folgerungen Schottmüllers zu polemisieren und sie als unerwiesen hinzustellen, indem er darauf hin= weist, daß eine genauere Bekanntschaft mit dem Inquisitionsverfahren uns lehre, daß es sich hier um allgemeine Formeln handle, auf die man nicht so viel Wert legen dürfe. Aber gerade die genauere Kenntnis des Inquisitionsverfahrens, wie sie 3. B. Molinier an die Hand giebt, hätte ihn darüber belehren sollen, daß es sich in der That um allgemeine Formen handelt, d. h. daß es sich nicht bloß hier so verhält, wie Schottmüller es darstellt, sondern daß wir es in der That mit einer Formalität ober vielmehr Formlosigkeit zu thun haben, die allgemein im Inquisitions= verfahren üblich war und einen Teil der Willfürlichkeit ausmacht, die es kennzeichnet, und welche ebenso die Protokolle der Inquisition überhaupt in ihrem Wert auf ein äußerstes Minimum reduziert, als vollends die Beglaubigung und Bestätigung derselben durch die verhörten Zeugen zu einer einfachen Form, um nicht zu sagen Posse, macht. Also auch hier gewinnt bei näherem Zusehen immer wieder nur Schottmüller und lassen die kritischen Erwiderungen, mit denen Prut dieselben zu widerlegen trachtet, immer wieder nur neue Blößen und Oberstächlichkeiten des letzteren erkennen.

Richt besonders zu betonen brauchen wir, wie von hier aus auch das Verhör von Chinon, das mit dem von Poitiers in engem Zusiannmenhang steht, und die berühmte Frage wegen der hier vorkommenden Vordatierung, welche so verschiedentliche Deutung schon erfahren hat, eine neue und deutliche Beleuchtung erhalten. Wir haben darauf schon oben p. 172 hingewiesen.

Nach diesem Einblick, zusammen mit den übrigen Anhaltspunkten, welche uns die Geschichte des Templerprozesses gewährt, vor allem dem Licht, das durch die Aussagen in Paris auf die Vorgänge in Poitiers fällt, bleibt auch für die Resultate dieses Verhörs von Poitiers nicht viel Beweiskraft übrig, wohl aber ist man auf den schließlichen Ausgang des Prozesses durchaus vorbereitet. Dies ist der wirkliche Wert dieser Protokolle!

Mit diesen können freilich die Protokolle des cyprischen Prozesses nicht ganz konkurrieren, insofern ber Hauptschlag gegen den Orden doch in Frankreich geführt worden, bort die Entscheidung gefallen ift. Indes bleibt der cyprische Prozeß bedeutungsvoll genug, insofern nicht nur in Cypern damals der nominelle Hauptsitz des Ordens war, sondern auch, wie Schottmüller mit Glück nachgewiesen hat, durch diese Protokolle eine Reihe von Behauptungen, durch welche frühere Darstellungen der templerischen Geschichte gefälscht worden sind, ihre authentische Widerlegung findet: vor allem die schwerwiegende Behauptung, daß der Schwerpunkt des Ordens längst nicht mehr im Orient gelegen gewesen Tei und es sich eben damals darum gehandelt habe, denselben vollends gänzlich nach Frankreich zu verlegen. Aber auch abgesehen davon wären die Zeugenaussagen, welche in diesen Protokollen enthalten sind, schon für sich allein wichtig genug, weil, worauf wiederum Schottmüller mit Recht hinweist, wir es hier nicht wie bei den Protokollen von Paris der Mehr= zahl nach mit Leuten zu thun haben, die auf der niedrigsten Stufe der Zugehörigkeit zum Templerorden standen, Servienten, die dem Orden als Hirten, Bäcker, Müller ober Maier dienten, sondern mit fast lauter Rittern und solchen Templern, welche die Känipfe des Ordens mit den Ungläubigen nicht nur aus der Nähe mitangesehen, sondern zum großen Teile selbst noch mitgefochten hatten. Und nicht nur diese, sondern selbst nichttemplerische

Zeugen, ja selbst politische Gegner des Ordens sprechen sich hier durchaus zu Gunsten der Angeklagten aus. Daß trotdem Prutz es fertig bringt, auch aus diesen Protokollen etliche weitere Beweise für die Schuld der Templer zusammenzubringen 1), erscheint an dieser Stelle sast nur als Kuriosum und ist der beste Beweis dafür, wie durchaus wertlos alle derartigen Exzerpte sind.

Dem gegenüber kann das Verdienst Schottmüllers, das er sich durch die möglichst vollständige und wortgetreue Wiedergabe jener Original= protokolle aus dem Templerprozeß erworben hat, nicht laut und rühmend genug anerkannt werden. Haben wir doch nun in seinem Urkundenteil bei einander, was irgend von Urkunden aus den Akten dieses Prozesses nächst Michelet, Wilkins und Bini-Loiseleur von hervorragender Wichtig= keit erscheinen kann. Freilich mag das alles nur erst den geringsten Teil des ursprünglichen Aftenmaterials ausmachen; ja möglicherweise auch jett noch weit mehr vorhanden sein. Denn wie es, nach den Ausführungen Schottmüllers, mahrscheinlich ist, daß ber Batikan auch hiefür noch manche ungehobene Schätze birgt; so ist mit Sicherheit anzunehmen, daß die französischen Bibliotheken, vor allem die Pariser, aber auch manche Provinzialbibliotheken, noch ungleich mehr auf die Templer und ihren Prozes Bezüg= liches enthalten, als uns baraus schon geboten worden ist. Was das etwa sein mag und wo etwa zu suchen wäre, dafür giebt Schottmüller wiederum dankenswerte Winke, der uns auch von einem Orte, dem Präfektur= Archiv in Marseille, im Auszug eine Borstellung davon giebt, wie mancherlei Hiehergehöriges selbst in Sammlungen zweiten Rangs sich finden Indessen, möchte es auch der Mühe verlohnen, nicht nur in Rom und Paris, sondern auch in Marseille, Rouen, Sens, Reims und anderen Städten noch einmal gründliche Rachforschung zu halten, vor allem auch, worauf Lea noch als auf eine besondere Lücke hinweist, das Archiv von Pampelona auf den navarresischen Prozeß hin zu untersuchen, so können wir boch nicht sagen, daß etwaige solche weiteren Funde notwendig seien, um zu einem sicheren Ergebnis in Betreff der Schuld oder Unschuld der Templer — und dies ist in der ganzen Geschichte derselben doch immer die Hauptfrage — zu gelangen. Denn diese Frage zu lösen, dazu genügt das bisher aufgefundene Material vollständig. Mögen zur vollständigen Darlegung des geschichtlichen Verlaufs in seinen Einzelheiten auch wichtige Stücke fehlen: unsere Frage wird dadurch nicht allzusehr berührt. reichen die bisher genannten Urkunden zusammen mit den Mitteilungen der bisherigen Templer=Geschichtschreiber, vor allem jener, denen noch mehr

<sup>1)</sup> Kulturgesch. ber Kreuzzüge p. 619 f.

Material vorgelegen ist als uns — hier ist besonders Raynouard zu nennen — und mit etlichen weiteren Originalquellen für die Kenntnis der Templer selbst wie der bei ihrem Untergang beteiligten Hauptsaktoren vollständig aus. Es wäre viel unnötiger Aufwand von Phantasie erspart worden, wenn dieselben nur immer gründlich durchgesehen und verwertet worden wären!

Am meisten gilt dies von der den bisher aufgezählten Original= dokumenten an Wichtigkeit nächstkommenden Quelle:

11. der Templerregel. Wie wenig Beachtung und aufmerksames Studium diese für die Charakterisierung des Templerordens doch unent= behrlichste und wichtigste Quelle bis auf die neueste Zeit gefunden hat, obgleich dieselbe bereits seit einem halben Jahrhundert, seit 1840, durch Maillard de Chambure jedem an die Hand gegeben ist, und wie durch eine halbwegs aufmerksame Lektüre dieses Buchs Prut für immer vor Verfertigung einer solchen Schrift, wie die "Geheimlehre" ist, hätte bewahrt bleiben mussen — zumal vor der "Bervollständigung und Er= gänzung", die er Loiseleur gegenüber durch zeitliche Fixierung der Ent= stehung jener Geheimlehre geleistet hat —: dies haben wir schon oben in unserem zweiten Kapitel und eingehender noch in unserer Separatarbeit in den "Mitteilungen des Inft. für österr. Geschichtsforschung" genügend betont, wo wir die Regel der Templer auf Grund der wiederholten Lektüre derselben, zu der uns Curzon veranlaßt hat, einer gründlichen Prüfung unterworfen haben. Wir wollen dieses Urteil hier nur noch einmal zusammen= fassen, indem wir sagen: wer auch nur diese beiden Hauptquellen, Michelet und die Templerregel, hat, könnte zur Not alle anderen entbehren. Unschuld der Templer stände ihm auch so, d. h. wenn er jene beiden wirklich gebührend auskaufte, felsenfest sicher.

Länger schon als die Templerregel bekannt und — nicht gebührend benutt ist ein zweites, den primären Quellen noch anzureihendes Werk:

12. Baluze, Vitae paparum Avenionensium 1). Wenigstens gilt dies von der einen Hälfte, dem 2. Bande. Denn wenn auch die geschichtlichen Darstellungen des 1. Bands, die 6 vitae Clementis V. 2),

<sup>1)</sup> Baluzius, Vitae Paparum Avenionensium, 2 Banbe, Paris 1693: Rlemens V. und seine Zeit darin auf 112 und wieder 298 S. abgehandelt. — 2) Über den Wert dieser einzelnen Vitae Clementis fällt Schottmüller I, 674 - 681 ein von andern Schriftstellern, so Havemann p. 189 s., merklich abweichendes Urteil. Nach ihm sind die erste und die sechste eigentlich am wenigsten wert, mehr die vita II, die Arbeit Tolomeos von Lucca, und die vita III und IV, beide von demselben Versasser, Bernard Gui, Bischof von Lodeve. Zene sind ihm von Phislipps des Schönen und der französischen Auffassung allzusehr inspiriert und deswegen

wohl von keinem seitherigen Forscher der Templergeschichte unbeachtet gesblieben sind, so läßt sich das doch nicht im gleichen Maße von den Urs

im höchsten Grabe verbächtig. Wir können hier auf bas Ginzelne nicht naber eingeben, bemerken aber breierlei : junachft, bag une bie Ausführungen Schottmullere nicht haben ju seiner Auffassung völlig bekehren konnen. Dag immerhin die frangofische Nationalität jener beiben Berfaffer unverkennbar sich ausprägen: von einer besonderen Begeisterung für Philipp ober Abhängigkeit von bemselben ist wenig zu merken. Letteres, allzustarke Beeinflussung burch Philipps Standpunkt, ift um so weniger mahrscheinlich, als ja zwischen Abfassung und Bollenbung beiber Werke und ben in ihnen geschilberten Greig= nissen immerhin manches Jahr verflossen ift, nach Philipps Tob aber bekanntlich eine starke Reaktion gegen seine Art von Regiment hereingebrochen ift, unter der auch eine freiere Stellung gegenüber Philipps Regierungsthaten tein besonberes Risiko mit sich bringen konnte. Und mochten auch biese Verfasser in bas biplomatische Spiel und bie eigentlich treibenden Motive ber Politik jener Zeit nicht weiter eingeweiht sein: so ist boch auch die Meinung ber Bolkstreise, die sich in ihnen wiederspiegelt, nicht ohne Wert, insofern fie uns beutlich zeigt, auf welcher Seite bie eigentlich bestimmenbe Macht in jener Zeit gewesen ist. Im ganzen läßt sich jebenfalls aus jenen 6 — ober eigent: lich 4, benn vita III und V kommen nicht weiter in Betracht — vitae wohl ein Bilb gewinnen, bas jene Greignisse und insbesondere ihre leitenden Personlichkeiten, Philipp und Klemens, richtig wiedergiebt. Daß Schottmüller geneigt ift, vor allem der vita II ben Vorzug zu geben, hangt offenbar mit seiner burch bie römischen Eminenzen gewonnenen Borliebe für Kleinens V. und feine Politik zusammen.

Sollten wir selbst aber eine Bahl treffen, welchem von ben 4 Berfassern wir ben Borzug geben möchten, so gestehen wir, bag uns am wertvollsten bie vitae III und IV, aus ber Feber Bernard Guis, Bischofs von Lobeve, erscheinen: von bem auch havemann fagt, bag er als "eine ber vorzüglichsten Quellen" für bie Geschichte bieses Prozesses angesehen werben muß. Für uns ift ber Standpunkt bieses Mannes von um so größerem Interesse, je mehr wir benselben aus Molinier und Lea als einen ber thätigsten Inquisitoren jener Tage fennen gelernt haben, einen Mann, ber als solcher zwei für und besonders wertvolle Eigenschaften in sich vereinigt: einmal eine nicht gewöhnliche kirchliche aber auch sonstige Bilbung und Tüchtigkeit, die ihn ebenso von seiten des Königs wie der Kurie wiederholt in die wichtigsten Bertrauensstellungen berief. So hielt ihn vor allem auch der Nachfolger Klemens V., Johann XXII., ber in seiner Borliebe für die Inquifition besonders mit ihm ausammentreffen mochte, für ben geeigneten Mann, ben Gebanten einer papftlichen Oberherricaft über Italien, für welche bie Wirren unter Lubwig bem Baier und Friedrich von Ofters reich besonders gunftig maren, verwirklichen zu helfen und sandte ihn als Runtius zu= sammen mit bem Franziskaner Bertrand von Aquitanien zur Betreibung bieser Ans gelegenheit nach Oberitalien. Wie wertvoll ber Einblid, ben er aus solchen Stellungen in die firchlichen wie politischen Berhältniffe gewann, für seine Geschichtschreibung fein niußte, liegt auf ber Sanb. Dehr noch läßt ibn als unseren Mann seine andere Gigen: schaft erscheinen, nämlich eben seine Borliebe für bie Inquisition, ber er jahr: zehntelang als einer ihrer thätigsten Agenten angehörte und bie ihm offenbar eine Sache bes Herzens und ber Überzeugung, nicht ber Politik, war. Um so gewichtiger ist für und sein Urteil über unsern Prozeß, ber ja in ber Hauptsache nichts anberes als ein Inquisitionsprozeß im größten Stile war und so insbesondere auch von Lea, kunden, die der 2. Band bringt, sagen, vor allem der Korrespondenz zwischen Philipp und Klemens, für uns ein Urkundenmaterial ersten Rangs. Welche Fülle von wertvollen Detailbemerkungen, zumal bezüglich der Persönlichkeiten der im Prozeß eine Rolle spielenden französischen Prälaten, in diesen Briefen steckt, davon scheinen nicht nur weder Wilcke noch Loiseleur, von Prut zu schweigen, eine Ahnung zu haben, sondern auch Havemann und Schottmüller geben noch keine genügende Vorstellung, Erst Lavocat holt diesen Mangel in der Hauptsache herein.

13. Eine wertvolle Ergänzung dieses Materials bieten die von Boutaric in "Notices et extraits" Bb. XX, 2 (1862) p. 83—237 gebotenen 44 weiteren "Documents inedits relatifs à l'histoire de Philippe le Bel". Für die hiedurch wesentlich bereicherte Kenntnis der allgemeinen politischen wie sozialen Verhältnisse unter Philipp dem Schönen sind insbesondere die Pierre Dubois zugeschriedenen "Mémoires" vom höchsten Belang als authentische Zeugnisse des in dieser Periode mächtig zur Entsaltung strebenden, von Philipp so äußerst geschickt bes nutten, französischen Nationalgeistes.

Schon mit Baluze haben wir den Kreis der Dokumente, welche unmittelbar und ausschließlich den Templern und ihrem Prozeß gelten, und insofern urkundliche Quellen ersten Rangs sind, verlassen und sind zu denjenigen Schriftstücken übergegangen, welche mehr nur partienweise und für einzelne Faktoren der Streitsrage in Betracht kommen und insosern an zweiter Stelle zu erwähnen sind, als primäre Quellen mehr mittelbarer Art. Als sekundäre Quellen kann man diese noch kaum bezeichnen, indem darunter auch Werke begriffen sind, welche für das Versständnis des ganzen Prozesses sich als kaum weniger wertvoll und notwendig erweisen, denn jene erstgenannten unmittelbaren. In erster Linie kommt hier in Betracht das Sammelwerk der Benediktiner, daraus

14. die Regesten des Papstes Klemens V. in sieben statt= lichen Foliobänden aus den Jahren 1884 – 1888 vor uns liegen. Je unzweifelhafter es sich in der Templerangelegenheit um eine von Hause

von besonderer Bedeutung, daß Bernhard Gui keineswegs, wie man meinen möchte, mit besonderem Eifer für die Berechtigung des Bersahrens gegen die Templer auftritt, vielmehr wiederholt deutlich genug durchschimmern läßt, daß ihm, dem ersahrenen Insquisitor, ihre Schuld mindestens zweiselhast vorkommt: ein Urteil, das uns vom höchsten Gewicht erscheint, vollends wenn wir voranssehen dürfen, daß er sich auch hierin mit seinem hohen Auftraggeber, Johann XXII., in übereinstimmung oder wenigstens nicht im Gegensaß Fesand und jedensalls in seinen Kreisen nicht allein stand.

Im übrigen find alle biese Chronisten für uns von keinem sonberlichen Belang, ba unsere Darstellung sich möglichst nur auf bie eigentlichen Urkunden stütt. —

aus kirchliche Frage von universaler Bedeutung handelte und je vielumstrittener gerade hier die Haltung der Kurie und speziell ihres Chefs, bes Papstes Klemens V., ift, um so wertvoller muß jedem eine Veröffent= lichung erscheinen, welche, indem sie bokumentarisch die Gesamtthätigkeit der Kurie in möglichster Vollständigkeit vor uns entrollt, uns aus dem Ganzen heraus ein Urteil über das Verhalten des Papstes nach den ein= zelnen Seiten seiner kirchenregimentlichen Thätigkeit an die Hand giebt. In welcher Richtung nun für uns hier die Antwort liegt, zeigt am besten das Urteil Döllingers, das dieser im Gespräch mit Prof. Egelhaaf von Stuttgart, über fragliche Veröffentlichung gefällt hat 1): daß sie "den Beweis erbringe für die vollständige Käuflichkeit der Kurie unter Klemens V." Damit ist für die Charakterisierung Klemens' V. eine bleibende Grundlage gewonnen und allen den Versuchen, diesen Papst gegen die bekannten Vor= würfe der Habsucht und Simonie, welche nicht am wenigsten von unverbächtiger kirchlicher Seite erhoben worden sind — vergleiche den Brief des Kardinals Napoleon Orsini nach dem Tod Klemens V. an Philipp den Schönen 2) —, zu rechtfertigen und dieselben teils auf politische ober kirch= liche Gegnerschaft teils auf mangelhaftes Berständnis von der Lage der Kurie zurückzuführen, ihr Urteil gesprochen. So auch demjenigen, den als einer der letten Schottmüller sehr zum Schaden seines Werks unter= nommen und der ihn veranlaßt hat, demjenigen unter den zeitgenössischen Chronisten, der jener offenbar weit verbreiteten Stimmung siber Klemens V. am lautesten Ausbruck verliehen und ihm in seiner Schlußcharakteristik ein wenig gunstiges Denkmal gesetzt hat,

15. Villani, einen besonderen Abschnitt<sup>8</sup>) zu widmen, welcher den Nachweis seiner ganz besonderen Unglaubwürdigkeit erbeingen soll.

Man könnte diesen Versuch als gelungen betrachten, wenn Schottnüller nur nicht zuviel beweisen wollte. Denn daß Villani häusig ungenau und nach Quellen von sehr verschiedenem Charakter berichtet, sieht jeder, der einen größeren Teil seiner Geschichte einmal ausmerksam durchgelesen hat, und ist von seinem eigenen Herausgeber, Muratori, in der Vorrede zum XIII. Band seiner "Scriptores rerum Italicarum" unumwunden zugestanden und mit genügenden Beweisen belegt worden. Was außer diesen von Muratori entlehnten") Beweisen Schottmüller im

<sup>1)</sup> Mitgeteilt im Schwäb. Merfur vom 18. Februar 1890. — 2) Baluzius II, 289 si. — 3) Schottmüller II, p 684—689. — 4) Hiebei begegnet Schottmüller (p. 685) selbst bas Ungeschick, bağ er bie von Muratori XIII, 4 hervorgehobene Bezgebenheit — wonach Villani Lib VIII cop. 78 in ber ersten Person von den Toten erzählt, die er auf dem Schlachtfeld im flandrischen Krieg gesehen habe — auf die Schlacht bei Courtray 1802 bezieht, während, wenn er nachgeschlagen oder genauer zus

Anschluß an Wenck, Hefele und auf Grund seiner eigenen Beobachtungen in Bezug auf die Unglaubwürdigkeit Villanis für die fragliche Periode beibringt, scheint uns keineswegs bedeutend genug, um die S. 687 ge= machten Borwürfe, daß Villani a) nicht nur "nicht immer aus zuverläs= sigen Duellen schöpfe", sondern auch b) "die ihm selbst genau überlieferten Nachrichten ungenau wiedergebe" und c) "in durchaus unzulässiger Ver= wendung dieser Basis oft phantasiereiche, aber schlecht begründete Gebäude aufführe", genügend begründet erscheinen zu lassen. Mag immerhin Villani in Bezug auf Kritikfähigkeit die Mängel seiner Zeit teilen und öfters die wünschenswerte Afribie im einzelnen vermissen lassen: in Bezug auf redliche Wiedergabe seines Quellenmaterials und Unparteilichkeit der Gesinnung scheint er uns von wenigen seiner Zeitgenoffen übertroffen. bleibt dabei, daß er freilich mit Vorsicht zu benützen, aber dann auch als eine beachtenswerte historische Fundgrube anzusehen ist: als ein Mann, der vermöge seiner zahlreichen geschäftlichen wie persönlichen Beziehungen in manche Dinge, so insbesondere die Vorgänge bei der Kurie durch seinen in Avignon residierenden Bruder Matthäus besser eingeweiht war als andere zeitgenössische, in einen engeren Horizont gebannte Chronisten. Gerade seine Beurteilung des Charakters Rlemens' V. und seines Verhaltens gegenüber dem französischen König, den deutschen Verhältnissen, den Templern und dem Prozeß gegen Bonifazius VIII. findet durch die genaueren Quellen nur ihre Rechtfertigung, wenn es ihm auch durchweg offenbar mehr um Treue der Gesamtdarstellung als Genauigkeit in allen Einzelheiten zu thun ift. Was auf die heutigen Tages, im Interesse der Schönfärberei, be-Liebte Verdächtigung dieses Schriftstellers zu erwidern ist, das hat, nach Maßgabe seiner Mittel und Kenntnisse, in vortrefflicher Weise der Prä= monftratenser Le Jeune vor nunmehr über hundert Jahren bargethan in

gesehen hatte, er hatte sinden mussen, daß vielmehr die Schlacht bei Mons: en-Pelove (Billani "Mons-Impevoro") 1304 gemeint ist. Auch für die Darstellungen, daß Mosland ben Sit des Ordens nach Frankreich habe verlegen wollen, wird mit Unrecht Bilslani in Lib. VIII, c. 92 (Muratori XIII, p. 429) verantwortlich gemacht: bei ihm steht nur, daß der Größneister mit 60 Ritterbrüdern in Paris gesangen genommen worden sei, was man kaum als eine sonderliche Unrichtigkeit wird sassen genommen. Und wenn er endlich auf Besehl Philipps des Schönen die santlichen Templer in der Welt auf einen Tag gesangen nehmen läßt, so ist das allerdings eine Ungenauigkeit, in der wir aber nur eine summarische Zusammensassung erblichen. Denn in ihrer Wirkung kam jene Verfügung Philipps so ziemlich auf dies Resultat hinaus. Wenn nur die zeitz genössischen Chronisten Villanis und er selbst sich keine schlimmeren Verstöße zu schulden kommen ließen! Solche Ungenauigkeiten so streng zu tadeln, ist immer bedenklich, vor allem, wenn man sich selbst dabei auf ähnlichen kleinen Berstößen muß ertappen lassen. Denn dann geht es nach Matth. 7, 2.

seiner Antwort auf einen ganz ähnlichen Versuch der Diskreditierung Villanis durch den Jesuitenpater Berthier, die er in der Einleitung seiner Histoire critique et apologétique de l'ordre des chevaliers du Temple 1) uns giebt. Für uns würde jedenfalls Villani, auch wenn wir in seinen Berichten nur die Wiebergabe des Volksgeredes seiner Zeit sehen durften, wichtig genug bleiben eben als ein Zeuge biefer Volksstimmung seiner Zeit, ber er, als ein bem Schauplat ber Parteien verhältnismäßig entrückter, unabhängiger Italiener immerhin einen ungeschminkteren Ausbruck geben darf, als dies seinen französischen Kollegen gestattet sein konnte: so z. B. 16. dem Continuator Wilhelms von Nangis, der im allgemeinen von Schottmüller wohl richtig carakterisiert sein wird, und den bei Baluze Bb. I und 17. Bouquet (Recueil des historiens de France) Bb. XXI<sup>2</sup>) bei einander vereinigten französischen Chronisten. Im übrigen sind, wie vorhin bemerkt 3), alle diese Chronisten für uns von verhältnismäßig unter= geordnetem Wert, seit uns die vorher genannten so viel direkteren Driginal= quellen zu Gebote stehen. Ihr bleibender Wert ist nur Zeichnung der Stimmung einzelner, sei es kleinerer ober größerer Kreise, am wertvollsten da, wo sich in ihnen die eigentliche Volksmeinung, oder besser das Volks= gewissen, wiederspiegelt, von dem auch in dieser Frage, wenn auch nicht immer, das Wort zutrifft: vox populi vox Dei.

## II. Sekundäre Quellen.

Wir kommen nun zu den im eigentlichen Sinn abgeleiteten oder sekundären Quellen und besprechen hier zuerst etliche Schriftsteller, die,

<sup>1)</sup> of. die Dissertation p. I-XX. - 2) Hier sind vor allem von Interesse für uns: bas "Chronicon Girardi de Fracheto et anonyma episd. op. continuatio" (p. 1-70), eine fürzere Reproduktion Bilhelms von Rangis und seines Continuator, somit die, wenn nicht offizielle, so boch offiziöse Bebeutung bieses letteren andeutenb; ferner bie "Extraits d'une chronique anonyme française fin. en 1308" (p. 130-137), wohl vor Ende bes Jahres 1308 in Boulogne, bessen Rabe besonbers berücksichtigt ift, geschrieben; barin bemerkenswert insbesonbere, was als Ursache bei ber Berhaftung ber Templer angegeben wirb: "pour ce que deux ans devant le roy avoit oy aucuns faiz enormes d'eulz", sowie bag ber Papst befohlen habe, die Untersuchung auch auf andere Orden auszubehnen und fie im Fall ber Schulbigfindung aufzuheben; weiter besonders ber lette Teil der vom Abt Bilhelm bem Schotten verfagten, burchaus zu Philipps Berberrlichung geschriebenen Chronif von St. Denis (p. 201-212), aus welcher Dupuy so begierig feine Beweise für bie Schulb ber Templer geschöpft hat; baneben bie ichon von Baluze herangezogenen Arbeiten Johanns von St. Biftor unb Bernhard Guis. Nicht zu vergeffen bas Itinerarium Philipps bes Schönen in "Regum mansiones et itinera" (p. 213 - 570) mit bem nachweis ber Unmöglichfeit ber Busammentunft von St. Jean b'Angely. — 3) p. 203 Anm.

obgleich sie den Templerorden und seinen Prozeß nicht zum Hauptgegenstand haben, sondern nur nebenbei, indem ihre Hauptabsicht dem einen ober andern der dabei beteiligten Hauptfaktoren gilt, durch die Gediegenheit ihrer Leistungen doch den Wert von Originaldokumenten besitzen ober ihm wenigstens nahekommen. In erster Linie kommt hier in Betracht derjenige Schriftsteller, der uns den vornehmsten Hauptfaktor im Templerprozeß, Philipp den Schönen, am gründlichsten und all= seitigsten kennen gelehrt, indem er ihm in der Hauptsache das Werk seines Lebens gewidmet hat, Edgar Boutaric: ein Mann, der durch seine Leistungen auf diesem Gebiet zu bekannt ist, um noch unseres besonderen Lobs zu bedürfen. Unter dessen zwei hieher gehörigen Werken: "La France sous Philippe le Bel" (Paris 1861, 428 S.) und "Clément V, Philippe le Bel et les Templiers" (Revue des questions hist. 1871, X. Bb., p. 301—342, und 1872, XI. Bb., p. 1—40, auch in einem Separatabbruck davon Paris 1874 erschienen) ist das erstere unstreitig das bei weitem bedeutsamere, indem es die gesamte Regierungs= thätigkeit Philipps IV. vor uns entrollt und uns so, aus dem Ganzen heraus, ein Urteil über seine wahrscheinliche Rolle im Templerprozeß nahe= Wer einmal aus dieser Darstellung einen Blick gethan hat in die umfassende Thätigkeit Philipps und seine auf allen Gebieten des Staats= lebens einschneibenden Regierungsmaßregeln, wird für immer gefeit sein gegen alle jene Autoren, die ihn als einen im höchsten Grad von seinen Ministern abhängigen Monarchen schildern, dessen Hauptinteresse in dem edlen Weidwerk und daneben in frommen Andachtsübungen aufging, natürlich zu dem Zweck, um dafür jene seine Kreaturen desto mehr mit dem Konto seines Lebens zu belasten. Er wird sich aber auch mit jener zweiten Arbeit Boutarics, die zu unserer Frage in noch näherer Beziehung steht, "Clément V, Philippe le Bel et les Templiers", nur schwer befreunden. Denn wie reimt sich die hier versuchte Apologie Klemens' V. mit der Darstellung, die Boutaric selbst über das Verhältnis Philipps zu diesem Papste in jenem früheren grundlegenden Werke gegeben hat? Die Antwort darauf findet der Leser bei Renan in seiner Besprechung eben des Separatabbrucks dieser zweiten Arbeit in der "Revue des deux mondes"1), überschrieben "La papauté hors de l'Italie". Renan macht hier die feine Bemerkung, daß Boutaric bei Schilderung des Verhältnisses zwischen jenen beiden Machthabern selbst nicht ganz vermieden babe "les causes d'erreurs qui ont tant de fois, en ces délicates matières, fait gauchir le jugement des historiens. Écrivant dans un

<sup>1) 33.</sup> Band, Paris 1880, p. 107—136.

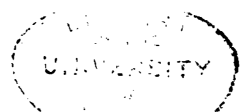
recueil qui a pour objet avoué l'apologie du catholicisme, et voulant à tout prix laver Clément V des reproches qu'en général les historiens lui ont adressés, il accorde peut-être trop libéralement à ce pontife les qualités qu'on lui refusait jusqu'ici d'une manière tropabsolue". Was jener zweiten Arbeit aber trots des gerügten Mangels einen besonderen Wert giebt, zeigt der weitere Sat Renans: "Mais son travail, presque tout entier composé de pièces originaux, fournit des moyens de rectifier les conséquences exagérées qu'il cherche à tirer de certains textes".

Für die richtige Charakterisierung Klemens' V. bietet das Befte Bend in feiner Promotionsschrift "Rlemens V. und Bein= rich VIII." Halle 1882 (183 S.): eine Arbeit, die man nur als mufter= haft bezeichnen kann, weshalb wir uns dem Lob, das ihr von allen Seiten, so nicht am wenigsten von dem Franzosen Langlois, gezollt worden ist, vollständig auschließen. Hat man von der Konfusion, welche in den sich selbst widersprechenden Charakterschilderungen dieses Papstes nicht bloß bei der klerikalen Geschichtschreibung, sondern auch bei Schriftstellern wie Prut und Schottmüller herrscht, einen gründlich müden Kopf bekommen, so ist es eine mahre Wohlthat, hier bei Wenck einmal einem Bild zu begegnen, das mit psychologischem Verständnis Klemens V. darstellt und hierdurch seine Persönlichkeit, die sonst freilich in sich widerspruchsvoll genug ist, begreifen lehrt. Wie wenig trop seines sonstigen reichlichen An= schlusses an Wenck diesem Charakterbild Klemens' V. Schottmüller gerecht zu werden wußte und wie recht Wenck hat, sich über diese Art von Benützung energisch zu beklagen, haben wir schon in der Einleitung gebührend hervorgehoben. Dem fügen wir nur noch das eine bei, daß wir uns dieser Charakterzeichnung Wencks um so lieber anschließen, je mehr wir darin unseren eigenen Eindruck von Klemens V. wiedergegeben fanden.

Auch aus dieser Wencksen Darstellung geht übrigens hervor, daß es keineswegs richtig ist, Klemens V. die Hauptschuld an der Templertragödie aufzubürden oder ihn mit Philipp dem Schönen auch nur auf eine Linie in Bezug auf diese unselige Autorschaft zu stellen. Ja nicht einmal als zweiten Hauptsaktor läßt ihn eine nähere Bekanntschaft mit dem Prozeß mehr erscheinen, sondern diese Rolle kommt einer andern kirchlichen Macht zu, neben welcher der Papst nur noch scheinbar die höchste kirchliche Gewalt repräsenztiert, der Inquisition. Welch weitgreisende Wirkung damals diese Macht hatte, vollends wenn sie, wie im Templerprozeß, im Bündnis mit einem kraftvollen, sie zu benützen verstehenden Königtum und — was keineswegs immer der Fall war — in einträchtiger Verbindung mit den Bischösen

und Prälaten stand, und welchen Zwang sie auch auf einen wider= ftrebenden Papst auszuüben wußte, solange dieser so in ihrem Macht= bereich blieb, wie dies bei Klemens V. innerhalb der französischen Grenzen der Fall war — davon wird jeden eine genauere Bekanntschaft mit diesem furchtbaren Offizium in jener Periode, wie sie durch Molinier und nun vollends durch Lea jedem ermöglicht ist, genügend überzeugen. letterem sich belehren zu lassen, war Prut nicht möglich, da dessen in der Einleitung besprochenes epochemachendes Werk erst später erschienen Um so mehr hätte er wenigstens Moliniers bedeutsames Werk: "L'Inquisition dans le midi de la France au 13e et 14e siècle" ("eine Studie über die Quellen ihrer Geschichte", Paris 1880) ausnützen sollen. Wie wenig aber bas, trot mancherlei Citierung, auch noch in der "Entwicklung" geschehen ist, zeigen z. B. zweierlei Behaup= tungen: einmal der bereits oben 1) besprochene, wenn auch nicht ausdrücklich behauptete, so doch der ganzen Auseinandersetzung zu Grunde liegende Schluß, daß, weil die Templer im ganzen allerdings nach den für die herrschende Inquisitionspraxis gültigen Regeln behandelt wurden, auch die Frage nach ihrer Schuld eben nach den Rechtsanschauungen jener Zeit beantwortet werden musse: während doch eben Molinier ihn deutlich genug hätte darüber belehren können, daß dann einfach so ziemlich jeder, der einmal vor dem Inquisitionstribunal gestanden, als schuldig an= gesehen werden müßte, indem es überhaupt kaum je vorkam, daß dieses Tribunal ein Opfer ganz ungestraft, ohne es in irgend einer Form zu verbammen, entkommen ließ, mochte es sich mit der Schuld ober Unschuld nach unseren Begriffen verhalten, wie es wollte: kurz, daß hier fast immer die Anklage gleichbebeutend war mit Verurteilung. Roch merkwürdiger möchte man bei einem Manne, ber dieses Buch gelesen, die oben 2) citierte Bemerkung der "Entwicklung" 8) finden, daß man nicht glauben dürfe, baß die Inquisition den Zeitgenossen verhaßt oder ein Gegenstand des Abscheus gewesen sei. Und das angesichts der mancherlei Empörungen, zu denen die Inquisition die verzweifelte Bevölkerung reizte, und von welchen Mo= linier gleich im 1. Kapitel 1) Beispiele aus Cordes und Albi berichtet, ja welche eben unter Philipp bem Schönen im Süben Frankreichs einen solchen Grad erreichte, daß es bis zum Angebot der Krone von Languedoc an den König von Mallorca und zum offenen Abfall von Frankreich 5) fam. Überhaupt aber wird kaum ein Leser dieser Verweisungen auf Molinier bei Prut auf den Gedanken kommen, daß das Hauptergebnis

<sup>1)</sup> p. 156. — 2) p. 157. — 3) Entw. p. 132. — 4) Molinier p. 5—28. — 5) cf. das III. Kap. des zweiten Teils: das Register von Geoffroi d'Ablis p. 107—160.



aller dieser sorgfältigen Quellenanalysen Moliniers kein anderes ist als die Sutdeckung von der ungeheuren Willkürlichkeit, mit der das heilige Offizium schaltete und waltete, also daß es zu kaum einer Zeit einen Gerichtshof gegeben hat, der ein größerer Hohn auf alle und jede Gerechtigkeit gewesen ist, als diese Inquisitionstribunale! Einen Schriftsteller aber so im gegenteiligen Sinne citieren, sollte — Janssen und seinen Nachtretern überlassen bleiben.

Damit hätten wir die wichtigsten Spezialwerke für die Hauptfaktoren des Templerprozesses besprochen. Von den sonstigen für die Geschichte jener Zeit zu berücksichtigenden Schriftstellern möchten wir vor allem noch einen für die kirchlichen Verhältnisse besonders instruktiven Kirchenhistoriker erwähnen, der auch dem Templerprozeß eine Darstellung gewidmet hat, die man zu den besten kürzeren Zusammenfassungen rechnen wird, bas ist Hefeles Konziliengeschichte, zunächst der VI. Band, um= fassend die Zeit von 1250—1409. Für uns kommen darin in Betracht vor allem die Bücher 39-41, die Konzilien unter Bonifazius VIII., Rlemens V. und das 15. allgemeine Konzil von Vienne wiedergebend. Hinsichtlich Bonifaz' VIII. sind wir sogar geneigt, noch weniger als Hefele auf die Anklagen gegen diesen Papst zu halten: nicht natürlich aus Borein= genommenheit für den Verfasser von "Unam sanctam", sondern aus der Pflicht historischer Gerechtigkeit und Wahrheit, welche auch dem Gegner das Ergebnis kritischer Prüfung ohne weiteres zukommen läßt. unserem Ergebnis aber scheint uns die Schuld dieses Papstes so ziemlich auf einer Linie mit der der Templer zu liegen, d. h. in Bezug auf dog= matische Abweichungen ober Ketzerhaftigkeit soviel wie nichts erwiesen zu sein, während von den Vorwürfen auf dem sittlichen Gebiet allerdings manches hängen bleibt.

Am meisten Wichtigkeit von jenen Abschnitten Hefeles kommt für ums der Darstellung des Konzils von Vienne zu, um so mehr, je deutlicher uns dieses einen Begriff giebt von der Ausdehnung der unter den eingeweihtesten Vertretern der Kirche die Majorität bildenden Überzeugung von der Unschuld der Templer, und je dürstiger sodann unsere sonstigen Nachrichten über diese 15. allgemeine Kirchenversammlung und die auf uns gekommenen Dokumente derselben sind. Stwas zur Ausfüllung dieser Lücke hat neuerdings Franz Ehrle beigetragen, indem er im Archiv für Litteratur= und Kirchengeschichte des Mittelalters Band IV (1888, p. 361—470) ein Dokument aus dem Coder 1450 der Pariser Nationalbibliothek veröffentlichte, das sich als "ein Bruchstück aus den Aken des Konzils von Vienne" entpuppt und ebenso über den Geschäftsgang auf diesem Konzil überhaupt wie insbesondere über dens

jenigen Punkt im Programm des Konzils, über welchen man bisher am wenigsten wußte, "de reformatione ecclesiae" eine nicht unwichtige Er= gänzung unserer Renntnisse bildet. Für uns giebt dieses Dokument noch in zweierlei Hinsicht bemerkenswerte Fingerzeige, einmal für die Frage nach dem Besuch und der Zusammensetzung dieses Kirchenparlaments seitens der verschiedenen Nationen, und sodann, weil es einen Blick thun läßt in die Gesamtstimmung der Prälaten einerseits und der Zeit, resp. der Laienkreise der Zeit, andererseits. Wir sehen, wie zäh und eifrig auf der einen Seite die Hierarchie darauf aus ist, die umfassenden Privilegien, welche ihr auf allen Lebensgebieten allmählich zugewachsen waren, ungeschmälert zu behaupten, auf der andern Seite wie die Laienwelt, zumal in den Fürsten und Staatsgewalten, aufwacht, um ihr eigenes Recht gegen= über der Kirche zu wahren und womöglich auszudehnen: und wir ge= winnen so auch aus diesem Schriftstück eine Bestätigung für die That= sache, welche uns eben der Templerprozeß nicht als das lette seiner Er= gebnisse bezeugt, daß die Zeit Philipps des Schönen und Klemens' V. nichts anderes bedeutet, als das Aufdämmern einer neuen Zeit, in welcher der Staat bezw. das nationale Leben der Bölker die kirchliche Fessel zer= bricht und der kirchlichen Bevormundung satt die noch eben allmächtig scheinende Kirche an den luftigen Untergrund ihrer Ansprüche erinnert.

Gegenüber der von Loiseleur=Prut zusammengedichteten Verwandt= Thaft ber Templer mit den Katharern haben wir an C. Schmidts 2 bandigem Werf: Histoire des Cathares ou Albigeois, Paris=Genf 1848 (392 und 318 S.) einen Anhaltspunkt, um die Sinnlosigkeit solcher Phantasien und wie die Wirklichkeit uns die Katharer als das gerade Antipodentum berartigen Rittertums zeigt, nachzuweisen. Die wirklichen Berwandten der Tempelherren kennen zu lernen geben uns Vertots 7 Bände Hospitalitergeschichte 1), vor allem die beiden ersten, welche die Geschichte dieses Ordens bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts führen, Gelegenheit. Daß dieser Orden mit dem der Templer meist in bitterer Feindschaft lebte, ist natürlich bagegen keine Instanz, da der Grund zu Dieser Feindschaft eben, wie so oft, in der inwendigen Ahnlichkeit und der daraus entspringenden um so größeren Rivalität zu suchen ist. bei aller Ahnlichkeit, ber wirkliche Unterschied dieser beiden Orden bestand und wie in diese Frage nicht zum wenigsten verschiedene Landsmannschaft hereinspielt, haben wir oben, bei der Widerlegung der "Geheimlehre" im

<sup>1)</sup> Der vollständige Titel lautet: Histoire des Chevaliers Hospitaliers de S. Jean de Jérusalem, appelés depuis Chevaliers de Rhodes, et aujourd'hui Chevaliers de Malthe; par M. l'Abbé de Vertot, de l'Académie des Belles Lettres. Nouv. éd. Paris 1778.

zweiten Kapitel, zu berühren Veranlassung gehabt. Der Hauptwert einer solchen Parallele, wie sie Vertots Hospitalitergeschichte uns bietet, liegt natürlich darin, daß wir sehen, welches wohl die natürliche Entwicklung des Templerordens gewesen wäre, wenn — nicht eben die Ratastrophe ersolgt wäre. Als unmittelbare Quelle sür die Geschichte des Templersordens ist dieses Werk sonst, trozdem die Templergeschichte sür die betreffende Periode nicht viel weniger Raum einnimmt, als die der Hospitaliter, nahezu undrauchbar, weil nicht nur mit der gewöhnlichen Kritikslosigkeit des vorigen Jahrhunderts geschrieben, sondern auch mit einer gewissen, wie vom Gegenstande der Verherrlichung, dem Johanniterorden, ererbten Verkleinerungssucht gegenüber dem alten Rivalen erfüllt.

Damit sind wir bei der letten Klasse von Quellen angelangt, den bisherigen Behandlungen der Templergeschichte und ihres Prozesses, soweit dies in besonderen Werken geschehen ist. Als lette kommen diese unmittelbaren Vorläufer für den Forscher in Betracht, weil eben ihr Charakter als abgeschlossener Vorarbeiten durch das fertige Ilrteil, das sich in ihnen ausspricht, geeignet ist, einen irreführenden Gin= fluß auf die Späteren auszuüben und durch ihr Ganzes zu bestechen, ohne das thatsächliche Fundament und die im einzelnen verwerteten Bausteine genügend zu erkennen zu geben. Sben beshalb sind solche Vorarbeiten mit doppelter Vorsicht aufzunehmen und für ein Werk, das die Kritik nicht scheuen möchte, bloß insoweit und in dem Grade verwertbar, als in ihnen selbst die Kritik ihre Stätte gefunden hat. Bleiben wir nun unserem bereits ausgesprochenen Grundsatz getreu, nur die für uns be= deutsamsten Werke, d. h. diejenigen, welche in der Litteratur des Templerprozesses nicht bloß die größte Rolle gespielt, sondern auch auf diese neueste Phase des Templerstreits noch eingewirkt haben oder überhaupt auch ins künftige für den Forscher noch von Wert sind, zugleich diejenigen, welche wir selbst gründlicher durchgenommen haben, zu Wort kommen zu lassen, so scheiden sich diese Werke einfach genug in Werke mit und Werke ohne Kritik. Lettere fallen, kurz gesagt, im wesentlichen zusammen mit denjenigen, welche die Schuld des Templerordens auf ihre Fahne geschrieben haben, erstere mit den für die Unschuld desselben eingetretenen. Wem das gar zu merkwürdig und verdächtig für unsere Unparteilichkeit vorkommen sollte, nun der ist eingeladen, mit doppelter Schärfe die von uns den beiden Klassen zugewiesenen Autoren daraufhin anzusehen, ob sich's also verhalte? Er wird vielleicht noch mehr darüber erstaunen, daß das bisher nicht mehr aufgefallen und so mancher auch von den neuesten Geschichtschreibern des Templerorbens daran vorübergegangen ist. Somit legen wir unserer folgenden Aufzählung ohne weiteres diese einfache Ein=

teilung zu Grunde, die sich auch deswegen besonders empsiehlt, weil daraus deutlich hervorgeht, wie beide Klassen immer aufs neue sich aus sich selbst rekrutieren: die kritiklosen neueren Schriftsteller sußen in der Hauptsache eben auf ihren kritiklosen früheren Vorgängern und ebenso kommen in den kritischeren Neueren mit Vorliebe die kritischeren Alteren zur Verwertung, so daß eine doppelte parallel laufende Leiter entsteht: eine kritische und eine kritiklose. So wird auch hier das Sprüchwort wahr: "Gleich und gleich gesellt sich gerne".

Derjenige Schriftsteller nun, mit dem auf der einen Seite die kritik= lose Leiter beginnt, heißt Dupun. Da er ein Schriftsteller aus ber Zeit und nach dem Sinn Ludwigs XIV. — die erste Auflage datiert von 1654 — und offenkundig genug bestrebt ist, der Verherrlichung des franzöfischen Königtums zu dienen, kann man von ihm kaum etwas anderes erwarten, als noch eine Übertrumpfung ber tendenziösen Hofhistoriographie, die unter Philipp dem Schönen selbst geherrscht hatte. In dieser Er= wartung enttäuscht uns Dupuy in keiner Weise. Zum Ausgangspunkt die Chronik von St. Denis nehmend, trägt er alles zusammen, was er von den bis dorthin aufgetretenen Schriftstellern (Walsingham, Gaguin, Paradin, Bzovius) zum Erweis der Wahrheit oder Wahrscheinlichkeit der gegen die Templer erhobenen Anklagen erbeuten kann. Welcher Art zum Teil diese Ausbeute ist, zeigt z. B. Guillaume Paradin, der sich selbst für jenen Wahrscheinlichkeitsbeweis gegen die Templer auf die Vorwürfe eines Minucius Felix gegen die ersten Christen beruft! Von weiteren Schriftstellern, die ihm als Sekundanten für seine Auffassung von der Schuld ber Templer zur Seite stehen, führt Dupun namentlich noch Zurita und Mariana (gegen Villani und Antonin von Florenz) auf, endlich den Dekan von Hamburg, Albert Krant. Daß er trottem selber das Gefühl hatte, noch lange nicht alle Leute zu seiner Ansicht bekehrt zu baben, zeigt seine naive Polemik gegen diejenigen, welchen die Ehre Frankreichs und "unseres Königs" so wenig gelte, daß sie an solcher Verleum= dung Philipps des Schönen festzuhalten wagen. Offenbar war der über= Lieferte allgemeine Eindruck auch damals auf Seiten der Unschuld des Templerordens. Die Ironie des Schicksals zeigt sich darin, daß gerade Diesem Buch Dupuns in den folgenden Auflagen (im ganzen 4 bis 1751) eine Reihe von weiteren Beweisstücken zugefügt wurden, welche, wie schon Havemann 1) sagt, mit dem beibehaltenen apologetischen Text häufig "in schneibendem Widerspruch" stehen. Uns selber ist die 2. Auflage, von

<sup>1)</sup> Havemanns Vorwort p. VI. cf. bazu auch die Vorrede bei Le Jeune, die auch sonst wertvolle Auseinandersetzungen über seine Vorgänger bietet.

1723 (Druckort Brüssel), vorgelegen, welche, bereits die Mehrzahl dieser Zusätze enthaltend, mit einer weiteren kurzgefaßten Templergeschichte, "Nicolai Gürtleri Historia Templariorum", bereichert ist: b. h. die ganze "Bereicherung", welche diese Arbeit eines evangelischen Dr. theol. liesert, liegt darin, daß sie zeigt, wie für wirklich historisches Verständnis die starre Orthodoxie des Protestantismus gerade so unfähig ist als die des Katholizismus.

Dupun ist bann, vor allem burch seine zahlreichen hinzugefügten Beweisstücke, unter welchen ben, uns an Prut erinnernden, Auszügen aus dem jett durch Michelet vollständig vorliegenden "Prozeß gegen die Templer" (p. 121—180) eine hervorragende Wichtigkeit zugekommen ift, zumal solange noch nicht Moldenhawers umfassendere Wiedergabe eine vollständigere, wenn auch freilich zum Teil noch einseitigere 1) Renntnis jener Verhöre ermöglichte, die maßgebende Fundgrube 2) geblieben nicht nur für die meisten Templer-Geschichtschreiber des vorigen Jahrhunderts, unter benen neben dem Franzosen Grouvelle<sup>8</sup>) besonders Anton<sup>4</sup>) und Nicolai<sup>8</sup>) - letterer der Hauptautor der Theorie von den verschiedenen Aufnahmen oder Graden im Orden — zu nennen find, sondern auch insbesondere für denjenigen Schriftsteller, der über ein Menschenalter bis kurz vor der allerneuesten Phase des Streits thätig, in weiten Kreisen sich das Ansehen des gründlichsten Kenners der Templergeschichte erworben, in Wahrheit aber das meiste zu der noch andauernden, von Loiseleur-Prut aufs neue belebten, Konfusion beigetragen hat: Wilde'). Obwohl bereits Schott= müller?) auf das zweifelhafte Berdienst, die schädliche Wirkung dieses scheinbar gründlichen Schriftstellers im Vorbeigehen hingewiesen hat, dürfte es im Interesse der Klärung der Sachlage doch nicht überflüssig sein, diesen Mann, Oberkonsistorialrat der Provinz Sachsen, etwas näher kennen zu lernen. Da muß darauf hingewiesen werden, daß Wilcke nicht nur, was Schottmüller besonders betont, durch seine immer wiederholte Behauptung von dem schon vor Verlust des heiligen Landes 8) unverkennbar

<sup>1)</sup> cf. p. 193 f. — 2) Reben ihm kommt eigentlich nur noch ber vorhin charakterisierte Vertot in bieser Hinsicht in Betracht, nicht am wenigsten für Wilde. — 3) Histoire de l'abolition de l'ordre des Templiers, Paris 1779. 8. — 4) Versuch einer Geschichte bes Tempelherren=Orbens. Zweite Aust. Leipzig 1781. 8. 5) Nicolai, Versuch über die Beschulbigungen, welche dem Tempelherren=Orben gemacht worden und über bessen Geheimnis. Nebst einem Anhange über das Entstehen der Freymaurergesellschaft. Berlin 1782. 2 Boll. 8. — 9) In 1. Aust. Leipzig 1826—27, in 2. 1860, beidemal 2 bändig erschienen. Uns ist die zweite vorz gelegen. — 7) Schottm. I, 8. — 8) Im Grunde soll sich bieses Bestreben schon in dem Widerstande gegen den Zug Ludwigs des Heiligen nach Agypten, ja eigentlich schon in der aus Gleich gültigkeit gegen eine neue günstige Gestaltung des

sich zeigenden Bestreben der teniplerischen Politik, den Hauptsitz des Ordens nach Frankreich zu verlegen und im Abendland ein dem Deutschordens= staat in Preußen ähnliches unabhängiges Machtgebiet zu gewinnen, in die Auffassung der politischen Verhältnisse des Ordens eine heillose Konfusion gebracht; sondern auch durch seine beständigen, von den freimaurerischen Traditionen über den Templerorden beeinflußten, haltlosen Reslexionen ilber die eigentliche Natur des Ordens jeglicher Phantasterei auf diesem Gebiet Vorschub geleistet und Thür und Thor geöffnet hat. Bis zu welchem Grade der Sinnlosigkeit die üppige Phantasie diesen Autor treibt, zeigt z. B. ber, seine ganze Anschauung von der inneren Richtung der Templerei am besten kennzeichnenbe, Schluß des 4. Rapitels 1): "Abgestreift vom Wejen des Mittelalters zeigt sich die politische Templerei in der Rirche als Jesuitismus, im Staate als Aristokratismus, die häretische dagegen als religiöser Indifferentismus, von ihrer besseren geistigen Seite als Protestantismus im allgemeinen, als Nationalismus im besonderen und korporativ als Freimaurerei. Es barf baher auch von hier aus nicht befremben, daß der Orden in einer Zeit unterging, der er so weit voraus= geeilt war. Denn daß er eine höhere Intelligenz, geiftige Kraft und Freisumigkeit in sich barg, konnte ihm die Kirche nicht vergeben. ihm auch wie allen menschlichen Bestrebungen große Schwächen bei, seine geistigen Güter verblieben späteren Geschlechtern, sie beißen religiöse Auf= klärung und Kampf gegen kirchlichen Aberglauben und gegen hierarchisches 3od)." Also die Templer ein Gemisch von Jesuitismus und Aristotratismus einerseits, von Protestantismus, genauer Rationalis: mus, und Freimaurerei andererseits! Kann man die Konfusion und den Mangel an Verständnis für die treibenden politischen wie religiösen Mächte jener Zeit weiter treiben? Erreicht wird ber in dieser Charakteristik zu Tage tretende Mangel an Verständnis für die ganze historische Situation vielleicht nur durch die gleichfalls öfters wiederholte Versicherung, daß es eigentlich nur Gutmütigkeit Philipps des Schönen, ein Zeichen seiner weitgehenden Gerechtigkeit gewesen sei, wenn er das Schlukurteil über den Orden dem Konzil von Vienne überlassen und sich überhaupt auf die ganze kirchliche Prozedur eingelassen habe: da er ja durchaus auch von sich aus hätte den Orden vernichten und die Templer ins Gefängnis und auf den Scheiterhaufen bringen können !)! Auf welche Momente aber Bilde die behauptete "Freigeisterei", welche in der Templerei "ihr System und ihren Rultus" erhalten habe, zu stützen versteht, davon giebt uns

Königreichs Jerusalem erfolgten Berwerfung bes Borschlags von Als Kamel zur Räumung von Damiette a. 1219 sich ankundigen. — 1) Wilcke II, 159.
— 2) Bgl. Wilcke II, 166 und 310.

einen Begriff seine Bemerkung 1), daß selbst die Umschrift des Beau= féant: "Non nobis, Domine, non nobis, sed nomini tuo gloriam!" auf — Deismus bezogen werden könne! Ja, wahrlich! fragt sich nur, von wem? Dem sei nur noch als eine Probe von der philologischen Begabung Wilces hinzugefügt seine Überfetzung eines Zeugen im englischen Prozeß, des Minoriten Johannes Wolby von Bust?). Dieser sagt aus, er habe einen anderen Bruder sagen hören: "Curiam Romanam non tenere viam directam, sed quaerere diverticula, ut magnus Templarius evaderet." Das heißt doch nach unserem Latein: "die Rurie suche Ausslüchte, damit der große Templer (scil. Orden) entrinne." Wie aber überset Wilcke? "Sie macht Winkelzüge, als wollte sie ein tüchtiger Tempelherr werden." Unglaublich, aber mahr! Als eine Probe aber, wie Wilcke citiert, kann gelten, wenn er bei Aufzählung der Zeugnisse, welche für die Unschuld des Ordens eingetreten sind 3), von Alberich von Rosate, Jurist um 1350, im Text nur berichtet, Klemens habe gesagt, "kann der Orden nicht auf dem Wege des Rechts aufgehoben werden, so doch auf dem der Borsicht und Willfährigkeit, damit König Philipp nicht geärgert werde", in der Anmerkung aber nicht umhin kann, zuzugeben, daß derselbe Alberich erklärt, wie er von einem, "qui examinator causae et testium suit", gehört habe: "destructus fuit contra justitiam". Da fällt uns Janssen ein. Und dieser selbe Mann, dessen ganzer Wert darin aufgeht, daß er die vor allem für die frühere Geschichte des Templerordens vorhandenen Quellen, namentlich Le Jeune, breiter und ausführlicher wiedergiebt — oft genug, ohne sie zu nennen und so scheinbar als eigene Beisheit -, ber aber in seinen eigenen Ausführungen über den Templerorden überall phantastische Hirngespinste an Stelle der geschichtlichen Thatsachen sett, erdreistet sich, über Havemann in abschätzigem Tone zu urteilen, indem er von seinen weit über den seinigen stehenden Auseinandersetzungen sagt4): "Was Havemann über diesen Gegenstand sagt, ist wenig eingehend, vag und gehaltlos." Solcher Unverfrorenheit gegenüber ist es eine Pflicht der Gerechtigkeit, die wirkliche Bedeutung dieser beiden Männer einmal festzustellen, zunächst, wer und mas Wilde ist!

Und diesen Schriftsteller hat Prut von Anfang an, wie überall aus seiner "Geheimlehre" hervorgeht, als Hauptquelle für seine Kenntnis des Templerordens benützt! Damit hat er sich selbst und seiner Arbeit ein Zeugnis ausgestellt, das eines weiteren Kommentars wohl kaum

<sup>1)</sup> II, 122. — 2) Concil. Brit. II, 362. — 3) In dem Abschnitt über die Schuld des Ordens (II, 297—299); einer der schwächsten Partien überhaupt. — 4) II, 299.

bedarf. Freilich ist daran wohl am meisten sein unmittelbares Vorbild, Loiseleur, schuld, der einem Wilcke das höchste Lob erteilt, indem er ihn einmai 1) "l'auteur d'une des meilleures histoires des Templiers qu'on possède", das andere Mal<sup>2</sup>) "le plus profond peut-être des historiens que les Templiers aient encore rencontrés" nennt; ein Urteil, mit dem Loiseleur nur wieder seiner eigenen Kritik das Urteil spricht für die= jenigen, die nicht in der Lage sein sollten, dasselbe sonst aus seiner eigenen Letture zu gewinnen. Unser Wunsch ist zwar, daß der Kreis dieser Historiker möglichst klein sein und vielmehr möglichst allgemein ber Em= psehlung, welche Prut in der Vorrede seiner "Geheimlehre" dieser "vor= trefflichen" Arbeit Loiseleurs") verschafft hat, Folge geleistet werden möchte. Richt leicht dürfte es eine Gelegenheit geben, die Unselbständigkeit und Oberflächlichkeit von Prut besser kennen zu lernen als durch Ver= gleichung dieser ihm als Muster dienenden Arbeit mit seiner eigenen in engem Anschluß baran geschriebenen "Geheimlehre". Freilich zeigt sich Prut, seinem deutschen Naturell entsprechend, doch wieder besonnen genug, um diesen Anschluß nicht überall streng einzuhalten, um so insbesondere die allerkühnsten Sätze und Sprünge Loiseleurs diesen allein machen zu lassen. Wieviel der in dieser Hinsicht fertig bringt, um die den Templern angedichtete Reperei ja recht in allen ihren Einzeln= heiten plausibel zu machen, das muß man selbst nachlesen: wie da die ganze Welt ausgeplündert wird, nicht bloß, was Prut nachgemacht hat, die Manichäer und Katharer in ihrem albigensischen wie ihrem noch ge= heimnisvolleren Zweige, den Bogomilen, ganz besonders aber in ihrer schauerlichsten Abart, den Luciferianern, wofür eben die Stedinger als besonders leuchtendes Beispiel herhalten müssen; sondern auch auf die wahnsinnigen Berichte, welche der russische Aberglaube noch in den letzten Jahrzehnten von den "Rhlisten" und "Skoptsen" zu Tage gefördert hat, allen Ernstes hingewiesen wird 1). Prut hat diese Analogien weislich ignoriert, ebenso wie er kurz hinweggeht über den Rater, von dem uns Loifeleur versichert, daß er, als ein lebendiges Zeichen des Teufels, eine seiner in der Symbolik des Mittelalters gebräuchlichsten Verwand= lungen, sich oft in den geheimen Zusammenkunften der zeitgenössischen Sekten zeige. Die Bulle Gregors IX. 5) lasse uns hineinsehen in die

<sup>1)</sup> La doctrine secrete des Tompliers p. 13. — 2) p. 33. An dieser zweiten Stelle fügt er freilich hinzu: "esprit étendu, mais avantureux". Schabe nur, daß diese Abenteuerlichkeit Wilches Loiseleur wenig zurückgeschreckt hat, ihn als eine Autorität ersten Rangs zu behandeln und voll zu verwerten. — 3) of. unsere Einleitung p. 2. — 4) p. 73; of. oben p. 69. — 5) of. oben unsere Bemerkungen über diese papstelichen Bullen in der Anmerkung zum Stedinger-Prozes p. 69 s.

Taschenspielerkünste, durch welche man ihn erscheinen ließ. "Also" — schließt Loiseleur diesen Passus — "sehen wir keinen triftigen Grund, um die wenn auch wenig zahlreichen Aussagen als Fabeln zu behandeln, welche die Erscheinung dieses symbolischen Tiers inmitten der nächtlichen Ber= sammlungen der Ritter und des Kults, der ihm dargebracht wurde, be= zeugen"1). Dem haben wir nichts hinzuzufügen als, daß wir uns nur wundern, wie ein solches Werk noch zu unserer Zeit irgendwo in der Welt als etwas anderes aufgenommen werden konnte, denn als ein phantafie= voller Scherz, und wie der Beifall, den, aus Loiseleurs Vorrede zu schließen, bie "Académie des Inscriptions et Belles-Lettres" im J. 1869 dem Ber= fasser gezollt hat, uns eben nur den weitgehenden Mangel jedes religiösen Berständnisses in dieser bedeutenden Körperschaft unseres Nachbarlandes, zurückweisend auf einen allgemein bekannten Mangel der "großen Nation" überhaupt, zu beweisen scheint. Daß dieses selbe Urteil über Loiseleur auch seinem Bewunderer Prut, mit dem die kritiklose Leiter bisher ihren Abschluß findet, nicht erspart werden kann, haben wir bei Besprechung der auf Loiseleur (resp. Wilce) sich aufbauenden "Geheimlehre", aber auch der späteren "Entwicklung" offen genug ausgesprochen und nach= gewiesen.

Solche fortgesetzte Kritiklosigkeit erscheint als eine um so unver= zeihlichere Sünde, je mehr neben dieser ersten Autorenleiter eine zweite sich erhebt, welche die Kritik zu ihrem Recht kommen läßt. Den Anfang und einen guten Anfang macht hier die schon durch ihren Namen sich fennzeichnende "Histoire critique et apologétique de l'ordre des chevaliers du Temple de Jérusalem dits Templiers par feu le R. P. M. J. (Le Jeune) Chanoine Régulier de l'Ordre de Prémontré, Docteur en Théologie, Prieur de l'Abbey d'Étival, Paris 1789 (2 86. 4°): eine fleißige, auf einer ausgebreiteten Bekanntschaft mit ber früheren historischen Litteratur und eingehender Verwertung aller möglichen Quellen, so insbesondere auch von Vaissettes "Histoire de Languedoc" beruhende Arbeit, in der insbesondere die Nachrichten über die frühere Templer= geschichte, über die einzelnen Persönlichkeiten wie Besitzungen des Templer= ordens sorgfältig zusammengetragen sind. Wir haben diesen Autor oben, im 2. Kapitel, bei der Aufzählung der Großmeister des Ordens, öfter Auch Wilcke hat vor allem diesem Werke das ausführlichere citiert. Material über die Templergeschichte, das seine Geschichte so umfangreich gestaltet, entnommen, indem er jedoch den apologetischen Zweck desselben durch seine eigenen bekannten Raisonnements möglichst abzuschwächen und

<sup>1)</sup> Loiscleur p. 147.

ins Gegenteil zu verwandeln suchte. Allerdings läßt sich, wie auch Havemann hervorhebt 1), nicht leugnen, daß der Verfasser, von dem Gegen= stand seines Werks, der Tapferkeit und dem tragischen Geschick des Ordens mit zu großer Sympathie eingenommen, in der Kritik sich häufig gar zu sehr von der Apologetik bestimmen läßt, indem er öfters den Orden auch da von jeglicher Beschuldigung rein zu waschen sucht, wo eine solche Recht= fertigung vergeblich ist und nur ben Eindruck des Künstlichen und der Parteilichkeit erweckt. Ugl. so seinen Versuch, den Templermeister vor dem Borwurf der Plünderungssucht bei der Belagerung von Ascalon, wodurch die fast schon gelungene Einnahme dieser Stadt sich aufs neue in unglückseliger Weise verzögerte und der Orden so schweren Verlust erlitt, zu bewahren?); ebenso seine Rechtfertigung des Ordens bei der Ermordung des Gesandten der Assassinen 3) 11. a. m. Indessen in den meiften Fällen wird man seinen Ausführungen beistimmen mussen. Hätte Prut diesen Schriftsteller rechtzeitig kennen gelernt, so würde er wohl manche unglückliche Behauptung oder Auslegung, die in seiner "Geheim= lehre" sich findet, von Anfang an unterlassen haben, so z. B. die wunder= bare Deutung, die er jenem Brief Innocenz III. an die Templer mit Borwürfen wegen teuflischer Lehren und Abfall vom rechten Glauben giebt 4). Denn er hätte wohl schwerlich sich der treffenden Beurteilung dieses Schreibens, welche Le Jeune ) giebt, worin er gleich uns die Ur= sachen dieses päpstlichen Ausfalls eben in der öfteren Mikachtung des Interditts von seiten der Templer sieht, entziehen können. Richt vor= enthalten wollen wir ihm, daß unter den von Le Jeune zum J. 12296) als Wohlthätern von kirchlichen Anstalten aufgezählten Templern auch ein Kleriker dieses Ordens, Wilhelm "der Bretone", sich befindet, der den Ranonikern von S. Katharina du val-des-Écoliers neben anderen Zuwendungen, Nitteln zur Erbauung eines Refektoriums und anderer Ge= baulickkeiten, auch eine prächtige Bibel nebst einem corpus theologicum mit Glossen vermacht. Wie? sollte das nicht wieder eine "templerische Bibel" gewesen sein? Am Ende gar ein Exemplar von der im VIII. Kapitel der "Entwicklung" genannten, so verdächtig gefundenen templerischen Bibel der Pariser Nationalbibliothek? Wir empfehlen Prutz, diesen Fund nicht aus den Augen zu verlieren, um so mehr, da er der Zeit nach ja "auf= fallend" zu seiner eigenen Entbeckung stimmt!

Wertvoller noch als diese kurz vor Anbruch der Revolution gesichriebene ist eine zweite in den Schluß dieser Zeit unter Napoleon I.

<sup>1)</sup> Havemann, Borwort p. VIII f. — 2) I, 62 f. — 3) I, 111—118. — 4) ef. oben p. 23 zu "Geheiml." p. 16. — 5) Le Jeune I, 233—236. — 6) I, p. 337.

fallende fritische Arbeit, Raynouards "Monuments historiques relatifs à la condemnation des Templiers" (Paris 1813. 8.): nicht nur wegen der dramatischen Lebendigkeit der Schilderung und des in einer ehrlichen Entrüstung sich bekundenden Gerechtigkeitsgefühls des Verfassers, sondern vor allem, weil berselbe, bei ber bamals noch nicht wieder rlickgängig gemachten teilweisen Überführung der vatikanischen Bibliothek nach Paris eine Reihe von wichtigen Driginalurkunden und Dokumenten zu benützen im stande war, die seitdem wieder verloren oder wenigstens noch nicht wieder aufgefunden worden sind. Schottmüller giebt davon im Anhang seines 1. Bands eine übersichtliche Zusammenstellung 1). Je beklagens= werter sonst solche Verluste im Interesse der Geschichtsforschung sind, um so mehr dürfen wir uns freuen, in Raynouard, dem jene vorlagen, einen Mann zu haben, der das Wesentliche und Unwesentliche scharf genug zu scheiden wußte, so daß wir überzeugt sein dürfen, in seiner eigenen Dar= stellung wenigstens das Wertvollste davon mittelbar zu besitzen und uns so über jenen Verlust nicht allzusehr zu grämen brauchen. Freilich ist die Darstellung Raynouards, ohne Einleitung und Appendix 216 S. in Oktav, in einer Kürze zusammengefaßt, die es, neben jenem leicht als Parteilickfeit erscheinenden sittlichen Pathos, erklärlich macht, warum Prut, der diese Arbeit für seine "Geheimlehre" gekannt haben muß, da er sie öfter citiert, trotdem sich mehr von jenen anderen Quellen, neben Loiseleur selbst besonders von Wilcke und dem, wegen seiner Abhängigkeit von seinen Vorgängern von uns nicht weiter benützten, Grouvelle samt Dupun bestimmen ließ.

Raynouards Arbeit ist dann, in noch kürzerer Zusammenfassung, im wesentlichen wiedergegeben durch Soldan (in v. Raumers Historischem Taschenbuch 1845): eine kurze, die Hauptpunkte treffend hervorhebende, zum Lesen äußerst genußreiche und in mancher Beziehung uns an Renans oben dem Artikel in der Revue des deux mondes erinnernde Abshandlung, doch zu weiterer Verwertung eben wegen ihres Mangels an näherem Eingehen auf Quellen und Einzelnheiten nicht geeignet.

Das Beste, was vor dieser neuesten durch Prut eröffneten Phase über die Templer und ihren Prozeß geschrieben worden ist, bleibt Haves manns "Geschichte des Ausgangs des Tempelherrenordens""): ein Werk, das, angeregt durch die kurz zuvor erschienenen Veröffentlichungen Michelets vom Prozeß vor der päpstlichen Kommission und Maillards von der Templerregel, die sämtlichen bis dahin hervorgetretenen früheren

<sup>1)</sup> Schottm. I, 706 ff. — 2) p. 207. — 3) Stuttgart und Kübingen 1846: XIV und 382 S.

Werke, soweit sie überhaupt Beachtung verdienen, vor allem Le Jeune und Raynouard, in sich vereinigt, und zwar nicht in phantasievollem Auf= put wie bei Wilcke, sondern in selbständiger, vom Geiste der Kritik und historischer Gerechtigkeit getragenen Forschung. Daß Prut diesen bedeutenosten Vorgänger im Anfang seiner Templerarbeiten — die "Ge= heimlehre" kennt und citiert ihn nirgends — ganz auf der Seite gelassen und statt seiner an den konfusen Wilcke sich gehalten hat, dies wird immer der größte Schaden bleiben, den er sich selbst zugefügt hat. Wenn man freilich nur Wilcke hört, so könnte man, nach bessen Gebahren in ber 2. Auflage, meinen, Havemann sei durch ihn weit in Schatten gestellt und gänzlich widerlegt, während er in Wahrheit höchstens in etlichen unwesent= lichen Einzelnheiten benselben berichtigt, in der Hauptsache aber Havemann turmhoch über Wilcke stehen bleibt. Zu Shren gebracht ist Havemann wieder von Schottmüller, dessen Darstellung in der Hauptsache durchaus auf jenem ruht, und zwar mehr, als die oberflächliche Lektüre vermuten läßt, nur daß er in der Auffassung der päpstlichen Politik zu seinem eigenen Schaben von ihm abweicht.

Auch heute noch ist Havemann ein in der Hauptsache brauchbarer Führer, so sehr, daß er jede neue Darstellung des Templerprozesses ent= behrlich gemacht haben würde, wenn nicht die seither aufgefundenen Dokumente, abgesehen von den sonstigen Fortschritten der Geschichtswissenschaft, unser Wissen immerhin nicht unwesentlich bereichert hätten und der durch Loiseleur=Prut unternommene Vorstoß zu gründlicherer Abwehr — bies Berdienst kommt jenen beiden allerdings zu — gedrängt hätte. Wie eine solche in ihrer Art bei uns von Schottmüller, in Frankreich von Lavocat versucht worden ist, beide Arbeiten aber, obgleich in verschiedenem Grade, als ungenügende Leiftungen erkannt worden sind, haben wir bereits in der Einleitung, welche damit als Schluß dieses Kapitels gelten kann, dargelegt. Sbendort haben wir zugestanden, wie auch nach unserem Urteil der eigentliche Meister schon in Lea erstanden ist, aber auch ge= sagt, warum, tropbem daß wir in allem wesentlichen zu denselben Er= gebnissen gelangt sind, wir doch nicht darauf verzichten zu dürfen geglaubt haben, eine eigene allseitigere und umfassendere Darstellung zu geben. Zu dieser geben wir jett, nachdem wir im bisherigen den entgegenstehenden Schutt aufgeräumt und in polemisch : kritischer Auseinandersetzung den Grund gelegt haben, im folgenden, für uns wie hoffentlich auch für den Leser genußreicheren Teile, bem positiven, über.

## Bweiter Hanptteil. Politiv-Darstellender Ceil.

## Erstes Kapitel. Was waren die Templer?

Die erste Frage ist: was waren denn die Templer? hierauf lautet die Antwort zunächst: wie bekannt, ein geistlicher Ritter= orben, b. h. eine ritterliche Vereinigung, aber auf geistlicher Grundlage und, wenigstens in nächster Absicht, zu geistlichen 3wecken. Jene, die geistliche Grundlage, tritt uns entgegen schon in der Übernahme der drei Mönchsgelübde, von Armut, Keuschheit, Gehorsam, welche den sämtlichen Ritterorden gemeinsam mit den sonstigen geistlichen Orben, ben Mönchsorden, waren, aber für den Templerorden noch deut= licher und spezieller in der mönchischen Regel überhaupt, welche die Grundlage seines Statutenbuchs bilbet. Diese, die geistlichen Zwecke der Vereinigung, sind angezeigt durch das vierte Gelübde, das den Kampf gegen die Ungläubigen zum Schutze ber Pilger nach den heiligen Stätten und des heiligen Landes überhaupt zur besonderen Pflicht macht. obgleich diese Absicht uns alsbalb an das ritterliche Handwerk als die Hauptsache beim Ganzen erinnert, so war doch der letzte Zweck auch dieses Waffenhandwerks ein burchaus geistlicher: mit dem Schwerte in der Hand der Kirche zu dienen und als die "neuen Makkabäer", wie ber heil. Bernhard sie so gerne nannte, das irbische Baterland der Rirche zu verteidigen und damit sich um so gewisser das himmlische Bater= land zu erobern. Dieser Jenseitigkeitsgebanke bildete ja für alle geist= lichen Genossenschaften des Mittelalters überall den letzten entscheidenden Gesichtspunkt, das inbrünftig begehrte Ziel ihres Lebens und Strebens. So könnte es freilich, infolge jener Grundlage wie dieses Zwecks, scheinen, als ob für religiös-schwärmerische Gebanken und Be-

strebungen eine breite Grundlage gegeben gewesen wäre. Indes: wie uns ein Blick auf die Geschichte aller Ritterorden, nicht bloß der Templer, bei diesen aber noch ganz besonders deutlich ein Vergleich der folgenden späteren Teile des Statutenbuchs mit jener "Regel von Tropes" belehrt: so tritt dieses, das geiftlich-mönchische Element, bald genug immer mehr in ben Hintergrund, um bem ritterkichen Element immer entschiedener die unbestrittene Vorherrschaft zu überlassen. Es war eben die prak= tische Beschäftigung, welche das Waffenhandwerk bald in immer ausgebehnterem Maße fand, mächtig genug, die nionchisch-asketischen Gedanken und Gefühle zu verscheuchen: über der Arbeit, das Schwert alle Tage blank zu erhalten, um es im blutigen Kampfe gegen die Ungläubigen zu schwingen, fand man wenig Zeit mehr und noch weniger Stimmung zu Andachtsübungen. Ja, es will uns, vor allem immer wieder auf Grundlage unserer Lektüre des Statutenbuchs, scheinen, als ob auch die auf das Ansuchen des Ordens gewährte Einrichtung eines eigenen Ordensklerikats infolge der bekannten Bulle "Omne datum optimum" (1163) durchaus in der Richtung dieser Entwicklung liege; als ob wir darin ebenso ein Zeugnis von dem Zuge im Orden, die geistlichen Ob= liegenheiten auf besondere Schultern zu legen, um sie sich selber desto ungenierter zu ersparen, sehen dürften, als dieser, der Ordensklerikat, selbst wieder nur den Abschluß zu bilden scheint der mönchisch=ritterlichen Epoche des Ordens, ein Zeugnis, daß jener, der Mönchsgebanke, keinen Raum mehr hatte in den Ritterherzen. Daß aber dieser Ordensklerikat selber jemals zu irgend welcher größeren, für die geistige Strömung im Orben maßgebenden Bedeutung gelangt wäre, dafür ist, trot der ehren= vollen Stellung, die man ihm im Orden einräumte, keine Spur zu finden: es war offenbar mehr eine Berzierung oder Einstellung eines neuen, als Verstärkung eines alten Elements im Orden oder, wenn etwas verstärkt werben sollte und verstärkt worben ist, so war es die Leichtigkeit, sich mit seinen geistlichen Pflichten oder Versäumnissen überhaupt abzufinden, vom Orden selbst aus Gelegenheit zu bekommen, den für ein solches, im Dienst der Kirche stehendes Gemeinwesen immerhin doppelt wichtigen kirchlichen Anforderungen und Eigenschaften zu genügen, ohne dadurch allzusehr, mehr als im Ordensinteresse und Ordensgeist lag, belastet zu werden. Übrigens folgte da der Templerorden nur einem allgemeinen Zuge der Entwicklung, der durch die ganze Zeit ging und in der mittelalterlichen Entwicklung beutlich genug das 13. Jahrhundert von dem 12. unterscheibet; einem Bug, um es kurz zu benennen, zur Weltseligkeit. Dieser Bug zur Weltseligkeit war es, der, entsprungen eben aus der Übertreibung des religiös-kirchlichen Faktors und seine Hereinziehung in die rein irdischen Angelegenheiten, die Macht der Kirche inwendig immer mehr, in dem Augenblick und in dem Grade brach, als sie äußerlich ihre Gewalt immer fester fügte und als eine über allen Widerstand erhabene Macht sich darstellte.

Diesem "weltseligen" Zuge begegnen wir in jener Spoche auf allen Gebieten, so auch in der Kirche. Am deutlichsten ist dies hier an deren Spite wahrzunehmen, an der Kurie und den Trägern der Tiara. Treffen wir in den Päpsten der hildebrandinischen und der ihr folgenden Periode im allgemeinen wirklich auf Männer, die von dem gregorianischen Ideal, der Herstellung einer alle Lebensgebiete umfassenden Theokratie, inwendig erfüllt und begeistert waren: so ist es, vollends seit diese Träume in Innocenz III. ihre Vollendung und gewaltigste Personifikation gefunden haben, mehr nur die rein politische Herrschbegierde, die sich von da an, in den das 13. Jahrhundert am deutlichsten vertretenden Päpsten, so in einem Innocenz IV. wie in einem Klemens IV., bemerklich macht. Und "wie die Glieder, so auch das Haupt", dies gilt hier durchaus auch im umgekehrten Sinn. Der Herrschsucht ber Hierarchie jener Beit tommt nur ihre Uppigkeit gleich, Gigenschaften, welche auf ernster ver= anlagten Gemütern in einer Weise lasteten, daß wir es begreifen, wenn sie sich voll Ekel und Verzweiflung an der gegenwärtigen Welt entweder in diliastische Träumereien vergruben ober überhaupt einer so entarteten Kirche den Rücken kehrten und mit Begierde sich den, mit dem evangelischen Ibeal mehr Ernst machenden, Sekten anschlossen. Denn auch die geist = lichsten Institute des mittelalterlich=driftlichen Geistes, die Klöster, Mönchs= und Nonnenorden, machten keine Ausnahme: im Gegenteil, wenn irgendwo die Verweltlichung grell hervortrat, so war es hier der Fall, weil eben bei den "Religiosen" der Widerspruch des Lebens gegenüber den ideal-asketischen Forderungen besonders kraß zum Bewußtsein kam. Kein Wunder, wenn die kirchliche Geschichte jener Zeit, vor allem der Rirchenversammlungen, wimmelt von Versuchen der Reform bieser Institute, sei es nun, daß man die Regel für ihr Zusammenleben im einzelnen noch schärfer zu fassen und zu begrenzen suchte, sei es, daß man den unverbesserlich scheinenden alten immer neue Reform=Orden gegenübersette, die boch in Kürze bemselben Schicksal zu verfallen pflegten. Bei Vereinigungen aber wie den geistlichen Ritterorden, in denen von Hause aus der religiöse Geist die Herrschaft mit einem weltlich=politischen Zweck zu teilen hatte und dieser lettere schon durch die Verhältnisse, die äußerliche Situation, in beständiger Übung erhalten und zu immer größerer Anspannung ge= zwungen wurde, während jener im gleichen Grad an Bedeutung wie an Kraft, ein Neues zu gebären, verlor: bei solchen Korporationen kann es

nur als selbstverständlich, wie eine logische Notwendigkeit, erscheinen, wenn jene Entwicklung bei ihnen zu dem doppelten Ausweg führte, daß sie eine immer politischere und Hand in Hand damit eine immer welt= lichere Genossenschaft wurden.

Man hat — unter den Früheren besonders Wilcke und am letten und heftigsten Prut — gegen die Templer den Vorwurf erhoben, daß sie eine eigene Politik getrieben, sich um die Gesamtinteressen des h. Landes oder der Kirche überhaupt eigentlich nie gekümmert hätten. Dieser Borwurf ist offenbar nicht unberechtigt, wenn man ihn überhaupt cis Vorwurf gelten laffen will, da er doch eigentlich nur eine selbstverständliche Sache ausspricht. Die Templer konnten ja gar nicht anbers, da, wie wir bereits früher ausgeführt haben, weder die wechseln= den Machthaber im Königreich Jerusalem, noch — um von den abend= ländischen Fürsten und Staaten und den einzelnen Kreuzfahrern zu ichweigen — diejenige Macht, auf die sie prinzipiell am nächsten ange= wiesen waren, das Papsttum jemals die Interessen des h. Landes für längere Zeit ausschlaggebend sein ließ, sondern oft genug, durch Ablenkung der für das h. Land bestimmten Kräfte, empfindlich schädigte, in entgegen= gesetzten Fällen aber, wo sie sich allzu speziell um die Angelegenheiten des h. Landes kummerte, vielleicht nicht weniger oft verhängnisvoll als förberlich für diese geworden ist!). Tropbem haben sich die Templer immer wieder als bie zuverlässigsten Stützen dieser päpstlichen Politik bewährt und wurden fo verwertet: man denke nur an den Kreuzzug Kaiser Friedrichs II. und die Rolle, die sie da spielten! Und gegenüber den noch verwickelteren und streitigeren Interessen der abendländischen kreuzfahrenden Herrscher bot biefer Anschluß, wie er schon im Wesen des Ordens als eines kirch= lichen lag, immer noch die beste Gewähr für die Einheitlichkeit ihrer Politik im großen und ganzen, enthob sie aber nicht der Rotwendigkeit und damit der Pflicht, zu den einzelnen Angelegenheiten und brennenden Streitfragen des h. Landes, wo ihr Hauptquartier war, nach bem Maße ihrer biesen Dingen ja am nächsten stehenben Ginsicht und in ber Haupt= sache auch Interessen selbst ihre besondere Stellung zu nehmen, d. h. "eigene Politik" zu treiben?).

<sup>1)</sup> Bgl. ben schon oben angeführten Anteil des Kardinallegaten Pelagius an dem unglücklichen Ausgang der Unternehmung gegen Damiette, von größeren Unternehmungen aber den ganzen 4. Areuzzug! Zu dem ganzen Abschnitt s. oben p. 137 ff. — 2) Daß diese Selbständigkeit in einzelnen Angelegenheiten sie auch mit der Kurie hin und her in Berwicklungen brachte, ist naheliegend: Bgl. den oben (p. 141) besprochenen Handel mit Stephan de Sissp! Es ist höchst instruktiv zu sehen, wie da die Kurie klug genug ist, nachzugeben. Freilich mochte manche Berstimmung da zurückleiben.

Vielleicht mögen sie da manchmal unglücklich gewesen und durch ihre eigene Politik, die anderen leicht als eine eigenfinnige erscheinen konnte, manches verschuldet haben. 3. B. ift die Ermordung jenes Gefandten des "Alten vom Berge" vielleicht wirklich von unheilvoller Wirkung für die Beziehungen des h. Landes geworden: obgleich man den Templern boch nicht ganz Unrecht geben wird, wenn sie der angeblichen Bekehrungslust dieser "Mörder" nicht recht trauten. Schwerer würde ber Vorwurf wiegen, daß sie an dem Mißerfolg gegen Damaskus auf dem zweiten Kreuzzug die Schuld getragen haben — und zwar infolge von Bestechung —, wenn dieser Vorwurf auch nur einigermaßen Grund hätte und er nicht bei bem Zwiespalt der zeitgenössischen Quellen, unter denen nur die wert= losesten die Templer als die Schuldigen bezeichnen 1), und bei der Un= wahrscheinlichkeit der ganzen Anklage an sich in das Reich der Fabeln und der sinnlosen Verdächtigungen zu verweisen wäre, mit denen die Abendländer um so freigebiger zu sein pflegten, je weiter sie selbst vom Schauplat entfernt und dadurch verhindert waren, die thatsächlich nabeliegenden Ursachen zu erkennen; und je mehr sie einerseits nur die Fulle von Kräften, die über das Meer geschickt worden, sahen, andererseits die Ritterorden ihnen von Hause aus die bekanntesten der dort streitenden und maßgebenden Mächte waren. Bei dieser naheliegenden Erklärung für die Entstehung derartiger Verdächtigungen hat es keinen Sinn, alle die Gerüchte und Behauptungen von ihrer Teilnahme und Schulb an dem schließlichen Verlust des h. Landes ins einzelne weiter zu verfolgen und auf ihren Ursprung hin näher zu untersuchen; es genügt die Bemerkung, daß kein einziger wirklicher Berrat an der chriftlichen Sache dem Orden als solchem in seinem politischen Verhalten vorgeworfen werden kann2), daß aber, wollte man jede Durchkreuzung der politischen Unternehmungen anderer Christen gegen die Ungläubigen als Verrat rechnen, dann das Konto der übrigen im h. Land beteiligten und kreuzfahrenden Mächte ungleich mehr belastet wäre, als das der Templer. Je mehr man sich mit der Geschichte der dristlichen Herrschaft im h. Lande beschäftigt,

<sup>1)</sup> Das Wahrscheinlichste ist immer, daß, wenn jemand hier eine bestimmte Schuld ber Bestechung trifft, es die Pullanen waren: denn diese treulosen Morgenländer schwankten immer zwischen den Sarazenen und ihren eigenen Glaubensgenossen hin und her. Freilich war das Glück, das sie letteren verdankten, nicht so groß, daß sie nicht das Recht gehabt hätten, sich darüber zu besinnen, ob sie nicht unter dem sarazenischen Joch sich besser besunden hätten? — 2) Man müßte denn den Verratsversuch gegen Kaiser Friedrich V. als solchen, salls er nämlich historisch ist, rechnen, der aber dann doch mehr auf das Konto der Kirche, die den Kaiser ja schlechter als die Unzgläubigen behandelte, zu seben wäre, als eines einzelnen Organs berselben.

um so mehr muß man sagen, daß der schließliche Untergang derselben bei ihrer sittlichen, sozialen und politischen Bobenlosigkeit so wenig ein Wunder ist, daß man sich eher darüber wundern muß, wie dieselbe nur so lange Zeit hat bestehen können. Und daß man die Ursache dafür, daß der Sturz so lange hat hinausgeschoben werden können, zumeist in der Thätigkeit der beiden Ritterorden, der Templer wie der Hospitaliter, ent= beden muß, das zeigt doch, daß vielmehr Verdienst als Schuld in dieser Hinficht ihnen zukommt. Der klassischste Zeuge dafür ist Kaiser Friedrich II., wenn er, trot seiner ausgesprochenen und berechtigten Abneigung gerade gegen die Templer, einen Zusammenstoß mit ihnen geflissentlich vermeibet, wohl wissend, daß damit vollends das h. Land seiner letzten Stützen beraubt würde. Aber auch das allgemeine Volksbewußtsein der Christenheit hat diese Vorstellung nie ganz aufgegeben, sondern zu gleicher Zeit, da man sie für den Verlust des h. Landes verantwortlich machte, für die Rettung und hernach Wiedergewinnung desselben in erster Linie auf sie gerechnet. Auch ist nicht unwahrscheinlich, daß, hätte man dem Orden nur Zeit gelassen, er keineswegs den Vorwurf dauernder Zwecklosigkeit infolge des Verlustes von Palästina und der damit eingetretenen Schwierig= teit, seinem eigentlichen Beruf zu genügen, gerechtfertigt haben würde, sondern mit der Zeit es schon verstanden hätte, in irgend einer Form ein Bollwerk gegen den hereinflutenden Jelam zu werden, so wie es, obgleich in bescheibener, so boch nicht wertloser Form, ber Johanniterorben von ber gerade in diese Zeit fallenden Eroberung von Rhodus an geworden Rein Geringerer als Döllinger hat noch in seinem letzten Vortrag, ber ja unserem Templerprozeß galt, diese Überzeugung ausgesprochen, und zwar nach ber Hinsicht, daß, wie von den Johannitern Rhodus, so von ben Templern Cypern, wo sie seit bem Verlust des h. Landes ihr Hauptquartier hatten und, wie auch ber Verlust des Prozesses gegen den Orben zeigt, eine Achtung gebietende Stellung einnahmen, zu einer Festung gestaltet worden wäre, die dem Anprall des Muhammedanismus auf seinem Zuge gegen Westen Einhalt gethan und, wenn ihn auch nicht bleibend aufgehalten, so doch jedenfalls nicht wenige seiner Kräfte absorbiert hätte. In jedem Fall bürfte Lavocats Ansicht Beherzigung verdienen, ber vom Standpunkt des Franzosen aus in dem Untergang des Templerordens eine schwere Einbuße und Schädigung der nationalen Interessen erblickt, insofern mit dem Sturze dieser, wie auch wir gesehen haben, wesentlich französischen Institution der Einfluß und die Vorherrschaft des Franzosen= ober "Frankentums" im Drient einen schweren Stoß erlitt und ber französische Adel eine Expansionskraft einbüßte, die wesentlich der Nation selber zu gute kam.

Aber steht dem nicht entgegen die Beobachtung, daß die Templer in der letzten Zeit immer mehr jenen ursprünglichen Zweck des Kampfes gegen die Ungläubigen aus den Augen verloren und statt dessen barnach trachteten, sich in Frankreich, und zwar im Süden desselben, nieder= zulassen, gleich den Deutschordensherren einen eigenen Staat dort zu gründen und so in höchster Potenz zu einer Gefahr für den franzöfischen Staat geworden sind? Bekanntlich ist letteres unter den Neueren besonders von Wilcke und ihm nach von Prut behauptet worden; ersterer Vorwurf, daß sie es am Kampf gegen die Ungläubigen allzusehr haben fehlen lassen, ist bagegen schon von den Zeitgenossen gemacht worden. Die beste Antwort auf alle solche Verdächtigungen giebt Molan selbst vor der päpstlichen Kommission in seiner Erwiderung auf den Borwurf Rogarets, den ihm dieser auf Grund einer Erzählung der Chronik von St. Denis machte, daß die Templer zeitweise sogar dem Sultan Saladin gehuldigt hätten 1): Molay bekennt hier — ein wertvoller Einblick in die innere Geschichte des Ordens in dieser vorangegangenen Periode —, daß es für ihn selbst eine Zeit gegeben habe, da er mit anderen jüngeren Genossen unzufrieden gewesen sei über den Waffenstillstand, den sein Vorgänger Wilhelm von Beaujen gegenüber dem Sultan Relavun gehalten habe, indem er in der Weise der Jugend nach Kampf und Krieg gedürstet habe. Später aber habe er einsehen lernen, wie jene Mäßigung und vertrags= mäßige Ruhe Beaujeus das einzig Richtige gewesen sei, da der Orden sonst noch viel früher vollends um seine Besitzungen im h. Land, die er anders nicht hätte verproviantieren können, gekommen wäre. Gin Zeugnis, daß es in erster Linie mangelnde Ginsicht in die Situation war, die zu jenen Beschwerden und Vorwürfen führte, die aber deshalb bei näherem Zusehen auf Grund eigener Erfahrung sich auch alsbald als hinfällig er= Molays ganze hier charakterisierte Gesinnung ist auch ein Beweis dafür, daß der Kampf gegen die Ungläubigen und die Wiedergewinnung des h. Landes von dem Orden nie aus bem Auge verloren wurde, auch wenn das Memorandum "De recuperatione terrae sanctae" nicht von ihm herrührt und nur das Gutachten über die Verschmelzung der beiden Ritterorden ihm zugeschrieben werden kann. Denn überall ist auch hier die durchgehende Boraussetzung, daß die Zwecke beider Orden unverändert fortbestehen und es als eine schwere Verletzung der Religion und des Gewissens empfunden murde, irgendwie erheblich davon abzugeben. Doch ist diese Gesinnung Molays zum Glück noch lange nicht der einzige Beweiß. Entscheidender in dieser Hinsicht bleibt der von Schottmüller auf Grund

<sup>1)</sup> Michelet I, 44; vgl. Havemann p. 231.

seines "Processus Cypricus" erbrachte Nachweis, daß das Hauptquartier des Ordens noch zur Zeit des Prozesses keineswegs in Frankreich, sondern durchaus auf Cypern zu suchen ist, und daß selbst durch die Reise des Großmeisters und seine so oft ungebührlich aufgebauschte Begleitung dieser Schwerpunkt nur in unwesentlichem Grade verrückt worden ist. Übrigens haben ja zu allem Überfluß die Templer auch mit der That bewiesen, daß es ihnen Ernst war, das Ihrige zur Wiedergewinnung des h. Landes zu thun. Wenn sie noch im J. 1301 (nach Schottmüller I, 607 1302) den Versuch machten, die Insel Tortosa zum Ausgangspunkt neuer Aktionen an der sprischen Kuste zu machen und hiebei nicht weniger als 140 Templer= ritter mit 600 Söldnern verloren, so war das für den in den Rämpfen um Accon militärisch erschöpften Orben eine Unternehmung, die nicht so turzer Hand als geringfügig und unbedeutend abgefertigt werden kann, wie vielfach, auch von Prut, geschehen ist. Vielmehr kehrt nicht bloß bei den Templern vor der päpstlichen Kommission das Andenken an dieses Greignis wieder 1), sondern selbst im Mund fremder Zeugen (so in Eppern des Genuesen Parseval de Mar, Bürgers von Nicosia) wird es, vor allem wegen der hernach in der Gefangenschaft in Agypten bewährten Glaubenstreue dieser Templerritter, welche sie einen elenden Tod der Berleugnung ihres Glaubens vorziehen ließ, zu einer glänzenden Rechtfertigung ihres Charafters als Helben und Christen 2). Freilich ist bas seit den Tagen von Accon, also in den letzten anderthalb Jahrzehnten, die einzige kriegerische That, die von dem Orden berichtet wird. Aber eben der Ausgang dieses Unternehmens bezeugt klar, wie der Grund, warum der Orden in dieser Zeit nicht mehr und größere Dinge unternahm, einfach barin liegt, daß er für sich allein viel zu schwach war, um nach dem Verlust jeder Stütze im h. Land den muhammedanischen Mächten, allen voran Ägypten, die Spite bieten zu können<sup>8</sup>). Und nehmen wir die mit jener Katastrophe verbundene Erschöpfung des Ordens genügend in Rechnung, so haben wir darin einen vollwiegenden Beweis, daß der kriegerische Geist im Orben keineswegs erloschen war, wenn auch zugegeben werden muß, daß in den abendländischen Provinzen des Ordens, besonders in Frankreich, das - allgemein gesagt — Verwaltungselement im Orden bas mili= tärische allmählich weit in den Hintergrund gedrängt zu haben scheint. Darauf kommen wir alsbalb.

Erledigt sich somit der den Templern gemachte Vorwurf, ihren ursprünglichen Zweck längst aus den Augen verloren zu haben, schon aus

<sup>1)</sup> s. Mich. I, 222. — 2) s. Processus Cypricus bei Schottm. II, 160. — 3) Bgl. auch jenes früher Molan zugeschriebene Gutachten "De recuperatione terrae s."

der den muhammedanischen Mächten gegenüber ungenügenden Stärke des Ordens, so ist vollends die Behauptung, daß sie eine Gefahr für den französischen Staat und das Königtum Philipp des Schönen gewesen seien, kaum ernsthaft zu nehmen. Möglich geworden ist ein der= artiger Gebanke nur durch eine ebenso starke Unterschätzung ber könig= lichen als Überschätzung der templerischen Macht. Von jener, der Macht des Königtums, erinnert mit Recht Boutaric 1) daran, daß sie auch in den schwierigsten Zeiten, in der Zeit der eigentlichen Feudalherrschaft im 10. und 11. Jahrhundert, stärker war, als man vielfach glaubte: denn "das Königtum war ein Prinzip, das der Nationalität und bes Patriotismus". Und seitdem waren die Zeiten andere geworden und zwar in der Richtung eines immer mächtigeren Aufschwungs der Monarcie. Vertreten ist dieser Aufschwung vor allem durch die Namen Philipp August und Ludwig der Heilige. Wie sehr sich die Templer ihrer eigenen Ohn= macht selbst auf dem Schauplat ihrer konzentrierten Herrschaft, im h. Lande, einer solchen königlichen Gewalt gegenüber bewußt waren, geht aus ber Unterwürfigkeit hervor, mit der sie selbst eine solche Demütigung, wie den Wiberruf eines fest, aber eigenmächtig, geschlossenen Vertrags mit bem Sultan von Damaskus ertrugen, die Wilcke') seiner Schilderung ihrer Furchtbarkeit wegen des Respekts, den sie den Assassinen einflößten und der gerade Ludwig dem Heiligen hier zu gute kam, unmittelbar muß folgen Welche Machtstellung aber vollends das Königtum Philipps des Schönen einnahm, schon infolge des mächtig erwachenden Nationalbewußt= seins, aber auch ber jenes meisterlich zu benuten verstehenden konsequenten Politik dieses Königs, das ist durch Boutaric erst recht bekannt und zur unverrückbaren Thatsache geworben.

Andererseits ist die Macht der Templer, d. h. ebenso ihre Zahl wie ihr Reichtum, vielsach außerordentlich überschätzt worden. So schwierig eine Aufstellung hierüber, schon hinsichtlich ihrer Zahl, ist, so dürsen wir doch hier nicht ganz an dieser Frage vorübergehen. Über Schätzungen und Schlüsse werden wir freilich wohl nie hinauskommen. Aber wenn jene durch diese richtig kontrolliert werden, so läßt sich doch vielleicht annähernd ein richtiges Bild von der Wirklichkeit gewinnen. Wit bloßen Schätzungen ist viel gesündigt worden: hat man sich doch dis auf 30 000 Streiter, welche die Templer sollen aufzustellen im stande gewesen sein, verstiegen; so Maillard de Chambure, während Wilcke für Frankreich allein die Hälfte, die ungeheuerliche Zahl von 15 000 Rittern,

<sup>1)</sup> Im ersten Buch von "La France sous Philippe le Bel". — ") Wilde I, 278.

annimmt, und selbst Schottmüller, der sich sonst redlich bemüht, die Zahlen mit den Thatsachen in Einklang zu bringen, immer noch für Frankreich allein 15 000 Ordensmitglieder, nicht Ritter, rechnet und über 20 000 für den ganzen Orden.

Lea gebührt auch hier das Berdienft, allen diesen Schätzungen gegenüber in erster Linie die Thatsachen zu Wort kommen zu lassen. diese stehen allen solchen Schätzungen in schwer zu vereinbarender Weise gegenüber. Und zwar handelt es sich da mehr noch um die Zahl der Ritter, als die der Templer überhaupt. Was erstere betrifft, so ist es eine geschichtliche Thatsache, daß im h. Land selbst, wohin doch die Kraft des Ordens sich in seiner besten Zeit immer konzentrierte, nie mehr als 500 Ritter im Kampf gegen die Ungkäubigen beisammen waren. höchsten Ziffern ergeben: die Schlacht bei Paneas 1156, wo 300 Tempel= ritter fallen, 87 mit bem Großmeifter und Orbensmarschall gefangen werden und nur 30 übrig bleiben 1); bei Hittin, wo der Verluft sich auf 60 Gefallene, 230 nach der Schlacht Gefangene, die Saladin auf ihre Beigerung, überzutreten, hinrichten läßt, beziffert 2); im 13. Jahrhundert aber in der Schlacht bei Gaza gegen die Khovaresmier (1244) auf 312 Ritter und 380 Servienten, während vergleichsweise ber Verlust der Hospitaliter 325 Ritter und 224 Servienten betrug, vom Deutschorden aber von 400 Rittern nur 3 übriggeblieben sein sollen. Endlich beträgt die Zahl der Verteidiger von Accon 1291 500 Templer, von denen nur 10 mit dem (stellvertretenden?) Großmeister Gaudin entkommen 3). Damit stimmt die Angabe des Juden Benjamin (bei Fleurn, Histoire ecclésiastique), daß zur Zeit Odos von St. Amand, also dem gefährlichsten Gegner Saladin gegenüber, die beiden Orden, Hospitaliter wie Templer, täglich 400 zum Streit gegen die Ungläubigen gerüstete Ritter ins Feld stellten. Wen diese im Verhältnis zu dem gefürchteten Ruf, in dem der Orden bei Freund und Feind stand, bescheibenen Zahlen in Verwunderung versetzen, ber sei baran erinnert, daß bie Templer neben ihren eigenen, aus Rittern und Servienten bestehenden, Leuten für gewöhnlich eine weit bedeutendere Anzahl von Soldtruppen, vor allem Bogenschützen, unterhielten: in welchem Berhältnis, bafür giebt einen ungefähren Anhaltspunkt die Besatzung von Safed, die nach dessen Wiederaufbauung 1240 aus 50 Rittern, 30 Ser= vienten, 20 Turkopolen und bazu 300 Bogenschützen bestand, wozu 850 teils als Arbeiter teils als Dienerschaft beschäftigte Männer und 400 Sklaven hinzukamen, so daß die gesamte Bevölkerung für gewöhnlich mit Weib und Kind 2820 Seelen betrug, von welchen der Orden in Friedenszeiten

<sup>1)</sup> Le Jeune I, 74. — 2) Le Jeune I, 155. — 3) Le Jeune II, 103.

täglich 1700, im Krieg aber 2200 ernährte 1). Dürfen wir somit — ents sprechend dem Unternehmen gegen Tortosa 1302, welches mit 140 Templern und 600 Söldnern in Scene gesetzt wird — die Zahl ber templerischen Truppen für gewöhnlich auf mindestens das vier- bis fünffache der eigentlichen Ordensmitglieder, Ritter und Servienten, veranschlagen, so erhalten wir für Palästina ein Kriegscorps von immerhin vielleicht 4000-5000 Mann, die der Orden ins Feld stellte, beren Kern ca. 500 schwergerüstete Ritter und etwa annähernd ebensoviel kaum viel weniger kriegstüchtige Ser= vienten bildeten, für die Verhältnisse des h. Landes eine durchaus Respekt gebietende Streitmacht. Nun gelten diese Zahlen freilich zunächst nur für Palästina, und versteht es sich von vornherein, daß bei der Ausdehnung des Ordens über die ganze Christenheit diese Zahlen mehrfach zu multi= plizieren sind. Indes fiel der Schwerpunkt des Ordens doch, solange der Kampf mit den Ungläubigen hier brennend war — und das war ja bis in die letzte Zeit des Ordens der Fall — hieher. Hier strömte die kriegs= tüchtige Elite des Ordens immer wieder zusammen und, wenn die Templer selbst es als einen berechtigten Ruhmestitel ansahen, daß in den 180 Jahren ihres Bestehens 20 000 Brüber im h. Land das Leben gelassen hätten, von benen die wenigsten wohl im Bette gestorben find, so scheint uns bas mit Lea?) Beweis genug, daß zu keiner Zeit die Zahl der Ritter ein paar Tausend, höchstens, überschritten haben kann.

Das scheint allerdings viel zu wenig, wenn man damit die Nachricht bes Matthäus von Paris, auf den jene großen Zahlen fast alle im letten Grunde zurückgehen, nur daß sie denselben noch zu überdieten trachten, vergleicht, wonach in seiner Zeit die Zahl der templerischen Häuser oder "manoirs" 9000 (gegenüber 19 000 der Hospitaliter) betragen haben soll. Indes stellt schon Le Jeune') dem einen andern Schriftsteller, des Alberich Chronicon trium fontium ad a. 1313, als besser instruiert gegenüber, der jene 9000 auf 3500 reduziert'). Damit scheint die Nachricht des Ferretus von Vicenza, der die Zahl sämtlicher im Prozest gegen den Orden umgesommenen Templer auf 15 000 angiebt, wobei er ossendar die Gesamtzahl der dem Orden angehörigen Glieder meint, im allgemeinen wohl vereindar, wenn wir bedenken, daß darunter nicht bloß kriegstüchtige Männer, Ritter und Servienten, sondern auch zahlreiche in die letztere Klasse aufgenommene Verwaltungselemente besaßt sind, Pächter und Handerwerfer, welche die Güter des Ordens umtrieden oder welche der Orden

<sup>1)</sup> Le Jeune I, 372. — 2) Lea III, p. 250. — 3) Le Jeune I, 385. — 4) Im 18. Jahrhundert gab es nach Le Jeune für ganz Frankreich für sämtliche Besitzungen der in die Erbschaft der Templer ja eingetretenen Hospitaliter nur 240 Komture.

sich sonst, zur Erhöhung seiner Einkunfte und Vermehrung seines Besitzes, anglieberte.

Die Zahl dieser niederen Ordenselemente muß, insbesondere für Frankreich, wo der Orden von Anfang an am meisten zu Hause war und so am längsten und reichsten begütert und mit der Bevölkerung am meisten verschmolzen, nach den Ergebnissen der Prozesprotokolle als verhältnismäßig sehr bedeutenb angenommen werden. Es ift eine fast verblüffende Thatsache, daß unter den Hunderten von Templern, welche vor den verschiedenen Instanzen des Prozesses uns vorgeführt und nam= haft gemacht werden, so außerordentlich wenige als Ritter, milites, bezeichnet sind: unter den 138 vor dem Inquisitor zu Paris im Oktober bis November 1307 Verhörten nur 14, von 546 1) vor der papstlichen Rommission zur Verteibigung erschienenen nur 18 und von den 225 als Zeugen wirklich Verhörten gar nur 10; von den 33 in Poitiers namentlich aufgeführten, offenbar besonders auserlesenen, wenigstens 122). Schott: muller weiß diese Thatsache in der Hauptsache nur durch die Wirkung der Folter, welcher die Ritter als die tüchtigsten und zähesten und so am wenigsten zu "Geständnissen" zu vermögenden Mitglieder des Tempels am zahlreichsten zum Opfer gefallen seien, zu erklären. Aber wenn wir ihm auch beistimmen, daß diesem Faktor noch eine ganz andere Bedeutung, als bisher meift geschah, zugeschrieben werden muß, so können wir uns doch so weit gehend diese Wirkung kaum benken, sondern möchten — wenn nicht ein einfaches Übersehen ober eine verschiedene Behandlung von seiten der verschiedenen Protokollführer anzunehmen ist, was bei der allgemeinen Übereinstimmung doch kaum geht — dieses Rätsel eher damit erklären, daß neben den "milites", die in Wahrheit allein den Namen Tempelritter verdienen, auch unter den "Servienten" zahlreiche friegs: tüchtige Ebelleute sich befanden. Dem Namen nach lassen sich wenigstens lettere schwer von den ersteren, den milites, als von der höher berechtigten Gruppe unterscheiben. Jebenfalls wird man die Zahl der eigentlichen milites, und vollends der im Kampf erprobten Rittersleute, als verhält= nismäßig weitaus die Minorität der Genossenschaft bildend denken müssen. Rach dem, was aus den Prozesprotokollen der verschiedenen Länder zu sinden ist, wonach die Behauptung des Bischofs Durandus von Mende als Berichterstatters vor dem Konzil von Vienne, daß, nachdem insgesamt ca. 2000 Templer verhört worden seien, weitere somit kaum mehr auf= zutreiben sein werden, bereits als eine bedeutende Abrundung nach oben

<sup>2)</sup> Jusgesamt erschienen vor dieser Kommission 590, vgl. unsere Statistik oben p. 94 ff. — 2) Schottmuller I, 287.

erscheint, wird man wohl Lea durchaus zustimmen müssen, wenn et füt die Mitgliederschaft des Ordens insgesamt jene Zahl des Ferretus von Vicenza, 15 000 acceptiert, aber unter diesen höchstens 1500, 1/10, Ritter sein läßt.).

Wie viele von diesen 15 000 Templern auf Frankreich kommen mochten? Nimmt man bas Verhältnis, in dem die verschiedenen Zungen ober Provinzen auf Cypern, wo der Konvent sich befand, vertreten waren, als entscheidenden Maßstab an — was, wie unsere Nationalitätenstatistik ergeben hat, im allgemeinen mit den übrigen Spuren stimmt —, so dürfen wir für die französische Zunge im weiteren Sinn etwa die Hälfte, also 7000—8000 Glieber, annehmen, wovon auf bas Philipps Botmäßigkeit unmittelbar unterstehende Gebiet vielleicht 2/s, also ca. 5000 Orbensgenossen, kämen. Indes darf bei der Ausdehnung, in welcher nach den Ergebnissen der Protokolle eben in Frankreich die Aufnahme auch nicht militärischer, niedrigerer, eigentlich nur zur Verwaltung der Ordensgüter bienlicher Elemente stattgefunden hatte, von Hintersaffen, die als Bauern ober Pächter die Ländereien des Ordens bewirtschafteten, oder als Bäcker, Zimmerleute und sonstige Handwerker dem Orden Dienstleistung thaten, und welche hernach so zahlreich unter den Zeugen auftauchen, diese Zahl vielleicht um die Hälfte vermehrt, auf 7000-8000 erhöht werben 2), ohne daß damit die Zahl der dem Orden mittelbar Dienste leistenden und zu ihm im weiteren Sinn in Beziehung stehenden, nur nicht förmlich in den Orden aufgenommenen, Bevölkerung schon erschöpft wäre. Aber wenn lettere auch vielleicht das Zwei- bis Dreifache betrug, also daß die ganze in Frankreich irgendwie vom Orben abhängige Bevölkerung vielleicht auf 15 000—20 000 Seelen anzuschlagen wäre — gewiß die höchste hier zulässige Schätzung —: was war das alles gegen Philipps königliche Macht? Ja, wenn das, ober auch nur die Hälfte davon, lauter kampfgeübte Ritter und sie alle auf einem Punkt bei einander gewesen Aber über ein Land von ca. 6000 Quadratmeilen und über eine Bevölkerung von — nach der zuverlässigsten Schätzung — etwa 6 Millionen Seelen verstreut, dazu nur zum geringsten Teile, höchstens ein paar Hundert, aus wirklichen Männern des Kriegs bestehend, konnte sie als eine wirkliche Macht in militärisch=politischer Hinficht gegenüber dem König Philipp dem Schönen keinen Augenblick in Betracht kommen. Ran

<sup>1)</sup> Lea III, p. 251. — 2) Freilich steht bann bamit die Zahl der thatsächlich im Prozeß auftauchenden, noch nicht einmal ein volles Tausend betragenden Templer in einem immer wieder schwer zu lösenden Widerspruch und mahnt uns daran, daß die von uns gegebenen Zahlen wirklich das Höchste, oder saft schon ein Zuviel, einer erlandten Schätzung bedeuten.

denke doch nur an den thatsächlichen Hergang! Wie lächerlich leicht sind diese "gefürchteten Nivalen" des Königtums gerade in Frankreich auf= gehoben worden! Da ist auch nicht eine Spur von Widerstand -- bis zu der offenbar von der Phantasie des Volksgerüchtes aufgebauschten, aber für ein schlechtes Gewissen, wie das des Papstes Klemens V. sein mußte, genügend schreckhaften Nachricht von den 1500 Rittern, die 1312 in der Umgegend von Lyon sich versammelt haben sollten, um das Konzil von Vienne mores zu lehren. Während sie in anderen Ländern, wie Deutsch= land, Aragonien, Cypern, trot geringer Zahl doch zu männlicher Gegen= wehr sich aufraffen oder wenigstens anschicken, bieten sie in Frankreich kaum einen anderen Anblick als den von Schafen, die zur Schlachtbank geführt werden. Denn — dies ist eben das Bezeichnende des französischen Prozesses --- gerade hier ist am allerwenigsten Wille zu einem solchen Widerstand vorhanden. So schlecht die Templer von den königlichen Beamten behandelt werden und so schreiend das Unrecht ist, das ihnen von dieser Seite angethan wird, nirgends ist dem König gegen= über eine andere Haltung zu finden, als die der äußersten Unterwürfigkeit; ein Zeugnis einerseits von der Furcht, welche die königlichen Schergen ihnen einzuflößen verstanden, andererseits doch auch wieder des angeborenen Respekts vor dem König, der bei seinen eigentlichen Unterthanen kaum größer sein konnte. Es hat fast etwas Rührendes, immer wieder diese Loyalitätsversicherungen zu hören, mit benen die Protokolle, zumal zu Anfang der Verhandlungen vor der päpstlichen Kommission, wo es sich noch um eine Möglichkeit der Verteidigung gegen die Anklagen handelte, angefüllt sind, wie gegenüber dem Papst, so mehr noch gegenüber dem König: "salvo jure Regis et Pape", solche und ähnliche ausführlichere Versicherungen ("quod non intendit dicere aliquid contra ecclesiam Romanam nec contra dominum nostrum Papam nec contra dominum nostrum Regem Francorum seu eorum curias" etc. 1) kehren auf Schritt und Tritt wieder und müssen einen jeden von des Ordens Ungefährlichkeit und Harmlofigkeit gegenüber jener Berdächtigung überzeugen. Wer, der all das unbefangen lieft, wird nicht unwillkürlich zu dem Geständnis gewungen: mahrlich, diese Männer sind keine Verschwörer!

<sup>1)</sup> So z. B. Mich. I, 81 Ritter Gerhard de Caus und ähnlich I, 82 Ravul de Gist; daß sie auf keinen Fall gegen Papst und König streiten wollen, erklären die 13 bei Blavot (beim Thor S. Antoine) inhaftierten Templer I, 135 und ganz ähnlich Aymo de Pratimi I, 138. Besonders zu beachten aber ist die Erklärung der an Stelle von Prokuratoren, also als Hauptvertrauensmänner ihrer Ordensgenossen, gewählten 4 Templer (II, 165—168) vor der Kommission, indem hier der König von Frankreich möglichst geschont und als selbst von Feinden des Ordens getäuscht hingestellt wird.

Das schließt nicht aus, daß sie unbequem werden konnten, un= bequem ihre ganze Genoffenschaft schon in ihrer eigenen ziemlich selb= ständigen Politik. Zumal einem Herrscher gegenüber, der die gleichmäßige Unterwerfung aller Elemente des Staats unter die alles nivellierende monarchische Gewalt so konstant als erstes Ziel seiner Politik verfolgte, konnte und mußte eine Gesellschaft, die mit ihren Privilegien so mannig= fach diese Gleichheit, und zwar von der empfindlichsten Seite, schon hin= sichtlich ihrer Besteuerung, durchbrach, ein steter Dorn im Auge sein. Und es läßt sich nicht leugnen, daß die Templer diese Privilegien mannigfach mißbraucht haben, daß sie z. B. gelegentlich Hoheitsrechte beanspruchten, die einen so mißtrauisch seine Rechte wahrenden Monarchen wie Philipp den Schönen aufs äußerste reizen mußten. Prut verweist in seiner "Entwicklung" 1) ja auf einige berartige Konflikte mit den königlichen Beamten wie mit der Bürgerschaft königlicher Städte, so von Provins und La Rochelle. Indem wir das Nähere über das Verhältnis des Ordens zu Philipp und umgekehrt dem 3. Rapitel vorbehalten, können wir doch nicht umhin, hier zu bemerken, daß schon die vorhin erwähnte, eben in Frankreich uns be= gegnende Templerpraxis, sich zur Bereicherung ihrer Einkunfte wie ihres Einflusses möglichst zahlreiche, dem Ordenszweck sonst durchaus fremde Bevölkerungselemente anzugliedern, die dann ber Ordensprivilegien teil= haftig und so den staatlichen Pflichten mehr oder minder entzogen wurden, — vor allem mit Bezug auf bie Besteuerung, die unter Philipp mit besonderer Strenge auf der Bevölkerung lastete und diese mit Freuden der: artige Auskunftsmittel ergreifen ließ — den Interessen des Staats durchaus entgegen war und diesen zwang, auf Repressivmaßregeln gegen ein solch störendes Element zu sinnen.

Und dieses neidische Mißtrauen wurde vermehrt dadurch, daß der Orden reich war. Es sind zwar über diesen Reichtum des Ordens nicht weniger übertriebene Vorstellungen verbreitet worden, als diejenigen, welche wir bezüglich der Zahl und Macht der Templer zu korrigieren hatten: Vorstellungen und Behauptungen, welche fast noch schwieriger als diese sich auf ihr berechtigtes Minus reduzieren lassen. Indem wir hier auf eine eingehendere Untersuchung, welche in der uns gebotenen Kürze sich kaum abmachen ließe, verzichten, bemerken wir nur dreierlei: 1. daß die von Wilche beliebte, aus Grouvelle gezogene und danach von Prutz wieder aufgewärmte Vergleichung, wonach die Sinkünste der Templer sich auf 20 Millionen Thaler belausen haben sollen, während der König von Frankreich aus seinem gesamten Domanialbesitz kaum über 2 Millionen

<sup>1)</sup> S. "Entw." p. 65 ff.

Francs bezogen habe, vor Boutarics eingehenden Untersuchungen gerade dieser Finanzperhältnisse nicht Stich gehalten hat. Rach diesen 1) betrugen allein die Rosten für den königlichen Hofhalt nach unserem Geld ca. 17 Millionen Francs jährlich; die Gesamtsumme der außerordentlichen Steuern und Auflagen aber, die von 1295—1314 erhoben wurden, übersteigt eine Milliarde. 2. Nicht weniges von jenen übertriebenen Gerüchten über des Ordens Reichtum ist, wie Schottmüller überzeugend nachgewiesen hat, auf den Umstand zurückzuführen, daß die Templer in jener Kreuzjugsperiode überhaupt, vor allem in Frankreich, den Geldverkehr vermittelten und als Wechsler und Banquiers, selbst für den König, vielfach thätig waren, eine Thätigkeit, welche ebenso durch den Umtrieb des Geldes zur Vermehrung ihrer Kräfte als durch die infolge davon vergrößerten und durch den Anblick des durch ihre Hände laufenden Geldes scheinbar bestätigten Phantasien und Gerüchte?) von ihrem Reichtum zur Steigerung ber Gefahr von seiten neibischer Mächte führte. 3. Möchten wir nicht unterlassen, zur Gewinnung eines richtigen Maßstabs für eine Vergleichung des templerischen Besitzes die von Boutaric<sup>8</sup>) gegebene und von Lea<sup>4</sup>) reproduzierte Rotiz anzuführen, daß 1300 bei einem dem König durch den Klerus verwilligten Zehnten die Templer in der Provinz Bourges 5) zu 6000 Livres (tourisch) und zu ebensoviel die Hospitaliter, die Cister-Diese Provinz macht cienser aber auf das Doppelte geschätzt wurden. aber etwa 1/5 des damaligen Frankreich aus. Die Rotiz stimmt mit unserer Bemerkung, daß in diesem Landesteil, umfassend vor allem die Auvergne, Templer und Hospitaliter in gleichem Maße, nämlich ziemlich start, angesiedelt gewesen zu sein scheinen, während sonst die Templer mehr aus dem (fränkischen) Norden, die Hospitaliter aus dem (romanischen) Süben sich rekrutierten. Sie ist aber auch beshalb bemerkenswert, weil sie einen wertvollen Anhaltspunkt bietet für den Beweis, daß zwar die Angaben über den templerischen Besitz, wonach unsere Ritter vielfach als die reichsten unter allen Ordensleuten verschrien wurden, übertrieben sind, aber immerhin der Orden im Vergleich zu seiner verhältnismäßig bescheit benen Mitgliederzahl ein burch seinen Besitz jedenfalls in die Angen fallendes Bevölkerungselement bildete.

Und dazu wurde dem Orden vorgeworfen, daß er diese Reich =

<sup>1)</sup> Bgl. Boutaric, X. Buch, p. 327—346. — 2) Auf das bekannteste dieser Gestücke, von den 150 000 Goldgulden und 10 Maultieren voll Silberdenaren, die Moslay bei seiner Ankunft in Paris mit sich gesührt habe, gehen wir nach der Absertigung durch Schottmüller nicht weiter ein. — 3) Im 3. Kapitel des IX. Buchs. — 4) Lea 111, p. 251. — 5) Nach unsern Notizen schreibt Lea Bordeaux, was wohl ein Verslehen wäre, da diese Provinz meist englisch war.

tümer nicht immer auf rechtliche Weise zusammengebracht hat. Bekanntlich hat dieser Vorwurf auch unter die Anklage-Artikel Aufnahme gefunden (Art. 97—100) in der Form, daß die Templer "es für keine Sünde gehalten haben, per fas et nefas ben Orden zu bereichern; daß sie das bei der Aufnahme sogar eidlich haben versprechen mussen; ebenso daß die Almosen nicht nach den Statuten ausgeteilt und die Hospitalität nicht beobachtet wurde". Nun lassen sich auch diese Vorwürfe gar leicht auf Volksgeschwäß zurückführen, ohne ihm weitere Beachtung zu schenken. Denn wie leicht berartige Geschwätze auch ohne die minbeste Unterlage entstehen, weiß jedermann; und daß bei den Templern vollends schon wegen ihrer Finanzgeschäfte solche Berbächtigungen aufkommen mußten, liegt ja auf der Hand. Indes wenn wir hören, wie allgemein dem Orden in verschiebenen Ländern dieser Ruf nachging 1) und auch von manchem, ben Orden sonst in Schutz nehmenden templerischen Zeugen dieser Vorwurf zugegeben wird<sup>2</sup>), so werden wir boch geneigter, anzunehmen, daß etwas Wahres daran sein mußte. Entscheidend aber wirkt auch hier bie Heranziehung der Statuten und die fast dominierende Rolle, welche hier dem Bergehen "larrecin" zugewiesen wird. Derartige Bestimmungen konnten offenbar nicht ohne Einfluß auf das praktische Berhalten der Ordens= genossen bleiben, sondern mußten ihnen allerdings Bereicherung des Ordens um jeden Preis fast als die erste aller Tugenden erscheinen lassen. bieses Rapitel gehört auch die, trot des strengen Verbots von Simonie durch die Statuten, von einer Reihe von Templerzeugen in aller Trocken= heit beigebrachte Aussage, daß sie die Aufnahme in den Orden eben ihrem Vermögen, sei es dem später zu hoffenden, oder öfter dem gleich bei der Aufnahme mitgebrachten, zu verdanken gehabt hätten 1). Diesen Teil der

<sup>1)</sup> Bgl. 3. B. bie nicht templerischen Zeugen im englischen Prozeß, Havemann p. 322. — \*) Bgl. über die Rolle, die Molay in dieser Hinsicht zugekommen sein soll, Schottmüller I, 604 auf Grund von Mich. I, 640 und 186. über den ganzen Borwurf von Habgier und Geiz vgl. insbesondere noch die Zeugen 15 bei Mich. I, 264 fl.; 13 (I, 249 ff.); 20 (II, 301 ff.); 22 (I, 311 ff.); 37 (I, 367); 56 (I, 446); 136 (II, 12) u. a. — \*) Bgl. oben p. 104. — \*) Bgl. so den Zeugen Peter de S. Masmerto (103) vor der päpstlichen Kommission (Mich. I, 588), der gesteht, auch er wäre gleich andern schon früher aus dem Orden getreten, wenn er das Geld, das seine Freunde für ihn hergegeben, hätte wieder bekommen können; oder den Zeugen Rahnand Bergeron (105), der wegen seines Reichtums in den Orden gesodt worden sein will (er besaß Güter im Wert von 800 Livr. tourisch). Ähnlich sagt der Priester Albert de Rumercourt (Mich. II, 407) vor der Inquisition in Paris 1807 aus, er habe sein ganzes Bermögen, 40 Psb. jährl. Einkünste, in den Orden gebracht, bereue es aber. Hugo de Rarsac (Zeuge 206 Mich. II, 205 ff.) gesteht shine weiteres, daß Simonie im Orden häusig vorgekommen sei. Noch schimmer ist die Aussage von Bartholomäus

Anklage werben wir somit im allgemeinen, d. h. in ihrem allgemeinen Sinn, wie als öfteres Vorkommnis als berechtigt anerkennen müssen, wodurch nicht ausgeschlossen ist, daß das Almosengeben dis zu einem gewissen Grad formell als Statutenpslicht eingehalten und daß in manchen Ordensprovinzen wie von einzelnen Templerhäusern anch eine mildere und freigebigere Praxis befolgt worden ist, worauf man sich zur Verteidigung berusen konnte und auch berusen hat '). Für den Orden im großen und ganzen herrschte offendar der Zug vor, lieber zu wenig als zu viel nach dieser Richtung zu thun und verschaffte ihm nicht ohne Grund den Ruf der Hab sucht. Freslich müssen wir solche Sigenschaft auch wieder für ebenso natürlich ansehen wie die Anklage auf eigene Politik. Denn wie solkte eine derartige Rorporation ehrgeiziger Rittersleute einer solchen Gesahr entrinnen?

Aberall um sie herum sehen wir ja denselben Vorwurf gegen die Rlöster wie den Klerus, vor allem die Hierarchie, erhoben. Und bei den Templern trat hinzu, daß es bei ihnen viel mehr als bei vielen anderen in ihrem berechtigten Zwecke lag, möglichst viel materielle Hilfsmittel in die Hand zu bekommen, da sie eben zu ihrem Hauptberuf, dem Schutz und der Verteidigung und vollends der Rückgewinnung des h. Landes notwendig das brauchten, was schon damals nicht weniger als heutzutage für das Ariegführen die Hauptsache war: Geld, Geld und wieder Geld?)! Und daß darüber, über dieser steten Gewöhnung, das Geld als das Hauptmittel zum Zweck anzusehen, letzteres gerne und bei vielen zum Selbstzweck wurde, läßt sich anders gar nicht denken; ebenso, daß die auch in den Templerhäusern ausgegebenen oder hingeworfenen Almosen, auf die man im ganzen Mittelalter solchen Ordensgenossenschaften gegen= über ein göttliches Anrecht zu haben glaubte, wenig im stande waren, mit jener mißgunstigen Stimmung wieder zu versöhnen. Mochten sie doch oft genug mehr mit hochmütiger Verachtung ober unwilliger Gebärde mehr aus Pflichtgefühl gegeben werden, als daß wirkliche teilnehmende Barm= herzigkeit aus ihnen herauszufühlen gewesen wäre. Dem Templerorden

Bartholet (Zeuge 198 vor der päpstl. Kommission, Mich. II, 187), er sei mit Schulden beladen, aber mit Gütern im Wert von gut 1000 Pfd. tourisch in den Orden getreten, der Orden habe aber seine Schulden nicht bezahlt, sonst hätte man ihn wahrsscheinlich nicht ausgenommen. Hier ist wirkliches "nofas". — 1) So führt besonders Johannes de Nivella (Zeuge 90 bei Mich. I, b48 ff.) an, daß er in Barletta Imal in der Woche Almosen an 1500 Personen habe austeilen sehen. Vgl. als Zeugen für die Milbthätigkeit des Ordens besonders noch 50 (Mich. I, 431), daneben 31 (I, 347) u. a. — 3 Darauf hat auch Döllinger in dem letzten seiner "Akademischen Vorträge" hinsgewiesen.

fehlte eine solche Anleitung zu wirklich menschenfreundlichen Gefühlen, wie sie der Johanniterorden in seinem Statut der Arankenpslege besaß, welche die durch den Stolz des Ritters verletzte Empfindung wieder versähnte und durch die mancherlei persönlichen Beziehungen erfahrener Hilfe den Neid und die Nißgunst der Bevölkerung oft wieder in Dank und Sympathie verwandelte.

Denn auch stolz und hochmütig waren die Templer, müssen es allent nach gewesen sein. Das Bewußtsein von den in der That nicht geringen Verdiensten um die allgemeine Sache der Christenheit und ihrer Unentbehrlichkeit für die immer noch als höchste Aufgabe derselben angesehenen Kreuzzugsibeale, wie die abelsstolze Gesinnung, mit der man darüber wachte, daß kein nicht den strengsten Anforderungen aristokratischer Geburt genügender Bruder unter die eigentliche Ritterschaft aufgenommen wurde — der Rommentar zu den Statuten giebt dafür einige lehrreiche Beispiele — sorgten offenbar dafür, daß der weiße Mantel mit dem roten Kreuz nicht durch übertriebene Bescheibenheit auffiel. So wird benn auch von einer ganzen Reihe templerischer Zeugen selbst Übermut und Stolz als das einzige ober öfter als eines der größten Gebrechen bes Ordens zugegeben 1), wenn auch von manchen auf die "Oberen" beschränkt?). Für derartigen Hochmut pflegt sich bas Volk von jeher dadurch zu rächen, daß es solchen Herren oder Klassen um so üblere Dinge zutraut und nachsagt.

Dieser Nachrebe gaben die Templer durch ihre starre Abgeschlossens beit und besonders durch die übertriebene Strenge, mit der sie über die Heint und Geheimhaltung ihrer Kapitelssitzungen und Kapitelsbeschlüsse wachten, erst recht Nahrung. Wie gefährlich diese Heimslichkeit wegen des Verdachts, den das Volk daraus schöpfte, für den Orden war, wurde von manchem weiterschauenden Ropf unter den Templern selber empfunden ), am stärksten von Himbert Blanche ), dem Groß-präzeptor von Auwergne und Poitou, der bei seinem Verhör in England auf die Frage nach ihrer Ursache einsach "Dummheit" ("per soliam") als ihren Grund anzugeben wußte. Der ursprüngliche Grund dieser Heimlichkeit ist ja leicht zu erraten, wenn wir uns erinnern, daß in diesen Kapiteln die kriegerischen Unternehmungen, vor allem im h. Land, besprochen und geplant wurden, zu deren Gelingen Verschwiegenheit so gut

<sup>1)</sup> Bgl. Gerald de Augny, Zeuge 103 bei Mich. II, 82; Wilhelm de Torrage, 126 bei Mich. II, 12; Wilhelm de Liège, Zeuge 125 bei Mich. II, 9 u. a. — 2) So besonders Stephan de Cellario, der 221. Zeuge (bei Mich. II, 243 ff.). — 3) So wieder von Wilhelm de Liège Mich. II, 8 s. — 4) Bgl. dessen Aussage Wilcins, Konzil. Brit. II, 364 (Lea III, p. 255).

wie heutzutage erforberlich war. Außerbem war, wie uns die Statuten zeigen, eine zweite Hauptabsicht dabei Verhütung von gegenseitiger Mißzunst und Zwietracht infolge von Ausplaudereien. Indes so berechtigt diese Gründe uns scheinen müssen, so wurde die Sache doch übertrieben und auch für Situationen, wo kein Grund dazu vorlag, beibehalten. Und welch schädliche Wirkung das hatte, zeigt unser ganzer Prozeß, ahnt aber auch vorher seber, der die Gefährlichkeit dieses Faktors "Verdacht" im Mittelalter kennt. Für uns sind die greulichen Dinge, welche man ihnen da nachzuerzählen wußte und die Pruß zum großen Teile für dare Münze nimmt, freilich nur ein Zeugnis, wie wenig wirkliche Sympathien der Orden in der Volksmenge besaß und wie gefährlich eine solche Absperrung vom Volksgemüt auch sür bevorzugte Klassen wirken kann.

Aber nicht nur des gewöhnlichen Volkes Sympathien gingen auf diese Weise dem Orden verloren, sondern auch einflußreichere Stände wie den Klerus und zumal die Hierarchie stieß der Orden ab, indem er ihnen seine durch die mancherlei päpstlichen Privilegien allerdings in außer= orbentlichem Grad unabhängige Stellung zu fühlen gab und zwar, infolge der mit jenen Privilegien verbundenen Eingriffe in ihre eigene Sphäre auf die empfindlichste Weise, durch Entziehung von mancherlei sonst der Geiftlichkeit zustehenden Gebühren ober Schenkungen, einen Ausfall, für den Prälaten wie niederer Klerus ein fehr empfindliches Gefühl befaßen. Rein Wunder, wenn die Hierarchie im allgemeinen nichts weniger als günstig auf die Templer zu sprechen war und die Kurie sie fortgesetzt gegen Verationen von jener Seite in Schutz zu nehmen hatte: ein Schutz, den die Templer übrigens so selbstverständlich gefunden und so wenig mit besonderer Erkenntlichkeit gelohnt zu haben scheinen, daß im Streitfall wegen des Ordensmarschalls Stephan de Sissy') Klemens IV. dem Orden alles Ernstes zu bebenken geben muß, daß es nur die papstliche Gunst sei, die ihn noch gegen die Feindschaft der weltlichen Fürsten wie gegen den Ansturm der Bischöfe aufrecht erhalte.

Was sonst noch die in diesem Schreiben berührten Punkte, wegen welcher der Orden es auf keine Untersuchung ankommen lassen sollte, gewesen sein mögen? Außer gewissen Übertreibungen ihrer päpstlichen Privilegien und Gleichgültigkeit gegen einzelne sie noch beschränkende kirchliche Verordnungen, welche Gleichgültigkeit offenbar schon von Junocenz III.
unter seinen im Kurialstil zu verstehenden "dämonischen Lehren" gemeint
ist, wahrscheinlich etliche Abweichungen von der ursprünglichen Ordensregel, wie die von den Templern zugestandenermaßen frühzeitig außer

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 142 zu Prut "Entw." p. 101.

Praxis gesetzte Einrichtung eines Noviziats') ober — und dieses mehr noch — die bereits erwähnte hin und her vorkommende Simonie bei ber Aufnahme und mannigfache Verfäumnis der religiösen Ordenspflichten. Über diese muß man sich, wie schon die früheren Statutenbestandteile erkennen lassen, allerdings immer leichter weggesetzt haben, wenn auch nicht überall. Daneben haben wir aller Wahrscheinlichkeit nach vor allem an sittliche Defekte zu denken. Daß solche auch bei den Templern vor= kamen, kann uns bei ihrem Hochmut und ihrer Mißachtung anderer Leute nach dem Sprichwort "Hochmut kommt vor dem Fall" wenig wunder= nehmen, wäre auch bei ber ganzen äußeren ebensosehr als inneren Situation dieser Rittersleute ein wirkliches Wunder gewesen. Worin dieselben aber bestanden und in welcher Richtung sie lagen, dafür scheint uns die Anklage auf Sobomie eher irreführend als ein Wegweiser. Diese sehen wir vielmehr nicht nur in den Statuten mit solcher sittlichen Entrüstung behandelt, sondern es entspricht dieser Entrüstung auch das Verhalten der im bischöflichen Garten versammelten, zur Verteidigung vor der papstlichen Kommission erschienenen Templer so burchaus, daß wir kaum mehr als an vereinzelte Vorkommnisse benken dürfen. Dagegen scheint uns bisher zu wenig Beachtung gefunden zu haben, was von Winken in einer andern Anklageurkunde enthalten ist, nämlich in Ponzard de Gisis' zornmutigem Denunziationszettel. Dieser Zettel, von dem Propft von Poitiers, Philipp de Vohet, dem Oberaufseher der Gefangenen, am 27. November 1309 vor der päpstlichen Konunission zur Widerlegung der eindrucksvollen Beredsamkeit, womit er sich nun zur Verteidigung des Ordens bekennt und alle früheren Geständnisse auf die ungeheure Qual der Folter und die Angst vor derselben schiebt, ihm selbst nun vorgehalten, ist deshalb so merkwürdig, weil Ponzard gesteht, daß er diesen Zettel in der Wut über eine Beleidigung, die ihm der Schatzmeister des Ordens zugefügt hatte, geschrieben hatte "tamquam turbatus contra ordinem"?), in ber Absicht, gegenüber dem Mißerfolg, welchen die offiziellen Anklage=Artikel wegen ihrer Grundlosigkeit gegenüber dem Orden haben mußten, eine besserc thatsächliche Grundlage zur Anklage gegen ben Orden zu liefern. Havemann 3) und Schottmüller 4) gehen über diese Artikel, als von augen= blicklicher Rachsucht eingegeben, und weil sie mit dem sonstigen Auftreten dieses Zeugen, der sein früheres Verhalten am 12. Mai 1310 in den Flammen sühnte, allerdings durchaus in Gegensatz stehen, kurz hinweg.

<sup>1)</sup> Diese Versäumnis wird als bebenkliche Statutenwidrigkeit von den gewiegstesten templerischen Zeugen wie Gerard de Caux (Nr. 71) und Rainaud de Tremplay (Nr. 48) ganz besonders getadelt (s. Mich. I, 388 und 423). — 2) Mich I, 37. — 3) Havem. p. 232 erwähnt die Artikel gar nicht einmal. — 4) Schottmüller I, 311 f.

Aber offenbar mit Unrecht. Denn wenn die Rache auch oft gegen bessere Absicht handeln läßt, so macht sie deswegen doch nicht notwendig zum Lügner; sondern eben die von der Rachsucht diktierte Absicht, den Anstlagen gegen den Orden eine thatsächliche Unterlage zu liesern, muß uns diese Artikel als eine Außerung über die Wirklichkeit doppelt beachtenswert machen. Dazu stimmt ihr Inhalt so merkwürdig mit dem, was sonst teils die Analyse des Statutenbuchs, teils die allgemeine psychologische Bahrscheinlichkeit an wirklich begründeten Borwürsen gegen den Orden ergiebt, überein, daß wir uns nur wundern können, daß man disher diesen wegen ihres provençalischen Dialekts allerdings etwas schwerer zu entzissernden Artikeln nicht größere Ausmerksamkeit geschenkt hat, und uns um so mehr veranlaßt sühlen, zur Charakteristik der Tempelrittersschaft wenigstens die Hauptpunkte dieser Anklage hier wiederzugeben.

Es sind im ganzen 11 Artikel, über die man die Templer verhören solle: 5 davon, die 4 ersten und Nr. 6, enthalten eigentlich nichts, als was statutenmäßig war — ein weiteres Zeugnis dafür, daß Ponzard die Wirklichkeit schildern wollte, obgleich er dieselbe wohl verallgemeinert und so übertrieben hat —. Es weisen diese Artikel hin 1. auf das Verbot, das von Ordensmeistern an die Templer ergangen sei, bei der Messe dem Priester an die Hand zu gehen — offenbar sollte damit die auch in den Statuten dokumentierte Superiorität des Ritters gegenüber dem Kleriker ausgedrückt werden, ein weiteres Zeugnis, wie sehr der ritterliche Geist den mönchischen längst überwunden hatte —. Nr. 2 gilt bem gleichfalls statutenmäßigen Berbot der Taufpatenschaft. Richt minder statutenmäßig ist das 3. Verbot, daß kein Templer übernachten durfe, wo ein Weib Ebenso durchaus nach der Regel war, wenn 4. die Ordensnieister bei der Aufnahme von Ordensschwestern, als Affiliierten des Tempels, diese das Ordensgelübde von Armut, Gehorsam und Keuschheit schwören ließen und ihnen selber dagegen "foi et loiauté", redliches Verhalten gemäß den Orbensgesetzen verhießen. Indes führt Ponzard diesen Artikel (wie auch schon Nr. 3) wohl nur deshalb an, um in desto merkwürdigerem Kontrast damit den 5. erscheinen zu lassen, in dem er den Ordensoberen vorwirft, daß sie, wenn die Schwestern auf jenes Gelübde hin eingetreten seien, dieselben ihrer Jungfrauschaft beraubten ("les despouceloient"), und andere Schwestern in gutem Alter, welche dächten, in den Orden gekommen zu fein, um ihre Seelen zu retten, müßten mit Gewalt ben Meistern zu Willen sein und hätten von ihnen Kinder und aus diesen Kindern machten die Meister Ordensglieder. Letteres sei wieder im Wider= ipruch mit dem als 6. Klagepunkt angeführten Ordensstatut, daß kein Bruder einen andern aufnehmen bürfe, wenn er nicht an allen Gliebern

gesund und aus rechtmäßiger She gebürtig und ein Mann von guter Auf= führung und Gerücht sei. Damit kommen wir also auf den bereits wieder= holt behandelten Vorwurf von Simonie bei der Aufnahme, worauf auch Art. 8 und 9 gehen: jener besagend, daß die Meister der Balleien um die eintretenden Brüber markteten, wie man auf dem Markt ein Pferd verkauft, obgleich doch Simonie von der Regel als ein eo ipso Exkom= munikation, von der nur der Papst lösen könne, nach sich ziehendes Bergehen gebrandmarkt werde. Dieser, offenbar einen von lange her datierenden Ingrimm verratend, giebt den Oberen schuld, daß sie sich auf die Heiligen schwören ließen, daß ein Bruder weder durch Geschenk noch Versprechungen in den Orden gekommen sei, während sie doch wohl wüßten, welch falsche Eibe damit geleistet würden und so die Leute nur um ihr Seelenheil Auf den gleichfalls als motiviert wiederholt anerkannten Vorwurf übertriebener Habsucht, von "larrecin", aber führt uns Art. 7, besagend, insgesamt seien es räuberische Leute, welche andere um ein bischen Geld umbrächten, "sil estoient freres" 1). Ferner zeigt Art. 10 das Vorhandensein von Parteilickkeit und Ungerechtigkeit im Orden an, indem den Präzeptoren der Balleien vorgeworfen wird, daß sie, wenn ihnen von einem gewöhnlichen Bruber irgend etwas gesagt werde, was sie ärgere ("li annuient"), diese mit Geschenken beim Provinzialmeister verfolgten, so daß die armen Brüder über das Meer oder in ein fremdes Land verschickt würden, wo sie unbekannt seien und wo sie im Krieg ober aus Mangel sterben müßten; und wenn einer dann den Orden verlasse und man werde seiner habhaft, musse er es mit dem Kerker bußen. Gin Artikel, der allerdings dafür zu sprechen scheint, daß sonderliche Begeiste= rung für das Ausrücken zum Kreuzzug gegen die Ungläubigen im Orden nicht mehr vorhanden war und man, wenigstens teilweise, die Einberufung in den Orient mehr als Strafe denn als Erfüllung eines Herzenswunsches betrachtete. — Endlich schreibt Art. 11 den Verlust der Insel Tortosa und der dort gefangenen Brüder einem der Templer, Gerot de Billers, und einem andern zur Last, weil dieser mit seinen Freunden, den tapfersten Rittern, einen Tag zu früh aufgebrochen sei und so die anderen im Stiche gelassen habe. Das Ganze, und besonders dieser lette Artikel, ein Zeugnis, daß die alte Eintracht und Brüderlichkeit im Orden, für welche der "baussant", die zwei Reiter auf einem Pferd zeigende Orbensstandarte, das bekannteste Kennzeichen gewesen war, längst gewichen und einem ge-

<sup>1)</sup> Hier wird wohl durch Bersehen die Negation weggeblieben und so zu ergänzen sein "sil n'estoient freres" = wenn es nicht Brüber wären. Ober sollte wirklich beabsichtigt sein zu sagen, daß auch die Ordensbruberschaft bei Besitz von einigem Bers mögen nicht vor Nachstellungen nach dem Leben sichert?

fährlichen Faktionswesen, voll ärmlicher Intriguen und Parteiungen, Platz gemacht hatte. Und wie Schottmüller hervorhebt, erhält dieses Resultat durch zahlreiche Spuren in den Prozesprotokollen seine Bestätigung.

So sind es freilich mancherlei schwere Mißstände und Miß= bräuche, in welche uns dieses Schriftstück einen Einblick thun läßt, auch wenn man daran festhält, daß Ponzards schadenfroher Arger übertrieb und verallgemeinerte, was nur vereinzelt vorgekommen war ober für ein= zelne Provinzen und Teile des Ganzen Geltung hatte. Es ist doch das Bild von einer gefährlichen Krisis, in der der Orden sich befand und nach welcher wir nicht mehr erstaunt sein werden, daß der Orden nicht mehr leistete, als was thatsächlich von ihm berichtet wird, und daß der von Philipp gegen ihn geführte Schlag ihn in solche Konfusion und wider= standsunfähige Zusammenhangslosigkeit versetzte, welche so manchesmal unser Befremden erregen möchten. Besonders der tiefen Entfremdung der Orbensmitglieder gegen einander infolge der Parteiungen, die der Neid der Landsmannschaften wie der einzelnen Ordensgrade gegen die andern mit sich brachte, mussen wir nicht wenig die Schuld daran beimessen, daß die Ratastrophe den Orden so unvorbereitet und so wenig auf der Höhe der Situation stehend traf. Dürfen wir dem Urteil eines der einsichtigsten Orbensgenossen, des öfters genannten Gerhard de Caux 1), glauben, so trug zu diesem gegenseitigen Mißtrauen nicht wenig die Unbekanntschaft der gewöhnlichen Ordensgenossen mit dem Ganzen des Statutenbuchs, aus dem sie ihre eigentümlichen Rechte und Pflichten leicht hätten entnehmen können, bei. Andererseits weist uns die Bemerkung desselben Mannes?), es sei allgemeine Ansicht unter den ältern Brüdern (den "proudomes" ber Statuten), daß das Eindringen von Gelehrten dem Orden keinen Gewinn gebracht habe, auf eine spezifische Quelle dieser Gifersüchteleien näher hin und mag als ein weiterer Beleg dafür dienen, daß die Bulle "Omne datum optimum" mit ihrer Einführung eines eigenen Orbens= klerikats kaum anders als ein zweifelhaftes Geschenk angesehen werben Nächst diesem durch Simonie und intriguante Rachsucht sich bloß stellenden Parteiwesen war es offenbar sittliche Laxheit, die in den letten Zeiten immer allgemeiner eingerissen war und das Gelübde immer= währender Keuschheit, an welche die von so vielen Templern gar nicht mehr recht verstandene leinene Schnur um den bloßen Leib beständig mahnen follte, gleich so vielem andern als bloße Formel beim Schwur erscheinen ließ. So erwidert einer der Zeugen 3) auf den Anklageartikel

<sup>1)</sup> Mich. I, 388. — 2) ibid. 889. — 2) Theobald be Tavernay, ber 25. Zeuge vor ber papstlichen Kommission, s. Mich. I, 325 ff.

wegen Erlaubnis zur Sodomiterei oder Päderastie cynisch genug, das sei nicht nötig gewesen, da man im Orden stets "schöne Weiber genug" habe haben können. Ein anderer aber, Peter de S. Mamert, berichtet, er sei vor dem Besuch anrüchiger Weiber gewarnt worden, aber doch nur so, "quod iret ita caute, quod nescirent fratres, quod in religiosis erat turpius, quod irent palam ad dictas mulieres quam in aliis" 1).

Lettere Außerung giebt uns auch einen Fingerzeig, warum der Orden trothem keineswegs einen besonders schlimmen Ruf genoß? Nach Prut wäre das ja in hohem Grade der Fall gewesen. weist ein so gründlicher Kenner der mittelalterlichen Litteratur wie Döl= linger 2) barauf hin, daß die "in der neueren deutschen Litteratur fast allgemeine Behauptung, die Templer seien schon seit geraumer Zeit eine ausgeartete, dem Geist und dem Buchstaben ihrer Regel untreu gewordene, üppig lebende Verbindung gewesen und als solche in der öffentlichen Mei= nung damals sehr tief gestanden", bei genauerem Zusehen sich nicht be= stätige, sondern man statt bessen überall auf Zeichen und Zeugnisse des Gegenteils, selbst bei den Feinden und Zerstörern des Ordens, stoße. Zwar glauben wir, daß der Sat, daß "vor dem 13. Oft. 1307, dem Tage, an welchem der große Schlag gegen den Orden geführt wurde, niemand sich im Sinne dieser angeblichen Korruption dieses Verfalls der Gesell= schaft ausgesprochen habe", doch etwas gar zu absolut hingestellt ift. Wenigstens fehlt es doch auch nicht an Spuren eines ungünstigen Rufs bei der Bevölkerung. Zum mindesten ist dies teilweise, d. h. für manche Areise wie in manchen Gegenden, anzunehmen<sup>8</sup>). Indeß verbient boch immer die höchste Beachtung, was Döllinger fortfahrend sagt: "Ich habe im Gegenteil gefunden, daß in der unmittelbar vorausgegangenen und in der gleichzeitigen Litteratur, noch bis in die ersten Jahre des 14. Jahr= hunderts, Schriftsteller, die sonst scharf urteilen über die damalige Ausartung der geistlichen Körperschaften, für den Templerorden Zeugnis ablegen, entweder negativ, indem sie ihn bei Aufzählung verdorbener Orden und Klöster übergehen, oder positiv, indem sie ihn den anderen Orden als

<sup>1)</sup> Zeuge 103, Mich. I, 586 si. — 2) Atab. Borträge III, p. 249. — 3) Zu bezachten ist in dieser Hinsicht die Bemerkung Leas (III, p. 328), daß die Tradition von Nordfrankreich den Templern andauernd ungünstig gewesen sei, sie z. B. in einer bretonischen Sache als Mädchenränder erscheinen — ganz im Einklang mit dem Bild, das Walter Scott im "Jvanhoe" von dem Templerritter gezeichnet hat — während sie in Südfrankreich, so in einer Sage aus Gavarnie (bei Bigorre) als unschuldig verurteilte Kämpser sur das h. Land gelten. Das würde ganz mit den Prozesergebenissen, nicht am wenigsten mit Ponzards Artikeln, und mit der inneren Wahrscheinlicheseit stimmen, daß es der Templerorden da am ungeniertesten trieb, wo er sich am meisten zu Hause fühlte: in Nordfrankreich.

ein Muster entgegenhalten". Freilich niuß man sich hiebei vergegenwär= tigen, daß die mittelalterlichen Schriftsteller in dieser Hinsicht durch das allgemeine Leben des Klerus nicht verwöhnt waren und so schon einen besonderen Grund haben mußten, um sich zu außerordentlichen Klagen über eine Gesellschaft veranlaßt zu sehen. Ausartungen, die weniger in die Augen fielen, sind dadurch nicht ausgeschlossen, und bei den Templern sorgte ihre verhältnismäßige Exklusivität und die Heimlichkeit, mit der sie sich umgaben, wie ihr Bestreben, äußerlich wenigstens die Form zu wahren, dafür, daß sie von den Schriftstellern weniger mitgenommen wurden. Andere Dinge ließ man wohl als selbstverständlich passieren. 3. B. ist die Redensart "bibere templariter" doch wohl kaum so zu verstehen, daß man ihnen in dieser Hinsicht einen besonderen Vorwurf machen wollte, sondern eher, daß man es für natürlich fand, daß solch tapfere Haudegen, für welche die Templer galten, einen scharfen Zug wohl vertragen konnten: wie dies auch heutzutage noch ber Fall zu sein pflegt. Gefährlicher, b. h. einen größeren Vorwurf in sich schließend, dürfte da die analoge Redens= art "bibere papaliter" sein. Sonst weiß doch auch Prut der wirklich zwingenden Zeugnisse über übeln Ruf der Templer während des 13. Jahr= hunderts nicht allzuviele beizubringen, bezw. gehen seine Schlüsse viel zu Eigentlich sittlich verlumpt waren sie offenbar nicht. dem in jener Zeit wie es scheint in weiten Kreisen, selbst unter Prälaten, verbreiteten Laster der Päderastie und Sodomie z. B. können wir nach dem Kommentar zum Statutenbuch wie nach der ehrlichen Entrüstung, mit der die gefangenen Templer diese Anklage aufnehmen, nicht glauben, daß sie je allgemeiner im Orden verbreitet gewesen sei. Speziell von Wolan berichtet ein Zeuge, daß er mit äußerster Strenge gegen der= artige Fälle vorgegangen sei. Und gerade ihm wieder wird dasselbe Laster von zwei anderen Zeugen nachgesagt: wir werben aber auch sehen, von was für Zeugen. Lette und eine Hauptinstanz ist, daß eine solche Verlumptheit nicht zu reimen wäre mit der ungewöhnlichen Tapfer= keit, die man ihnen bis zulett nachrühmte und von welcher die Geschichte der Kreuzzüge so viele Proben berichtet: ein Renommee, das wohl auf ihr stolzes Auftreten nicht wenig einwirkte. Auch gegenüber ihren Richtern und im Angesicht des Todes haben nicht wenige diese Tapferkeit bekundet. Aber freilich boch mehr nur als Ausnahme. Denn Märtyrer ihres Glaubens und ihrer Überzeugung sind sie im allgemeinen nicht. Aber die findet man überhaupt unter den Menschen selten, seltener,

<sup>1)</sup> Schottm. I, 604 ff. giebt barüber eine eingehendere Auseinandersetzung; vgl. unsere spätere Tabelle!

als man oft annehmen möchte: und am meisten und häusigsten noch im Mittelalter unter den überzeugten Häretikern.

Auch zu solchen hat man ja die Templer gemacht, aber eben da= von waren sie so weit, als man nur sein kann, entfernt. Was man ihnen auch vorwerfen mag: wie man auf die Anklage der Häresie gegen sie geraten konnte, wird ewig eine Merkwürdigkeit bleiben. wir die beste geschichtliche Quelle, das Statutenbuch, in seinem letten Teile mit dem Kommentar das getreueste Spiegelbild des inneren Ordenslebens, so finden wir da überall nicht nur den Anschluß an das System der römischen Kirche als etwas so Selbstverständliches, sondern auch die gerade in jener Periode sich vollziehende Entwicklung in der Kirche, mit der Neigung zum Heiligen= und vor allem Mariendienst, als etwas so Wesentliches der templerischen Religiosität, daß wir sehen, hier kann nur von ab= soluter Orthodoxie, wie sie einer solchen Soldateska von Hause aus angeboren ist, die Rede sein, obgleich diese Orthodoxie von inwendigem Glaubensleben wenig an sich hatte, sondern mehr nur selbstverständliche Form war. Sämtliche Erklärungen der Templer vor der päpstlichen Rommission, so besonders das Glaubensbekenntnis Molays vom 28. Nov. 13091), sind nicht nur so durchaus unanfechtbar, als man etwas finden kann, sondern man gewinnt auch den Eindruck, daß der orthodore Glaube ben Templern doch fast mehr als nur eine Form, daß er ihnen, wenn nicht Gewissens=, so doch Ehrensache war, ein point d'honneur, auf welchen die Ritterschaft nicht wenig hielt. So kommt denn auch der für die Templer äußerlich so nahe liegende Abfall zum Islam äußerst selten vor, wofür man aus den paar Beispielen, die sich dafür finden lassen, allemal um so größeres Rapital geschlagen hat 2). Aber aus berartigen vereinzelten Fällen auf eine allgemeine Neigung zum Islam als im Orben vorhanden schließen wollen, dünkt uns ungefähr ebenso, wie wenn man aus dem Umstand, daß ein paar preußische Offiziere in türkischen Diensten zum Islam übergetreten sind, auf eine Neigung des preußischen Offizier= korps zum Islam schließen wollte. Und ist schon ber Abfall zum Islam äußerst selten, so selten, daß sich einem jeden derartigen Fall hundert andere gegenüberstellen lassen, in denen die Templer ihre Glaubenstreue in sarazenischer Gefangenschaft mit dem Leben gebüßt haben, so haben wir vollends für den Übertritt zu den christlichen Sekten auch nicht ein einziges Beispiel aufzufinden vermocht. Offenbar sah der stolze Tempelritter, dem der Anschluß an die Kirche Natur war, auf

<sup>1)</sup> Mich. I, 42—45. cf. Havem. p. 233 u. a. — 2) So Wilcke I, 124 aus bem übertritt bes englischen Templerritters Robert von St. Alban.

jene Sektierer, Katharer wie Waldenser, mit viel zu großer Verachtung herab, als daß in diesen Kreisen jemals der Gebanke hätte kommen können, sich solchen Leuten zuzugesellen. Ja, nicht einmal für einige Sympathie und menschliche Teilnahme, wie sie bei ben Baronen des Südens für jene armen Verfolgten vielfach begegnen, haben wir bei den Templern eine Spur zu finden vermocht, sondern, soweit wir in unseren Quellen, vor allem bei Le Jeune, der selbst aus Vaissette schöpft, templerischer Teilnahme an den Albigenserkreuzzügen begegnen, so scheinen Angehörige dieser Ritterschaft mehr, als man nach den Statuten, die das Kriegführen gegen Christen strenge verpönen, schließen sollte, an den Kriegszügen gegen die Albigenser beteiligt gewesen zu sein. Rurz, wenn irgendwo in der Welt Leute zu finden sind, die zur Erzeugung von und zur Teilnahme an Käre= sien unfähig waren, so waren es allem nach die Templer. es ist eine eigene Tragik, daß gerade sie, die getreuesten Schildknappen der Kurie und die hartnäckigsten natürlichsten Verfechter des mittel= alterlich=firchlichen, b. h. religiös=weltlichen Systems, wegen einer Anklage auf das greulichste Retertum aufgehoben und zum Teil persönlich mit jenem qualvollsten Tode, den die römische Kirche für Abtrunnige aus ihrem Schoße zu finden wußte, bestraft worden und so als "hartnäckige" und "rückfällige" Reger aus ber Welt gegangen sinb.

Die Frage ist: wie sind sie das geworden? Die Antwort giebt das nächste Kapitel: durch die Inquisition.

## Bweites Kapitel.

## Die Inquisition und ihre Bedeutung im Cemplerprozeß.

Neben den mancherlei Faktoren, denen man bisher als erstbeteiligten die Schuld am Untergang des Templerordens aufgebürdet hat: König Philipp dem Schönen, Papst Klemens V. und der Ketzerei des Ordens selbst, ist bisher die Inquisition, obgleich sie nirgends ganz übergangen werden konnte, doch mehr nur als ein nebensächlicher Faktor genannt worden. Erst Lea') hat diese Stellung umgekehrt, indem er den Templer= prozeß im Zusammenhang seines Werks einfach als Inquisitionsprozeß behandelt und so, wenn es ihm auch nicht in den Sinn kommt, jene andern als geringfügig hinzustellen, ihnen als einen mindestens koordi= nierten Faktor die Inquisition zur Seite gestellt, diese Ansicht aber zugleich in einer Weise begründet, gegen die es schwer sein wird, auf= zukommen, wo etwa Lust dazu vorhanden sein mag. Der Grund von diesem verhältnismäßigen Übersehen ber Inquisition liegt einfach darin, daß dieselbe bis auf die neueste Zeit zu wenig bekannt war. Denn man kannte wohl einzelne Phasen und besonders berüchtigte Schauplätze derfelben — so am besten, durch Llorente, ihre Wirksamkeit in dem Lande, in dem sie sich am längsten behauptet hat, in Spanien —, aber nicht ober wenig ihre Gesamtorganisation, ihre Entwicklung in der Geschichte als die eines zusammenhängenden, nahezu die gesamte abendländische Christenheit oder "Kirche" schlechtweg umfassenden, nur in einzelnen Perioden und nach den einzelnen Ländern verschieden wirkenden Mechanismus. linger hat den Mangel einer allgemeinen Geschichte der Inquisition beklagt, so gegenüber demjenigen, der hernach versuchte, ergänzend in die Lücke zu treten, ohne doch durch seine publizistische und journalistische Bildung zu einer den wissenschaftlichen Anforderungen genügenden Arbeit befähigt zu sein: Fridolin Hoffmann. Da ist nun eben zu rechter Zeit

<sup>1)</sup> Auch Töllinger ware hier zu nennen in seinem letten Bortrag über bie Templer, nur bag bieser jener aussührlicheren Arbeit Leas faum zur Seite zu setzen ift.

Leas dreibändige Geschichte der Inquisition gekommen, als ein erlösendes Werk, um der Inquisition in einer Zeit, in der sie wieder zu einem vielfach mißverstandenen Schibolet zu werden droht, so sehr man sie von ge= wisser Seite am liebsten gänzlich begraben sehen möchte, ihre Bedeutung für alle Zeiten zu retten. In welcher Richtung diese Rettung wirkt, das ist kurz damit gesagt, daß, so Schreckliches ihr auch bisher schon auf= gebürdet wurde, ihre ganze Furchtbarkeit boch erst burch solch genauere Renntnis zu ermessen ist. Nicht so, als ob das Er= gebnis einer solch genaueren Bekanntschaft eine so viel größere Zahl blutiger, auf den Scheiterhaufen der Inquisition umgekommener Opfer wäre, als die bisherigen Vorstellungen hiefür schätzungsweise ergaben. Im Gegenteil: ihre "Blutigkeit", die vielfach bisher als ihr Hauptkenn= zeichen angesehen wurde, bußt die Inquisition verhältnismäßig eher ein, je genauer man ihre Geschichte und ihr Verfahren kennen lernt. Menschlichkeit gewinnt sie dafür nichts. Denn es ergiebt eine genauere Bekanntschaft drei andere Haupteigenschaften, welche für jene Blutigkeit einen mehr als ausreichenden Ersat liefern, um den ungeheuren Schrecken, den mit der Zeit das Wort "Inquisition" in sich befaßte, zu begreifen: die erste ist ihre Schrankenlosigkeit, die zweite ihre Willkürlichkeit, die dritte ihre Unerbittlichkeit. Die lettere ist als fanatischer Eifer, Ketzer zu machen, im Grunde eine auch schon vorher nicht unbekannte Größe gewesen, verdiente aber trothem vielfach noch genauer gekannt zu werden, schon bezüglich ihrer zeitlosen Hartnäckigkeit, womit sie auch nach Jahr= zehnten und Generationen noch die Ahnen in ihrem Grabe verfolgt, um sich an den Enkeln zu rächen bezw. zu bereichern. Die beiden ersteren Eigenschaften aber hat man bisher überhaupt zu wenig in Rechnung genommen.

So vor allem schon ihre Schrankenlosigkeit. Diese kommt hier in Betracht nach der doppelten Hinsicht: äußerlich und innerlich. Außerlich gilt dieser Sat weniger hinsichtlich der territorialen Unsbegrenztheit. Zwar in der Theorie war sie auch hier allmächtig: durch keine staatlichen Grenzen aufgehalten und eingeschlossen umfaßt ihre Macht nicht bloß einzelne Länder oder besonders unglücklich dazu bestimmte Bölker, sondern reicht im Prinzip so weit, als die Macht der katholischen Kirche überhaupt. In der Prazis setzen aber allerdings Umstände und Menschen, wie das Volksgemüt, der Wille eines einzelnen Herrschers oder einer regierenden Behörde, mannigsache Schranken, teils vorübergehender, teils aber auch dauernder Natur. So konnte die Inquisition, in ihrer genuinen Ausprägung als päpstliche Inquisition, im ganzen Norden, in Standinavien wie vor allem in England, eigentlich nie recht Fuß fassen,

auch in Deutschland nur partiell, offenbar weil ihr das germanische Volksgemüt mit seinem Freiheitsstreben allzusehr widerstand; zum Teil freilich auch schon wegen ber räumlichen Entferntheit. Anderwärts behauptete bie Obrigkeit entweder fortwährend eine gewisse staatliche Kontrolle über sie, wie in der venetianischen Republik, oder gelangte die Inquisition erft später, dafür aber um so vollständiger, zu der ihrem Wesen entsprechenden Herrschaftsstellung, während sie vorher mit einer verhältnismäßig unter= geordneten Rolle sich begnügen nußte: so auf der spanischen Halbinsel, dem späteren Schauplat ihrer höchsten Blüte. Alle diese Unterschiede kommen auch bei den Ergebnissen des Templerprozesses in überraschender Weise zum Vorschein, nur daß wir über die Templer der venetianischen Republik, die mit dem päpstlichen Stuhl zu jener Zeit in besonderen Zerwürfnissen lebte, am wenigsten unterrichtet sind. Es scheint der Orden hier so gut wie gar nicht vertreten gewesen zu sein. Am meisten aus= gebildet finden wir die Inquisition in jener Zeit, Ende des 13. Jahr= hunderts und Anfang des 14., einmal in dem Lande, welches dem Six der päpstlichen Zentralgewalt am nächsten war, ihn seit seinem Ursprung umfaßte und von ihm immer mehr umfaßt wurde, in Italien; und sodann in demjenigen, von dem die Inquisition ihren eigentlichen Ausgangspunkt genommen hatte, weil sie eben hier zuerst Bedürfnis geworden war: in Frankreich, speziell Sübfrankreich. Auf dies weist ja auch Prut zur Begründung seiner katharisch=keterischen Schuld der Templer besonders hin als auf das Stammland und Zentrum der albigensischen Häresie. Viel mehr Sinn hat es, auf diese Gegend hinzuweisen als auf bas Heimatland ihrer fanatischen Gegnerschaft, ber Inquisition, die von ba aus, entsprechend dem Gewinn, den Frankreich von ihr zog, über ganz Frankreich sich verbreitete, wie entsprechend der papstlichen Gönnerschaft über Italien. Werden wir da noch überrascht sein, allerdings eine merk= würdige Übereinstimmung der Prozestesultate zwischen eben diesen Ländern, b. h. zwischen Frankreich und Italien, wenigstens seinem größeren Teil nach, einerseits, wie zwischen Deutschland, England, Spanien und dem fernen Eppern andererseits zu finden?

Übrigens dürfen diese Unterschiede infolge der Nationalität, räumslichen Entfernung und politischen Situation auch wieder nicht übertrieben werden. Sine absolute Schranke bilden sie nicht. Vor allem rechtlich nicht: vielmehr bildet eben dies eines der Merkmale, welche die Inquisitionsgerichtsbarkeit von der sonstigen, zumal weltlichen, Gerichtsbarkeit unterscheiden, daß die sonst vorhandenen Differenzen infolge staatslicher Verschiedenheit oder, wie oft bei der kirchlichen Gerichtsbarkeit, ins solge größerer oder geringerer bischöflicher Trägheit oder Gleichgiltigkeit

hier nahezu außer Betracht bleiben. Es mußte doch einen außerordent= lichen Eindruck auf die Bevölkerung machen, wenn, während der gewöhn= liche, selbst schwerere Verbrecher, Dieb oder Mörder, der peinlichen Ge= richtsbarkeit der Zeit nur gar zu leicht entging, damit, daß er sich auf ein anderes Territorium, wo ein anderer Seigneur oder Magistrat die Obrigkeit übte, begab — da infolge der Umständlichkeit des Verkehrs wie ber feudalen Abgeschlossenheit an eine weitergehende Verfolgung in den seltensten Fällen gedacht wurde —: wenn dagegen ein sonst durchaus un= bescholtener Mensch, der einmal vor den Schranken des geistlichen Gerichts gestanden oder wegen irgend einer Abweichung vom Glauben vor dieses Tribunal geladen worden war, noch nach Jahr und Tag von den Schergen dieser unheimlichen Richter gefaßt wurde, während Länder und Meere zwischen dem Orte seiner That und seines Aufenthalts lagen und er selbst durch jahrzehntelange Verborgenheit, die seitdem verflossen war, längst die Sache verjährt und Gras barüber gewachsen glaubte. Lea wie Molinier teilen einige berartige Fälle mit, die wir ungern bem Leser vorenthalten, durch die Rücksicht auf den Raum genötigt. Ganz übergangen konnte diese Seite hier nicht werden, weil gerade Derartiges nicht am wenigsten einen Begriff davon giebt, in welchem Umfang die der Inquisition nachgesagte Schrankenlosigkeit zu verstehen ist und welchen Mitteln dieselbe den lähmenden Schrecken verdankte, mit dem sie, wo sie einmal festen Fuß zu fassen wußte, die Bevölkerung von Stadt und Land unter ihreni Banne erhielt. Und auch im Templerprozeß spielt ja, so manigfach die nationalen Unterschiede, wie bereits bemerkt, sich geltend machen, doch auch die Internationalität dieses schrecklichen Kollegiums eine nicht zu übersehende Rolle.

Das Gleiche, was hinsichtlich ber staatlichen, gilt sür die Standes: grenzen: auch sie waren mit wenigen Ausnahmen der Inquisition gegensüber hinfällig. Rein Geschlecht, Alter, Stand noch Beruf schützte vor dem "geistlichen Gericht". Selbst die den sonstigen Gerichten gegenüber so eisersüchtig gewahrte Immunität des Klerus kam hier nicht weiter in Betracht; im Gegenteil war die Inquisition von Ansang an nicht zum wenigsten dazu bestimmt, den Sifer des Klerus in Aufspürung und Anzeigung häretischer Glieder der Herbe scharf zu überwachen und anzureizen. Darüber kam es oft genug zu Kollisionen mit der bischöslichen Gerichtsbarkeit, dei welchen die Inquisition in den seltensten Fällen den kürzeren zog, meist als unmittelbar päpstliche den Vorrang vor den bischöslichen Offizialen behauptete und diese zu fügsamer Unterwürsigkeit zwang. Selbst das Asplrecht der Kirche war für die Inquisition nicht vorhanden und ebenso wenig begründete die Exemtion der Mendicantenorden eine Ause

nahme'). Natürlich war das Vorrecht der geistlichen Ritterorden nicht größer und, wenn wir auch keinen speziellen Erlaß haben, ber sie ausdrücklich den Inquisitoren unterwarf, so war letteres doch schon durch die allgemeine Aufhebung aller Exemtionen, die durch das Dekret von Verona bereits 1184 ausgesprochen 2) und von der Inquisitionsgesetzgebung ber Folgezeit wiederholt wurde, eo ipso gegeben. Durch das Recht, auch gegen die eigenen Oberen die Anklage zu erheben, war die Vollmacht der letteren, der Dominikaner= und Franziskaner=Provinzialen über die ihrem Orben angehörigen Inquisitoren, aufs äußerste beschränkt; mehr noch die ber Bischöfe durch den Erlaß Alexanders IV. von 1257, welcher die In= quisitoren völlig unabhängig von den Bischöfen machte, wenn gleich diese später doch vielfach ein Konkurrenzrecht behaupteten. Die Bischöfe selber behaupteten von ihrer ursprünglichen Würde so viel, um der Inquisitions= gerichtsbarkeit nur im Fall besonderer päpstlicher Briefe unterworfen zu Aber wie wenig unter Umständen ein Inquisitor auch nach der= artigen Schranken fragte, zeigt der Fall des Inquisitors von Sizilien, Matthäus de Pontigny, der 1327 selbst den Archibiacon von Fréjus, Wilhelm von Balet, päpstlichen Kaplan und Vertreter des Papstums von Avignon in der Campagna, zu erkommunizieren wagt: allerdings zur höchsten Indignation Johanns XXII., der auf dies hin ausdrücklich die Beamten und Nuntien des h. Stuhls ohne päpstliche Vollmacht für von keinem Richter oder Inquisitor angreifbar erklärt 3). Natürlich sielen Laien gegenüber vollends alle Strupeln weg: durch die Bulle "Ad exstirpanda" wurden 1252 nicht bloß in Italien, sondern durch deren Verallgemeine= rung und Aufnahme in das kanonische Gesetz durch Urban IV. 1265 in der ganzen katholischen Welt fäintliche Machthaber und Regierungen, wenigstens in der Theorie, den Befehlen des heiligen Offiziums unter= worfen, indem sie im Weigerungsfall mit der Exkommunikation bedroht wurden, die nach 1 Jahr und 1 Tag von selbst die Verurteilung wegen Häresie nach sich zog. Auch Könige machten hievon keine Ausnahme, ob= gleich es in solchem Fall der Inquisitor Eymerich doch für klüger hält, den Papst zu benachrichtigen und seine Instruktion abzuwarten'); ein Grundsatz, der auch gegenüber einem so umfassenden Körper wie einem ganzen Orden maßgebend sein mußte und dessen Außerachtlassung gegen= über dem Templerorden seitens des französischen Inquisitors Klemens V. offenbar mit Recht in jene bekannte Entruftung versetzte, die ihn bis zu zeitweiliger Suspension der Vollmachten Wilhelm Imberts gehen ließ.

War so die Inquisition in äußerlicher Hinsicht thatsächlich und noch mehr prinzipiell nahezu unbeschränkt, indem auch die höchsten kirchlichen

<sup>1)</sup> S. Lea I, p. 347. — 2) Lea I, p. 314 f. — 3) Lea I, p. 347. — 4) ibid.

Privilegien ihr als der höchstprivilegierten gegenüber wertlos, die anerkanntesten Gremtionen gegenüber ihrer Ausnahmestellung hinfällig wurden: so gilt diese ihre "exemte", den sonstigen Schranken entnommene Stellung erst recht für das innerliche Gebiet, in Bezug auf das eigentliche Rechts= verfahren wie für die ihr zustehende Strafgewalt. Was das Rechts= verfahren der Inquisition betrifft, so kennzeichnet sich dies eben wieder baburch, daß fast sämtliche Maßregeln zum Schutz des Angeklagten hier einfach hinfällig werden. Döllinger hat in seinem letzten Vortrag über den Templerorden die für unsern Fall einschneidendsten unter diesen Rechts= ausnahmen beim "Glaubensgericht" namhaft gemacht: 1. Verschweigung bes Namens der Zeugen; 2. daß zur Zeugenschaft alle, auch Verbrecher, Meineidige, Gebannte, ehrlose Schurken zugelassen wurden; 3. Anwendung der Folter, sobald irgendwelche Zeugnisse vorliegen und der Beklagte leugnet, und zwar auch mehrmals und mit steigender Verschärfung; 4. Androhung des Banns gegen jeden, der es versucht, dem Beklagten juristischen Beistand zu leisten oder sonst Rat zu erteilen; 5. überhaupt Belegung mit den schwersten kanonischen Strafen von allem, was unter den Begriff der "fautoria", d. h. Begünstigung oder Unterstützung des Beklagten, fällt; 6. Verurteilung der Widerrufenden und sich für "buß= fertig" Erklärenden zu lebenslänglichem Kerker; und endlich 7. "was in diesem Trauerspiel am wirksamsten gewesen ist —: wer sein Geständnis widerruft, wird als Rückfälliger behandelt und verbramt". Wer Leas Inquisitionsgeschichte gelesen hat, wird mit dieser Aufzählung die Zahl der für uns in Betracht kommenden kraffen Rechtsausnahmen noch lange nicht erschöpft finden. Insbesondere macht Lea noch auf eins aufmerksam, was den Inquisitionsprozeß vielleicht noch am allermeisten und schlagendsten illuftriert und die grausamste Rechtsverlezung dieser Gerechtigkeitspflege bedcutet, nämlich daß vor diesen Tribunalen der Verdacht selbst schon als strafwürdig gilt und zwar so, daß der schwere Verdacht dem bewiesenen Verbrechen gleich gesett, meift mit lebenslänglicher Einkerkerung bestraft wurde, aber auch ber leichte Berbacht ("suspicio levis") genügte, um im Falle der Wiederholung, nämlich des Verdachts, ohne weiteres als Rückfälliger, "relapsus", angesehen und so behandelt, d. h. verbrannt zu werden. Reinigung vom Verdacht aber war, ba bazu entweder der Nachweis gehörte, daß die Anklage von einem Tob= feind ausgehe, und es ja im Belieben des Inquisitors stand, die Namen der Ankläger überhaupt zu verschweigen; ober die Stellung einer Anzahl von Compurgatoren gefordert wurde, die aber wieder eine fragwürdige Aushilfe war, da es nicht bloß dem Inquisitor zustand, ein solches Eintreten von andern zuzulassen oder zu verwerfen, sondern sogar einen jeben berartigen Bersuch ohne weiteres als "fautoria" zu behandeln, d. h. mit der Eröffnung des Anklageversahrens wegen Reperei gegen den betreffenden Helser selbst zu erwidern, und somit eine ungewöhnliche motalische Stärke zu jeder solchen Hilse gehörte: Reinigung war unter solchen Uniständen thatsächlich so schwierig, wenn nicht unmöglich, daß kein Sinssichtiger in der Erklärung der englischen Templer, "se ita diskamatos esse, ut a suspicione haud purgari possent", ein Eingeständnis ihrer Schuld erblicken kann.

Daß burch eine berartige Außerkurssetzung aller Rechtsschranken und Begriffe die Gerechtigkeit überhaupt aufgehoben und statt ihrer die reine Willfür zum Grundsatz erhoben wurde, leuchtet von selbst ein. In der That ist dies das zweite Kennzeichen der Inquisitions= Gerichtsbarkeit: ihre Willkürlichkeit. Für die Strafbestimmung des Inquisitors kam neben der faktischen Möglichkeit der Strafe in Wirklich= keit eigentlich nur sein eigener Wille in Betracht. Liegt bas schon eben in der Schrankenlosigkeit dieses Gerichts, so wird es durch die eigenen Kanones der Inquisition, die wir in der "Practica magna" Bernhard Guis und bem "Directorium" Eymerichs mit wünschenswerter Vollständig= feit vor uns haben, nacht ausgesprochen, daß es jederzeit im Be= lieben des Inquisitors stand, eine leichte Strafe in eine schwere und eine schwere in eine leichte zu verwandeln: nur daß das letztere selten vorkam, ungleich seltener als das erstere. Insbesondere konnte der Inquisitor jeden, der einmal vor den Schranken seines Tribunals gestanden, ohne weitere Formalität jederzeit wieder vor dasselbe ziehen: eine Voll= macht, von der ausgiebiger Gebrauch gemacht worden ist und die als eine Art Steuerschraube so häufig wiederkehrt, daß Molinier als zweites Kenn= zeichen der Inquisitionsgerechtigkeit neben ihrer Willkürlichkeit ohne weiteres ihre "Fiskalität" nennt 1). Daß ein berartiges Gericht, auch wenn es ben Scheiterhaufen meist erft als lettes Mittel und thatsächlich viel weniger, als man vielfach geglaubt hat, in Anwendung brachte?), vielmehr neben "ewigem Kerker" ("murus perpetuus") vor allem mit Konfiskationen und "Kreuzen" (d. h. Verurteilung zum Tragen eines eingenähten Kreuzes vorn und hinten auf der Kleidung) wirkte: daß ein solches Gericht schon cben durch seine absolute Willkur, die über jedem, der einmal mit ihm Bekanntschaft gemacht hatte, das Damoklesschwert der Strafe für hart= näckige Reperei schweben ließ, einen tötlichen Schrecken überall verbreitete, wo es sich niederließ, läßt sich benken; ebenso daß schon der Schrecken vor dieser Willfürlichkeit als ein Mittel, gefügig zu machen, einschneidender

<sup>1)</sup> S. Molinier p. 453 if. — 2) Bgl. Lea I, p. 550 if.

als oft die Strafen selbst wirkte und Geständnisse massenhaft auch da hervorbrachte, wo für häretische Vergehungen selbst die absolute Möglich= keit fehlte. Unter solchen Umständen erscheint fast überflüssig die Warnung, den Protokollen und Urkunden eines solchen Gerichts kein allzu großes Vertrauen zu schenken. Was einem solchen Vertrauen vollends den letzten Stoß geben müßte, ift die Erinnerung, daß gerade für die Protokolls führung die Willkürlichkeit einfach Gesetz war in der naiven Vorschrift, die auch im Templerprozeß wiederkehrt, nur das Bedeutsame und für den Zweck des Prozesses Förderliche niederzuschreiben 1). Rechnet man dazu, daß auch Täuschung, List, selbst der Rausch und da= neben jedes Mittel, das den Angeklagten mürber machen konnte?), den Inquisitoren bei ihrem Ausfragen ausdrücklich empfohlen und vorgeschrieben und daß Zurücknahme irgend eines im Unverstand oder in der Unbesonnen= heit entschlüpften Wortes unstatthaft und unmöglich war, so werden für einen ernsthaften Menschen diese Protokolle als Beweisurkunden einfach wertlos und nur noch von pathologischem — das allerdings um so mehr — Interesse werden.

Daß aber diese Willfürlichkeit thatsächlich zur Unerbittlichkeit wurde, wie sie keinem zweiten Gericht in der Welt nachgesagt werden kann — am krassesten illustriert durch die auch den Templern gegenüber!) praktizierte Verfolgung der Toten, hier nur zur Vermehrung des Ein= brucks auf die Bevölkerung, sonst aber vielfach zu praktischen "fiskalischen" Zwecken in Scene gesetzt —, bafür liegt die Ursache in einem weiteren Faktor, der bisher meist übersehen worden ist: nämlich in der für diese einzigartigen Tribunale charakteristischen Verquickung des seelsorger= lichen Gesichtspunkts mit dem der juristischen Gerechtigkeit. Erst Lea hat auf diesen Umstand, der von so ungeheurem Gewicht ist für das Verständnis dieser menschlichen Rechtsverirrung, gebührend aufmerksam gemacht: darauf, daß es den Inquisitoren als geistlichen Richtern nicht eigentlich um das Recht, sondern vielmehr um die Seele, die Seelen-Man sollte denken, darin wäre rettung ihrer Anbefohlenen, zu thun war. ein milberndes Moment gelegen gewesen. Aber gerade das Gegenteil ist

<sup>1)</sup> S. Molinier, p. 268. Die Practica (Bernhard Gui's) V fol. 73 A giebt die Regel: Non expedit quod omnes interrogationes scribantur sed tantum ille que magis veresimiliter tangunt substantiam vel naturam facti et que magis videntur exprimere veritatem." (Molinier p. 258). — 2) Beil "vexatio dat intellectum" Peinigung schärst das Gebächtnis, heißt es in der Practica V fol. 88 C. (Molinier, p. 337) — 3) So gegenüber dem † Schapmeister Johannes de Turno, dessen Leichnam ausgegraben und verbrannt wurde. Conten. Guil. Nang. ad a. 1310 (Bouquet, Rec. des Hist. des Gaules XX, p. 602).

richtig. Denn indem diese seelsorgerliche Maxime sich überall auf das= jenige System stützt, welches für die Entwicklung der mittelalterlichen Religiosität und Kirchlichkeit das eigentlich ausschlaggebende geworden ist, das Beichtsnstem, so erschien sofort dem Inquisitor, der als geistlicher Vater den armen Verirrten zurecht zu bringen suchte, als erstes und not= wendigstes Ziel, schon um seiner Seelen Seligkeit willen, die Erlangung eines möglichst umfassenden Geständnisses. Daher kommt es, daß es als Begnadigung angesehen und angekündigt wurde, wenn dem reumütigen Rückfälligen nur der Leib, bei ganz besonderer Gnade nach vorheriger Erwürgung, verbrannt, der Seele aber zuvor die absolutio, die Freisprechung, erteilt murde. War boch eigentlich die ganze Bestrafung, auch per qualvolle Flammentod, nur eine geistliche "Gnade", die auf dem Wort des Apostels Paulus — wir brauchen nicht zu sagen, wie grober Mißverstand allein das fertig bringen konnte — 1 Kor. V, 5 beruhte. Daraus erklärt sich, wie ein Gericht, welches der grimmigste Hohn auf alle und jede Gerechtigkeit und Barmherzigkeit war, auf seine Fahne schreiben konnte: misericordia et justitia. Wie das zu verstehen ist, das zeigt mit naiver Deutlichkeit die oft wiederkehrende Bitte eines Ange= flagten aus dem 14. Jahrhundert: "Petens misericordiam et non judicium confiteor etc."1). Wahrlich, wer vor diesem Gericht als Angeklagter erschien und ihm überlassen blieb, der mußte einfach schulbig werden, er mochte sein, wer er wollte. Und es ist ungeheuer instruktiv, wenn wir bei Molinier lesen 2), daß in den zahlreichen Inquisitionsproto= kollen, die er durchgesehen hat, der Fall völliger Freisprechung nicht ein einziges Mal vorkommt, beziehungsweise das einzige Mal, wo er vorge= kommen war, hintenbrein von dem Inquisitor doch wieder in "Kreuze" verwandelt wurde.

Um die Mittel konnte ein solches Tribunal nicht verlegen sein. Das Mittelalter erlaubte schon von Hause aus, durch seinen barbarischen Scharakter, der oft an die Indianer erinnert, viel und die Inquisition trug kein Bedenken, von dieser Weitherzigkeit reichlichen Gebrauch zu machen. Ja, Lea behauptet — und was er behauptet, das beweist er auch — daß für die Ausbildung der Folter als Beweismittel im Rechtsversahren überhaupt, das erst seit dem vorigen Jahrhundert verspönt ist, in erster Linie die Inquisitionsgerichtsbarkeit verantwortlich zu machen ist und die Begriffe, die von hier aus dann auch in das bürgersliche Recht übergingen. So wenig wahr ist die von bekannter Seite auch heutzutage wieder versochtene Behauptung, daß das Versahren der Kirche

<sup>1)</sup> Molinier, p. 457. — 2) Molinier, p. 327 ff.

nie strenger als das der weltlichen Gerichte gewesen, ja daß es hinter der gewöhnlichen Strenge dieser letteren um ein Bedeutendes zurückgeblieben In Wirklichkeit ist, ob auch nicht die Erfindung, so doch die Verallgemeinerung und vor allem die raffinierte Ausbildung der Tortur ein Werk der Inquisition. Was für Mittel von dieser angewandt zu werden pflegten, dafür liefern in späterer Zeit die Herenprozesse, in denen wir die genuinen Ausläufer der Regerverfolgungen vor uns haben, Belege Ein Glied, und ein wichtiges, in dieser Rette bildet auch der Templerprozeß. Hat er doch nicht wenig Schuld an der Verall= gemeinerung jenes grausamen Mittels, wenn wir nur an die Empfehlung der Folter von seiten des Papstes Klemens' V. an jene Länder denken, die bisher mit diesem greulichen Instrument unbekannt gewesen waren: so an England. So bieten uns auch die Protokolle des Prozesses, obgleich kein vollständiges Bild, so doch Anhaltspunkt genug für die Praktizierung jenes Mittels. Natürlich nicht in den Protokollen über die eigent= lichen Inquisitionsverhöre, von denen uns das wichtigste in dem Verhör des Inquisitors Wilhelm Imbert im Tempel zu Paris mit 138 Templern vorliegt. Hier begegnet uns, nachbem im Unterschied von den Verhör= protokollen vor der päpstlichen Kommission die einzelnen Zeugen in ca. vierfacher Kürze, je einer auf kaum einer Seite, abgemacht sind und so nur allemal basjenige, was bem Inquisitor von Wert erschien, aufgenommen worden ist, allemal zum Schluß als ständige, nur wenig im Wortlaut differierende Formel: "Requisitus utrum vi, vel metu carceris seu tormentorum, aut alia de causa, aliquam dixerit falsitatem vel immiscuerit in deposicione sua, dixit per juramentum suum quod non; immo puram et meram dixerat veritatem", häufig mit dem Zusat: "pro salute anime sue"!). Die Ankläger des Ordens, so Prut, sind geneigt, diese Berficherungen mehr oder weniger als Beweis dafür, daß die Folter hier wirklich außer Gebrauch geblieben sei, anzunehmen. Zum Glück besitzen wir für den Templerprozeß noch andere Verhörprotokolle, die nicht nach den Inquisitionsgrundsätzen abgefaßt und schon darum, wie eben bemerkt, länger und umfassender sind, die der

<sup>1)</sup> So Mich. II, 287, 288, 289, 291, 298 (zweimal), 295, 296, 297, 298 (zweimal), 299, 300, 303, 304, 306, 307, 308, 809; bann wieber 327, 828, 329, 330, 331, 333, 334, 336, 337, 888, 339; wieber 349, 350, 351, 352, 353, 354, 355, 356, wieber 371, 379, 389, 391 (zweimal), 895, 400, 409, 410, 411: somit ca. 50 mal, bei etwas über ein Drittel ber Gesamtverhörten. Diese Verschiebenheit scheint, wie andere kleine Abweichungen im Wortlaut der Schlußsormel, mehr der Perssönlichkeit der sebesmaligen Protokollsührer als der Juquisition zur Last zu fallen, soweit sich aus den Protokollen ersehen läßt. Vgl. unsere spätere Tabelle I—VI.

bekannten päpstlichen Kommission in Paris (und daneben die der Diözesan= untersuchung in Elne). Und da hören wir 1), daß allein in Paris 36 Gefangene und viele andere an anderen Orten infolge der Folter ihr Leben gelassen haben ("per jainnam et tormenta")2)! Wem kommt es ba nicht, welchen Wert alle berartigen Versicherungen bezw. Formeln in den Inquisitionsprotokollen haben, nämlich daß sie nicht nur gleich Null sind, sondern vielmehr eben als bloße Formeln Zeugnisse ber ungeheuren Verlogenheit, genquer gesagt, ber Unfähigkeit für ben ge= wöhnlichsten Wahrheitssinn, welche jene durch ihren Fanatismus zu einer "eigenen Rasse von Menschen"3) gestempelten Männer, die Inquisitoren, kenntlich macht? so daß sie es fertig brachten, sich von den ihren Mitteln unterworfenen Opfern noch die Versicherung geben zu lassen, daß sie bei= leibe nicht aus Furcht, sondern rein der Wahrheit und ihrer Seelen Seligkeit zuliebe ihre Geständnisse gemacht haben. Über die Art der Folter aber und ihre Wirkung giebt derselbe Ponzard de Gisi auf die Frage der Kommission, ob er jemals gefoltert worden sei? eine Auskunft mit einer Schilderung jener Qual, die wohl als typisch gelten darf für die Behandlung seiner Ordensgenossen und darum verdient, hier wörtlich wiedergegeben zu werden. Es heißt da, daß "er 3 Monate vor dem Geständnis, das er vor dem Bischof von Paris gemacht habe, gefoltert worden sei, indem man ihm die Hände auf den Rücken geschnürt habe, so fest, daß das Blut ihm aus den Fingernägeln gelaufen sei, in einer Grube, in der er eine ganze Stunde habe stehen müssen: indem er erklärte, daß, wenn er noch einmal einer folchen Folter unterworfen würde, er alles zurücknehmen würde, was er jett sage, und dagegen sagen, was man von ihm wollte. Er sei ja bereit, wenn es nicht zu lange bauere, sich für den Orden köpfen oder verbrennen oder sieden zu lassen, nur so lange Qual könne er nicht aushalten, wie er schon habe durchmachen müssen in den zwei Jahren, die er nun im Kerker schmachte" 1).

<sup>1)</sup> Durch ben bereits wegen seiner merkwürdigen, aus Ärger und Rachsucht autworsenen, Anklage: Artikel bekannten Ponzard de Sisi. Mich. I, 37. — ?) Mich. I, 36; vgl. Havem. p. 232. — 3) Molinier p. 457. — 4) Mich. I, 37. Havemanns übersetzung (p. 232) ist etwas ungenau, daher wir die ganze Stelle im Grundtert hiehersetzen: Interrogatus si umquam suis positus in tormentis, respondit quod suit positus, tres menses erant elapseante consessionem factam per eum coram domino Parisiensi episcopo, manibus ligatis retro ita stricte quod sanquis sidi cucurit usque ad unques in quadam sovea, in qua stetit per spacium unius leuge, protestans et dicens quod, si poneretur ad hue in tormentis, quod ipse negaret omnia que dicit modo, et diceret quecumque homo vellet. Tantum pro modico tempore, paratus erat vel capitis obtruncacionem, vel ignem, vel bullicionem

Daraus ersehen wir, welch namenlose Pein schon ein verhältnis= mäßig so einfaches Mittel wie das Schnüren der Hände auf den Rücken, nur eine Stunde lang, bereitete und welche Wirkung das that, so daß selbst Sichköpfen= oder = Verbrennenlassen erträglicher erschien, wenn man es nur kürzer machte. Ober, wem etwa dieser Zeuge wegen seiner bereits gerügten, in jener Denunziation zu Tage tretenden, maliziösen Art ver= bächtig und zu Übertreibungen geneigt vorkommen möchte, der lasse sich von dem Priester Bernhard de Bado aus Toulouse, der vor der päpstlichen Rommission am 17. Februar 1310 erscheint, erzählen, wie man bort, wo man freilich Routine hatte, das Foltern verstand 1): "wie er so lange gefoltert und peinlich verhört und an das Feuer gehalten wurde, daß das Fleisch von seinen Knöcheln verbrannte und nach wenigen Tagen die Beine von seinen Knöcheln herausgefallen seien", indem er zum that= fächlichen Erweis zwei Knochen, eben jene herausgefallenen, der Kom= mission vorzeigte. Sollte dieser Thatsachenbeweis irgend jemand wirklich noch nicht genügen, und er mit Prut Lust haben, darauf hinzuweisen, daß derartige Dinge auch sonst in den Inquisitionsprozessen vorgekommen seien: so verzichten wir derartigen Einwänden gegenüber auf weitere Erwiderung, als daß wir wiederholen, daß nach unserer Meinung diese Gründe für jeben vernünftigen und rechtlichen Menschen genügen, sämtliche durch die Inquisition erbrachten Schuldbeweise, gegen wen immer sie erzielt worden sein mögen, ohne weitere Instanzen ihrer Wahrheit zu null und nichtig Denn daß die Menschen jener Zeit, weil in ihr so scheußliche Qualen vorkamen, deshalb nicht auch fähiger waren, jene Qualen zu er= tragen, bazu brauchen wir kaum bas Zeugnis eines Ponzard be Gisi ober eines Bernhard de Bado: es genügt, auf die ihren Qualen Erlegenen hin= zuweisen, soweit uns barüber positive Nachrichten vorliegen. So wird uns außer jenen 36 von Paris dasselbe von 25 Templern der Diözese Sens durch bort Verhaftete berichtet 2). Daß das aber immer noch lange nicht die einzigen waren und es an vielen Orten kaum besser stand, geht nicht bloß aus jener verallgemeinernden Bemerkung Ponzards, sondern besonders aus zweierlei noch hervor: einmal schon aus der ungeheuren Angst, welche sämtliche vor der päpstlichen Kommission erscheinenden Templer, wenn auch natürlich in je nach der Individualität verschiedenem Grade

pati pro honore dicti ordinis, tantum ita longa tormenta sustinere non poterat, in quibus jam fuerat, duobus annis elapsis et plus carcerem sustinendo.

<sup>1)</sup> S. Mich. I, 75: Dixit dictus Bernhardus de Vado quod in tantum tortus et questionatus fuerat et tamdiu tentus ad ignem quod carnes talorum suorum combuste et ossa talorum infra paucos dies ceciderunt eidem, ost endens duo ossa que dicebat illa esse que ceciderant de talis." — 2) Mich. I, 69.

bekunden, sie möchten wieder in die Hände der Inquisition fallen, und aus den in allen möglichen Formen an die Kommissäre gerichteten Bitten, biese möchten, ehe sie sich zu einer Verteidigung des Ordens anschicken, ihnen, den betreffenden Templern, Versprechen und Bürgschaft geben, daß es ihnen nicht zum Schaben gereiche und daß sie nicht wieder in die bis= herige Gefangenschaft zurückehren mussen. Sodann aber spricht dafür, wie früher gestreift wurde, schon die unverhältnismäßig kleine Anzahl von Templern, die im Jahr 1309 und 1310 noch als lebend vor ber Kommission auftauchen ober über beren Übriggebliebensein noch Spuren vorhanden sind; eine Zahl, die, auch wenn man die gewöhnlichen Vor= stellungen von ihrer numerischen Stärke in Frankreich noch so sehr reduziert und mit sonstigen Ursachen, Angst, in Paris zu erscheinen, absichtlicher Verhinderung von seiten ihrer Kerkermeister u. dgl. zu begründen sucht, boch immer noch lange nicht erklärlich wird, falls man nicht als einen sehr stark reduzierenden Faktor die auch an den höchsten Würdenträgern noch so lange nachwirkende 1) Folter, verbunden mit der den Beschwerden und Klagen der Templer zufolge so schlecht als nur möglich zu denkenden Behandlung, Verköstigung u. s. w. in der Kerkerhaft, in Rechnung nimmt. Lettere dauerte ja bereits nun in das dritte Jahr, und wie wenig ge= nügend, ja mehr wie ärmlich babei für die Gefangenen gesorgt wurde, können wir uns benken, wenn wir uns erinnern, daß die Einkünfte des Ordens inzwischen in der Hauptsache in die königlichen Taschen flossen und daß Philipp nicht der Mann war, seinen Bcamten auf seine Kosten Liberalität zu empfehlen. Und doch wollten diese Beamten auch ihren Teil haben und ihren Profit aus den unglücklichen Gefangenen ziehen, wie wir aus den Angaben dieser vor der päpstlichen Rommission ersehen?).

<sup>1)</sup> Bgl. Molay und seine Gefährten, die nach ber Bulle Faciens misericordiam von Chinon nach Poitiers nicht gebracht werden konnten "quod equitare non poterant, nec ad nostram presenciam quoquo modo adduci". Obgleich Prut bie Wir= fung ber Folter hier ale Ursache nicht gelten lassen will und auch Schottmuller einen anberen Grund noch sucht, so bleibt boch jene bie einfachste Erklärung. Näheres siehe darüber oben p. 171 bezw. später. — 2) Am instruktivsten ist hier die Erklärung von 8 im Haus bes Abts von Tiron in Saft sigenden Templern (Dich. I, 151), bag fie bereit seien, ben Orben, ber gut und rein sei, zu verteibigen, so gut als bies Männer könuen, bie zu zweit aneinander gekoppelt in haft gefeffellt liegen und die Nacht in dunklen Löchern zubringen. Dann beklagen sie sich über bie Unzulänglichkeit ihrer Löhnung von 12 deniers täglich: benn 3 bavon bezahlen sie täglich allein für ihr Bett; für die Miete von Rüche, Weißzeug und Kleiber 2 sous 6 deniers wöchentlich; 2 sous für Abnahme und Wieberanschmiebung ihrer Ketten, wenn sie vor ber Kommission erscheinen; für Wäsche 18 deniers alle 15 Tage; Holz und Beleuchtung 4 deniers täglich und für Juhrlohn bis Notre Dame 16 deniers. Und babei erinnert Lea (III, 292) baran, bag biefe löhnung in bie Zeit ber verschlechterten Munge fällt.

Es findet diese Erklärung auch in den Protokollen der Kommission Be= stätigung genug durch die zahlreichen Angaben der späteren Zeugen von Templern, die mit ihnen aufgenommen oder bei ihrer Aufnahme zugegen gewesen seien, nun aber als "defuncti" bezeichnet werden, auch von solchen, die noch verhältnismäßig jugendlichen Alters waren 1). Endlich aber stimmt damit die allgemein zusammenfassende Bemerkung des Verfassers der Vita VI bei Baluze, des Amalrich Augier, derzufolge, während manche nach an= fänglicher Weigerung "postea cum tormentis veritatem libenter confitebantur", andere "aliqui ipsorum in tormentis sine confessione moriebantur vel comburebantur et tunc de confitentibus ultra veritatem rex mitius se habebat" 2); während die Vita IV bezüglich der vor den König geführten Ordensoberen sagt: "Plurimi ipsorum confiteri minime volebaut, quamvis nonnulli ipsorum subjecti fuerint questionibus et tormentis" 3). Geht man den Spuren der Protokollberichte nach, so handelt es sich bei diesen "aliqui" und "nonvulli" um ziemlich viele, und faßt man den Gesamteindruck zusammen, so ist dieser kurz der, daß die Folter eine sehr große Rolle gespielt hat und daß ihr, eben im Verein mit der ungewöhnlich langen und schweren Rerkerhaft, im Verlauf der Jahre ungleich mehr Ordensgenossen in Frankreich erlegen sind, als man gemeiniglich bisher angenommen hat.

So erscheint es als kein Wunder mehr, wenn hernach, vollends nachdem das Autodafé des Erzbischofs von Sens vom 12. Mai 1310 seine Wirkung gethan hat, von den Überlebenden verhältnismäßig so viele, über 200 Templer, sich als Zeugen gegen den Orden gebrauchen lassen. Im Gegenteil, wundern kann man sich nur, daß trog und nach der ganzen Prozedur die Unschuld des Ordens, wenigstens zeitweise, so laute Verteidiger gefunden hat und es der Folter nicht gelungen ist, jeden Widerspruchs= geift zu ersticken. Auch das wäre nicht geschehen, wenn man die In= quisition wie sonst hätte allein die Sache fertig machen lassen, und wenn nicht in der päpstlichen Kommission wenigstens ein leiser Funke von Hoff= nung den unglücklichen Opfern aufgegangen wäre. Nur dieser Kommission und ihren Protokollen verdanken wir jene einzigartige Aufhellung über die Art und Weise, wie die Inquisitoren wirkten. Und daß durch eine der= artige Wirksamkeit jedes Geständnis der Schuld hinfällig wird, eben weil durch sie jedes Geständnis erzwungen werden konnte: das ist gottlob nicht bloß unser heutiges Urteil, sondern auch in jenen finstern Jahrhunderten wenigstens ben besseren Geistern nicht verborgen geblieben. Wir burfen

<sup>1)</sup> Schottm. hat auf eine Reihe solcher Opfer namentlich hingewiesen. Bgl. Dazu auch unsere späteren Tabellen. — 2) Baluze I, 101. — 8) Baluze I, 66.

ba wieder nur an jenen denkwürdigen Beschluß bes Provinzialkonzils von Ravenna erinnern unter seinem erleuchteten Erzbischof Rainald, der alle auf inquisitionsmäßige Weise, d. h. nicht bloß durch Anwendung der Folter, sondern auch schon durch Drohung damit und Angst davor gewonnenen Geständnisse für ungültig erklärt und damit die Ehre des Jahrhunderts Und daß diese Auffassung keineswegs eine vereinzelte war, gerettet hat. beweist das Generalkapitel von Vienne, wo diese Stimmung und allgemeine Überzeugung vor allem der nichtfranzösischen Prälaten dem zur Aufhebung des Ordens längst entschlossenen Papst noch so große Schwierigkeiten bereitet hat und jene Aufhebung zulett nur in der zweifelhaftesten Form gelingen ließ. So wenig selbstverständlich und unanfechtbar fand man auch in jener Zeit, die boch bei einer genaueren Bekanntschaft mit ber Geschichte der Inquisition, wie wir Lea sie verdanken, als der Höhe= punkt dieses Instituts erscheint, die Thätigkeit und Wirkung dieser Tribunale.

Übrigens bürfen jene Inquisitionsergebnisse im Templerprozeß nicht alle auf Rechnung der eigentlichen Inquisitoren, der päpstlichen ober "apostolischen" gesetzt werden, sondern es ist notwendig, daran zu denken, wie hier sich noch eine ganze Reihe weiterer Faktoren an diesem Verfahren beteiligten. Schon ihre Zahl machte es ja den Inquisitoren unmöglich, allein alles zu leisten. Wenn auch die Zahl des Inquisitionspersonals in einem Lande wie Frankreich sich kaum mehr feststellen läßt, schon weil sie eine je nach dem Bedürfnis wechselnde war, indem den eigentlichen Inquisitoren das Recht zustand, ihrerseits Gehilfen, Assistenten ober "socii" nach Bedarf, sei es dauernd ober nur auf Zeit, zu ernennen, so ist doch sicher, daß das ganze, ja schon wegen seiner Kostspieligkeit 1) in verhältnis: mäßig enge Schranken gewiesene Institut auf einen berartig allgemeinen Fall lange nicht vorbereitet war. Wie uns Lea?) belehrt, so umfaßte für gewöhnlich ein Inquisitionsbezirk, als zusammenfallend mit den Provinzen der Mendicantenorden, von deren Oberen die Inquisitoren ernannt werben, doch mehrere Bistumer. Die Templer aber finden wir so ziemlich in jedem Bistum, wenn auch in sehr verschiedener Stärke, vertreten 3). Schon

<sup>1)</sup> Diese Seite ist in der Geschichte der Inquisition eine der belehrendsten, indem es merkwürdig anzusehen ist, wie so oft der Eiser auch der sonst für die Inquisition noch so begeisterten Fürsten und Prälaten erlahmt, sobald es an die Frage geht, wer soll sie zahlen? Ein Umstand, der in seiner Wirkung den armen Häretikern, wie den Waldensern der abzelegenen Gebirgsthäler, nicht wenig zu gute kam, während er umgekehrt die "lohnendere" Versolgung der reicheren Kathater viel länger und intenssiver ausrecht erhielt. — 3) I, p. 370. — 3) Bgl. unsere Zusammenstellung oben p. 94-96, wo 61 französische Bistümer vertreten sind.

damit ift gesagt, daß die Inquisition, sollte sie nicht an den entscheidenden Punkten, Mangels von Einheitlichkeit und Zusammenstimmung, versagen, auf anderweitige Unterstützung wesentlich angewiesen war. bekannt, wie König Philipp hier eingetreten ist mit seiner ganzen könig= lichen Machtfülle, schon durch jene Generalanweisung an seine Seneschalls, die auf einen Schlag die Verhaftung sämtlicher Templer im ganzen König= reich auf den Morgen des 13. Oktober 1307 anbefahl und zur Folge hatte. Und daß die königlichen Beamten und Kerkermeister, die trot der Mühe, die sich Klemens V. gab, um wenigstens theoretisch seine Rechte an die Ordensmitglieder aufrecht zu erhalten, ja thatsächlich fortwährend die Gefangenen unter ihren Händen behielten, nicht dazu angethan noch darauf aus waren, glimpflicher mit ihren Schuthefohlenen zu verfahren und die Intentionen der Inquisition ihrerseits womöglich noch überboten, das liegt nicht bloß von vorneherein auf der Hand, sondern wird wieder durch die Beschwerben der Templer vor der Kommission wie durch die ganze Rolle, welche zumal die Oberaufseher der Gefangenen, der Propst von Poitiers Philipp de Vohet und Johannes de Jamville, spielen!), endlich ganz be= sonders durch jenen von dem vielseitigen Ponzard de Gisi?) geschriebenen Zettel, auf dem er die Namen der "treytours" des Ordens, von Schott= müller 3) mit Glück = maltraiteurs erklärt, angiebt, vollauf bestätigt.

Doch wird über Philipps des Schönen Anteil noch in einem besonderen Kapitel zu sprechen sein. Hier ist nur noch eines Faktors, der der Inquisition ohnehin verwandt ist, namentlich zu gedenken, nämlich der Thätigkeit der Diözesandischöse. Wie einschneidend diese sein konnte, das leuchtet von selbst ein, wenn man bedenkt, daß die eigenkliche Entscheidung über das Geschick der Templer in ihre Hände gelegt war, indem diese ihnen nicht nur die längste Zeit, zwischen den ersten im wesentlichen von den Inquisitoren vorgenommenen Verhören vom Herbst 1307 bis zur Untersuchung vor der päpstlichen Kommission 1309 und 1310, also circa Intersuchung vor der päpstlichen Kommission 1309 und 1310, also circa Intersuchung vor der päpstlichen Kommission 1309 und 1310, also circa Intersuchung vor der päpstlichen Kommission 1309 und 1310, also circa Intersuchung vor der päpstlichen Kommission 1309 und 1310, also circa Unteil über die Personen des Ordens vorbehalten blieb. Denn was half da ein den Orden als Ganzes freisprechendes Urteil von seiten der Kommission oder des Papstes, solange das Leben des einzelnen Ordenseangehörigen in ihrer Handt und es im wesentlichen in ihrer Macht

<sup>1)</sup> Über diese Rolle der Gefangenenausseher vgl. z. B. die Wandlung, die mit dem Zeugen Johann de Polleneours, offenbar unter dem Einstuß Jamvilles, vor sich geht Mich. I, 377 f., Havem. p. 269 f. — 2) Der hier offenbar sein früheres Unrecht mit jenem rachsüchtigen Denunziationszettel durch doppelten Eiser für den Orden wieder gut zu machen sucht und jedenfalls zu den begabtesten Ordensgenossen zählt. — 3) Bzl. seinen Exturs "Über die sogenannten Verräter des Ordens" Schottm. I, 720 ff.

stand, bemselben Leben und Freiheit in Aussicht zu stellen ober ihn für immer auf dem Scheiterhausen oder hinter Kerkermauern verstummen zu machen? In welcher Richtung aber die französischen Prälaten diese entscheidende Vollmacht gebrauchten, dafür ist uns nicht bloß der Erzbischof Marigny von Sens mit seinem Provinzialkonzil das klassische Beispiel, sondern ist auch von anderen seiner Kollegen aus der vornehmsten Originalquelle, den Protokollen der päpstlichen Kommission, deutlich zu ersehen. Wir werden später darauf zurücksommen, wie die bischöslichen Inquisitoren, bezw. deren Offiziale, von Perigueux, Amiens, Paris, Nevers — vor welchem 3 namentlich genannte Templer ihren Geist aufgaben —, von Saintes, Bourges, Poitiers u. a. hinsichtlich der Kunst, "Ergebnisse" b. h. Geständnisse zu erzielen, hinter den "apostolischen" kaum zurückslieden, ja wie sie diese zum Teil offendar noch zu überbieten und in Schatten zu stellen wußten.

Wundern dürfen wir uns darüber nicht: denn 1. war die Inquisitionspraxis mährend ihres nun nahezu 100jährigen Bestehens — als eigentliches Geburtsjahr darf man das Laterankonzil von 1215 ansehen nach mancherlei Anfechtung und Bestreitung nicht am wenigsten von seiten der Prälaten eben wegen ihrer Wirkungen, daneben freilich auch infolge der fortgesetzten papstlichen wie königlichen Begünstigung, so sehr zu all= gemeiner Anerkennung und Adoptierung auch durch die, daneben noch forts bestehende, bischöfliche Inquisitionsgerichtsbarkeit durchgedrungen, daß ein großer Unterschied zwischen dieser und der eigentlich oder unmittelbar päpstlichen Inquisition nicht mehr bestand oder daß es hiefür nur noch auf einzelne Persönlichkeiten unter den Prälaten ankam. Und daß 2. diese, so sehr sie sonst oft der Inquisition mißgünstig oder eifersüchtig gegenüber= traten, in unserem Falle ihren Beruf in möglichst persönlichem An= teil an "Ergebnissen" sahen — mehr noch als die ihr Geschäft in ber Hauptsache ex officio, b. h. mit ehrlichem, ob auch fanatischem, Gifer treibenden Dominikaner= (und Franziskaner=) Inquisitoren — 1): dafür sorgten die beiden anderen Faktoren, die allein wirksam der Inquisition entgegenzutreten vermocht hätten, hier aber, obgleich nach und unter mancherlei Zwist, aus verschiedenen Gründen und in verschiedenem Grad, boch in der Hauptsache, hinsichtlich des schließlichen Erfolgs, einträchtig zu= sammenwirkten; die geiftliche und die weltliche Obergewalt, Papft und König.

<sup>1)</sup> Ein Beispiel hiefür scheint, nach unserer obigen Besprechung p. 202, Bernschard Gni zu sein, ber gerabe über ben Templerprozeß mit nichts weniger als Besgeisterung berichtet, also, daß man auf ben Gebanken kommt, daß ihm keineswegs wohl bei dieser Erinnerung gewesen sei, sondern er den politischen und so des Inquisitors eigentlich unwürdigen Zweck der Sache wohl herausgefühlt habe.

Erstere, die kirchliche Obergewalt, war theoretisch ober im Prinzip, wenn nicht allein so doch in ganz anderem Grade als die andere, höch st = berechtigt. Von ihr, die so manches Opfer schon dem Rachen der In= quisition, ihrer eigenen Dienerin, entrissen hatte — meist auf bem Wege der "Apostoli", indem sie um schweres Geld sich ihre Erlasse zur Ein= stellung des Inquisitioneverfahrens erkaufen ließ – hätte auch in unserem Falle trot den Ergebnissen der ersten Verhöre durch Inquisitoren und Bischöfe noch Hilfe kommen können und sollen. Warum sie ausblieb bezw. nach dem schönen Angriff mit der Suspension der inquisitorischen Gewalt Imberts wieder fallen gelassen wurde, werden wir später zu erörtern haben, nachdem wir erst den andern Faktor besprochen haben, der hier praktisch die Gewalt hatte und deshalb von größerer Bedeutung wurde als jener prinzipiell Erstberechtigte; jenen Faktor, den man darum vielfach allein= ober erstverantwortlich gemacht hat, und der auch, bei allem Anteil der Juquisition, und wenn man deren Verdienst noch so sehr im Auge behält, eine Erstlingsschuld, die Schuld der letten Absicht, des ersten Anstoßes, wie der nachdrücklichsten Unterstützung der Inquisitionsarbeit immer behalten wird, um so mehr, je mehr die Ohn= macht des heiligen Offiziums ohne ihn und dessen thatsächliche Abhängigkeit von ihm in Rechnung genommen wird: Philipp den Shönen.

Unbestreitbar ist soviel: daß die Inquisition nicht an die Templer gekommen wäre, hätte König Philipp der Schöne nicht mitgethan, und zwar, indem er den Anstoß gab.

Somit ist die nächste Frage: wie kam er bazu?

## Drittes Kapitel.

## Philipp der Schöne und seine Politik.

Die Antwort auf diese Frage liegt in der Persönlichkeit Philipp des Schönen, die überall zugleich den Schlüssel zu seiner Politik giebt. Die Persönlichkeit Philipp des Schönen ist lange Zeit verschieden gebeutet worden, wenn auch immer nur von mehr untergeordneter Seite. Man hat ihn auf der einen Seite zu einem Spielball seiner Minister, auf der andern zu einem bigotten Fanatiker gemacht; jenes, weil er in der That bei den entschiedensten seiner Handlungen überall seine Minister und Geschäftsträger vorschiebt; dieses, indem man seine äußerlich zur Schau getragene kirchliche Haltung und ben Wortlaut seiner Erklärungen, auch in dem schwierigsten Handel seines Lebens, im Streit mit Boni= fazius VIII., betonte. Aber vor jener ersteren Auffassung hätte doch schon die Behandlung, die er seinen Günstlingen zu teil werden ließ, die Art, wie er sie in verhältnismäßig untergeordneter Stellung, die für sich selbst nichts bebeutete, nur durch die königliche Gunst etwas wurde, ihr Leben lang beließ, bewahren sollen, um erkennen zu lassen, wie sehr trot und bei aller Zurückhaltung, beren sich Philipp befleißigte und die ein Stück seiner Politik, d. h. seiner Vorsicht und Schlauheit in derselben, bildete, jene Organe seines Willens eben seine Kreaturen und Werkzeuge blieben, nicht er das ihre. Letteres Bild, das von dem bigotten Fanatiker, das auch bei Prut in dem "überhitten Glaubenseifer", den er ihm einmal zuschreibt, wiederkehrt, wird für den nüchternen Beobachter schon durch jenen Streit mit Bonifaz VIII. unmöglich gemacht, wenn man dabei auf die Thaten, nicht auf die Worte, sieht. Seit man diesen Maßstab, den Menschen nach seinen Thaten zu beurteilen, wie die ernste Historik es immer gethan hat, auch auf Philipps Regierung angewandt hat, und je mehr man diese, d. h. den ganzen Zug seiner Regierungspolitik wie die Früchte berselben, ins Auge gefaßt und, hauptsächlich durch Boutaric, ge= nauer kennen gelernt hat, sind alle jene Urteile, die darin zusammentreffen, daß sie Philipp als einen von außen her beeinflußten Charakter erscheinen lassen, mehr und mehr verstummt ober erregen nur mehr Achselzucken. Man weiß und anerkennt jett allgemein, was von jeher das Urteil der schärferen Beobachter war: daß man es mit einem der bedeutendsten Monarchen des Mittelalters zu thun hat, falls man ihn überhaupt dieser Epoche noch zuzählen will. Erscheint boch als ein besonderes Kenuzeichen seiner Regierung eben dies, daß, wie er in einer Übergangszeit lebte, auf der Grenze des zu Ende gehenden Mittelalters und der auhebenden neueren Beit, hier zum erstenmal uns der "schneidende Luftzug moderner Politik" 1) Freilich gilt dies nur zum Teil ober in einer Weise, die begegnet. in anderer Hinsicht wieder etwas echt Mittelalterliches an sich hat und jene Auffassung, die ihn zu den bedeutendsten Regenten der Vergangenheit zählt oder wenigstens von denen, die über Frankreich geherrscht haben, nicht unwesentlich modifiziert. Denn sollen wir den ganzen Geist Philipp des Schönen und seiner Regierungspolitik auf einen kurzen Ausbruck bringen, so ist es kein anderer als der absoluter, auf einem Unfehlbarkeitsbewußt= sein, das nur nach dem eigenen Recht fragte, beruhender Rücksichtslosig= keit, die aus allen seinen Handlungen uns entgegenleuchtet. Daß Rücksichts= losigkeit der Grundcharakter seiner Politik ist, das hat Boutaric in einer Weise bargethan, welche dieses Urteil im wesentlichen für alle Zeiten fest= gestellt und die Zustimmung aller namhaften Historiker und Kenner unserer Periode, eines Ranke und Döllinger so gut wie eines Wenck und Lea gefunden hat und die uns schon vor Boutaric bei Männern wie Le Jeune und Havemann begegnet. Nur dürfte zu betonen sein, daß diese Rücksichtslosigkeit nicht bloß als eine solche seiner Politik, sondern zunächst als eine solche persönlichen Unfehlbarkeitsbewußtseins erscheint. Denn die Politik ist ihm überall mit seiner eigenen Person, der des absoluten Monarchen, in einer Weise verbunden, wie wir das unter allen seinen Nachfolgern und sämtlichen Inhabern bes französischen Throns nur noch bei Ludwig XIV. finden. Wir würden auch Napoleon I. nennen, wenn diesen nicht seine dämonische Genialität doch allzusehr über Philipp den Schönen, der von derartigem nichts an sich hat, erhöbe. Noch weniger treffend ist die Vergleichung mit Karl dem Großen, der ihn eben durch seine wirkliche Größe doch unvergleichlich überragt. Mit Ludwig XIV. dagegen hat er am meisten Ahnlichkeit, schon darin auch, daß diese rücksichtslose Selbstbestimmtheit nach einer Richtung, nach Seiten des kirchlich= religiösen Faktors, durchaus beschränkt erscheint. Wie Ludwig XIV. zeigt sich auch Philipp der Schöne bogmatisch durchaus als ein in der Bahn

<sup>&#</sup>x27;) cfr. Boutarie, La France sous Philippe le Bel, p. 428 und wieder p. 430 f.

seines Jahrhunderts erzogener und theoretisch in keiner Weise darüber hinausstrebender Kopf. Mit der religiösen Freigeisterei und spottsüchtigen Unabhängigkeit, mit der z. B. Kaiser Friedrich II. den Beschränktheiten seiner Zeit gegenüberstand und womit er doch nur seinen Zeitgenossen fremd geworden ist, hat Philipp der Schöne durchaus nichts gemein. Im Gegenteil ist bogmatisch seine kirchliche Korrektheit außer allem Zweifel. Aber diese Teilnahme am Glauben und Dogma seiner Zeit entspringt bei Philipp dem Schönen wie bei Ludwig XIV. — nur mehr noch als bei diesem — keinem eigenen positiven Bedürsnis, ist vielmehr nur ein Zeichen seiner religiösen Bedürfnislosigkeit und diente ihm, als ein weiterer Faktor seines rucksichtslosen Unfehlbarkeitsbewußtseins, nur mehr bazu, seine Zeit und deren geistigen Hauptfaktor, die Kirche, zu beherrschen, statt sich von thr beherrschen zu lassen. Genauer gesagt: er beherrschte sie, indem er ihre Formeln, ihre theoretischen Prinzipien mit um so größerer Meister= schaft verwandte, je weniger er selbst davon inwendig ergriffen war, je mehr ihn sein eigenes unbegrenztes Unfehlbarkeitsbewußtsein dieselben nur als Stützen seines unbedingten Eigenrechts auffassen ließ und je völliger er praktisch dem jener kirchlichen Theorie entgegengesetzten Geist, der weltlichen Reaktion gegen die kirchliche Unfehlbarkeit, huldigt. So schlug er hernach — und das ist die Nemesis in der Geschichte — die Kirche sozusagen mit ihren eigenen Waffen, indem er, wie diese erst die geistlichen Waffen benutt hatte, um ihre weltliche Herrschaft zu begründen, nun diese selben Waffen benutte, um ihre Niederlage weltlich und geistlich, eben weil dies so zusammenhing, entscheibender als dies in jener Zeit sich eigentlich denken ließ, herbeizuführen.

Natürlich konnte eine solche Politik nicht in offener, mit der Konsequenz der Wahrhaftigkeit operierender, Weise vor sich gehen. Aber gerade darin zeigt er sich wieder als der rechte Zögling seiner Zeit und der Kirche dieser Zeit, die das Inquisitionssystem ausgebildet hat, daß überall zwischen seinen Worten und angeblichen Absichten und zwischen den wirkslichen Zweden, sier die ihm die Worte als Wittel dienen wußten, ein solcher, ihm selbst wohl kamn mehr bewußter, aber darum nicht weniger unverhüllter Widerspruch zu Tage tritt. Dies ist die auch von seinen Bewunderern, wenn nur Kennern — in erster Linie wieder von Boutaric — zugegebene Unwahrhaftigkeit, die als eine ihm zur zweiten Ratur gewordene Doppelzüngigkeit sich äußernde Persidie seines Charakters, die offenbar ebenso seiner innersten Anlage entsprach, als wir andererseits in ihr ein Produkt seiner Zeit sehen dürsen. Dieses — wenn wir so sagen dürsen — Weiblich-Ratzenartige seines Wesens, das überall Um= und Schleichwege der geraden Linie, diplomatisches Känkespiel dem offenen

Kampf vorzieht und die feindseligsten Absichten hinter glatten Freundschaftsversicherungen verbirgt 1): diese Unwahrhaftigkeit und Persidie hindert uns, in Philipp dem Schönen trot aller staatsmännisch wahrhaft ungeswöhnlichen Anlagen den wirklich bedeutenden Mann anzuerkennen, geschweige denn ihn den eigentlich großen Königen von Frankreich zuzuzählen.

Wohl scheint seine Regierung eine glänzende Stappe auf bem Wege der Entwicklung der französischen Monarchie zu bilden. Aber sie war es doch vielleicht mehr nur scheinbar als in Wirklichkeit. Daß es mehr nur Schein war, beweist die Vergänglichkeit, die kurze Dauer seiner Erfolge, der Fall, den die Monarchie nach ihm in so rascher Folge that, daß er kanm viel weniger jäh erscheint, als den er selbst dem Papsttum bereitet hatte. Wohl mag man den Hauptanteil hieran der Unfähigkeit seiner Nachfolger zuschreiben, die nichts thaten, um sein Werk auf seiner Söhe zu erhalten, wohl aber alles, um es wieder zu verderben. Aber daß sie so wenig auf solche Erhaltung des von ihm Geschaffenen aus waren, das lag doch nicht zum geringsten Teil barin, daß in dem Andenken der öffent= lichen Meinung seine Regierung mit einem gewissen Unrecht belastet war, welches zu leugnen oder auch nur zu übersehen selbst diejenigen, denen es zu gute kam, kurz gesagt die französische Monarchie, nicht wagen konnte. Selbst ein Franzose wie Boutaric, der bei aller rühmenswerten Unpar= teilichkeit boch geneigt ift, alles im Lichte des Glanzes, der auf den französischen Namen davon fällt, zu besehen, muß angesichts all der Vorwände Philipps für seine Kriege und sonstigen Aktionen gestehen: "Die Un= gerechtigkeit ist der Hamptfehler dieses Regiments, alles ist davon an= gesteckt"<sup>2</sup>); und wieder, nachdem er sein eigenes politisches Glaubens= bekenntnis dahin ausgesprochen hat, daß "die schlechten Handlungen auch in der Politik ihren Urhebern niemals Nuzen gebracht haben, vielmehr die Rechtschaffenheit noch immer das sicherste Mittel gewesen ist, um Erfolge zu erzielen", so fährt er selber fort 3): "Nun aber ließ es Philipp, man kann es sich nicht verhehlen, manchmal an Geradheit sehlen; er zog allzuoft seine Interessen der Gerechtigkeit vor und beging Fehler, die sein Andenken so in Abschen brachten, daß sein Sohn sich veranlaßt sah, mit Gewalt die Kirche zur Gewährung ber Fürbitten für ihn zu zwingen." Und doch war Philipp der Schöne mit dieser Kirche, wenigstens ihren

<sup>1)</sup> Wer benkt da nicht wieder an jenes vorhin besprochene Produkt derselben Zeit, die Inquisition, die entsprossen schon aus einer ebenso persiden als naiven Auslegung von 2. Kor. XII, 16 allezeit diese Exegese Innocenz III. gerechtsertigt hat, am meisten, wenn sie einem Angeklagten für ein Geständnis Gnade versprach, um ihn hinterher auf Grund desselben zu erwürgen? — 2) S. Boutarie, La France sous Philippe le Bel, XIV. Buch, 2. Kap.: Resumé. — 3) Ebenda p. 436.

Spiten, so vielfach liiert gewesen! Wie stark mußte dennach diese Em= pfindung der Nation innewohnen! Können wir einer solchen Regierung den Vorwurf, daß sie selbst die Kürze ihrer Erfolge mitverschuldet habe, ersparen? Wenn aber das, dürfen wir bann wirklich von Größe bei einem Regenten reden? Haben wir nicht vielmehr in all dem wieder ein Gegenstück zu jener späteren Vollendung des absoluten Regiments unter Ludwig XIV. vor uns, welche uns gleichfalls trot ber glänzenden Außen= seite, die sie dem oberflächlichen Beobachter darbietet, in ihrer Gefant= wirkung doch mehr ein Unglück als ein Glück für Frankreich bedeutet? Es hält Mühe, basselbe Urteil über die Regierung Philipp des Schönen zurückzuhalten, zieht man die Gesamtwirkung in Betracht. Und nicht das geringste Stud von dieser Wirkung, der Einbuße an der sittlichen Autorität des Königtums, ist der Unterdrückung des Templerordens zuzuschreiben. Somit müffen wir unser Urteil über die Erfolge von Philipps Regierung dahin zusammenfassen, daß der Glanz derselben, die im Königtum sich konzentrierende nationale Kraft, die sie uns oft als eine Höhezeit fran= zösischer Geschichte erscheinen läßt, niehr als man bisher vielfach gethan hat, dem Verdienst seiner Vorgänger, vor allem des h. Ludwig, zugemessen werden nuß; ihre Schwäche, wo nicht Hohlheit, dagegen, die sich in ihrem schnellen Verfall manifestiert, gleichfalls mehr, als oft geschehen ist, Philipp dem Schönen selbst denn wie seinen Nachfolgern in die Schuhe geschoben merden muß.

Tropbem ist eine gewisse Größe seiner Politik nicht zu verkennen, die nicht bloß deren ungewöhnlichen momentanen Erfolg ver= anlaßt hat, sondern die auch, wenn sich mit ihr nicht jene schweren Mängel verbunden hätten, seine Regierung in der That zu einer der wirkungsvollsten, für die Entwicklung des Staats nach allen Seiten wohlthätigsten gestaltet Diese Größe besteht eben in ber Rücksichtslosigkeit, mit der Philipp seine Pläne verfolgt, und daß diese Rücksichtslosigkeit nicht privaten Leiden= schaften gilt, sondern dem, was sein scharfer Blick in diefer entscheidungs= vollen Übergangszeit als Wohl des Staats, das ist ihm die absolute Monarchie, erkannt hat. Wohl bleibt es dabei, daß "Rücksichtslofigkeit allein noch nie einen Herrscher groß gemacht hat, so oft wir sie unter den Eigenschaften derselben finden, sondern, wo sie allzusehr hervorsticht, sein Andenken in der Erinnerung mit einem Makel behaftet, und ohne diesen Makel auch Philipp nicht geblieben ist"). Aber darüber dürfen wir boch nicht die nur zum Teil von der Folgezeit wieder rückgängig ge= machten Erfolge seiner Regierung vergessen. Trop aller persönlichen Schatten=

<sup>1)</sup> Bontaric a. a. D.

seiten seines Charakters sind, zumal im Verhältnis zu der Kürze der Zeit, doch bedeutende Dinge erreicht worden. Hören wir, wie Boutaric 1) die= selben zusammenfaßt: "Die auswärtige Politik Heinrichs IV. und Richelieus inauguriert, die Feudalität gedemütigt, die Verwaltung eingerichtet, die Trennung der geistlichen und der weltlichen Macht vollzogen, die Justiz geregelt, die Armee organisiert, die Finanzwissenschaft geschaffen und, um das Werk zu krönen, die Nation (auch eigentlich eine Schöpfung Philipps gegenüber den einzelnen Ständen) zum erstenmal in den Generalständen versammelt": alles zusammen nichts Geringeres als das Ende des Mittel= alters bedeutend. Dem stehen freilich als den schließlichen Erfolg vielfach in Frage stellende Dinge jene bereits gerügten Gigenschaften, die Unwahr= haftigkeit und Ungerechtigkeit des ganzen Systems, entgegen, die äußerlich ihre konzentrierte Sühne in Flandern finden, durch das jene Politik bitter gerächt werden sollte. So sagt auch Boutaric?): "Der Schatten für die Regierung Philipps ist Flandern; dies das Hindernis, an dem sich seine Plane brechen sollten, die Quelle all des Unglücks für Frankreich, der Anforderungen des Fiskus, der Münzveränderungen, der Erschöpfung der Finanzen, des Niedergangs der Industrie, der allgemeinen Mißstimmung, der Unzufriedenheit aller, des Mißtrauens seitens der Fürsten und der Maßregeln der Strenge, zu denen sich die Regierung genötigt glaubte, um Empörungen zu erfticken." Gewiß eine inhaltsschwere Un= glückslifte, schwer genug, um jenen Erfolgen das Gegengewicht zu halten. Dennoch sind diese, zumal in ihrem augenblicklichen Gewinn, bedeutend genug, um auf eine ungewöhnliche Kraft zurückzuweisen und die Frage nahezulegen, durch welche Mittel sie erreicht wurden?

Die Antwort barauf liegt immer wieder in erster Linie in jener Rücksichtslosigkeit, die Boutaric zu dem Bekenntnis zwingt: "Seine Zwecke zu erreichen, gebraucht er alle Mittel." Aber welches waren diese Mittel? Da ist vornean ein geistiger Faktor zu nennen, der Philipp in merkswürdiger Weise zu Hilfe kam und den wir in einer Zeit, wo es der Kirche nahezu gelungen schien, alles unter ihren Hut zu bringen, nicht vermuteten, wüßten wir nicht, wie sehr eben jenes Streben nach einer unwahren Universalherrschaft die Reaktion in den einzelnen Nationen weckte und wecken mußte: wir meinen das neuerwachte Nationalbewußtsein. Erwacht vor allem infolge der Wirkung der Kreuzzüge, welche mit ihrem gemeinsamen Wetteiser aller abendländischen Bölker nach einem und demsselben Ziel und Kämpfen auf einem und demselben Boden den beteiligten Nationen erst recht ihre Unterschiede offenbarten und durch den Vergleich

<sup>1) &</sup>quot;La France sous Philippe le Bol", p. 430. — 2) Ebenta p. 434.

mit anderen die Eigenheit um so klarer zum Bewußtsein brachten. allem die französische Nation, die an den Kreuzzügen von Anfang an in einer Weise teilgenommen hatte, daß diese vielfach, so besonders im Orient, einfach als ein fränkisches Unternehmen aufgefaßt wurden und welche, trot des schließlichen Mißerfolgs, den französischen Namen mit einem Nimbus umgaben, der in den "Gesta Dei per Francos" zum Ausdruck gekommen ist, verdankte den Kreuzzügen nicht bloß ein mächtig gesteigertes Selbstund Nationalbewußtsein überhaupt, sondern auch das einer speziellen göttlichen Mission, aus welcher von selbst der Anspruch auf besondere Beachtung seitens der kirchlichen Faktoren und besondere Rechte gegenüber diesen flossen. Verkörpert sah sich dieses Nationalbewußtsein in dem h. Ludwig, jener königlichen Figur, die trot ihrer Niederlagen eben in dem heiligen Krieg mit einem Nimbus heiligen Heldentums umgeben wurde, der zur Bildung jenes einheitlichen Nationalbewußtseins, d. h. jenes französischen Nationalstolzes, nicht weniger beigetragen zu haben scheint als die planmäßigen, von maßvoller Weisheit getragenen Maßregeln dieses seltenen Fürsten. Diese hatten bereits das Hauptziel seines Enkels Philipp des Schönen, die Vereinigung von ganz Frankreich unter der eigentlich königlichen Macht, mitbefaßt und mit der Erwerbung des Südens, der Grafschaft Toulouse, als Beute der Albigenserkriege, einen wesentlichen Stein diesem Gebäude eingefügt. Mit je größerem Selbstgefühl die französische Nation auf ihre in diesem Nationalheros personifizierten Leistungen zurücklickte und je unanfechtbarer sie damit den Beweis für ihre besonderen Verdienste um die Kirche erbracht sah, um so mehr mußte sie sich in der Behandlung ihres Königs von seiten Bonifazius VIII., vollends wie Philipp ihr diese darzustellen wußte, beleidigt fühlen, um so gewaltiger mußte sich jenes gesteigerte Nationalbewußtsein gegen die ihm vom Papstum angesonnene Erniedrigung aufbäumen. In diesem Gefühl sehen wir die gesamte Nation ohne Unterschied des Ranges und Standes einig, am meisten den von Philipp erst eigentlich geschaffenen oder vielmehr in seine Bedeutung eingesetzten dritten Stand, daneben nicht viel weniger aber den Klerus, wenigstens teilweise. Was für eine wertvolle Bundesgenossen= schaft für seine Kämpfe und zwar mehr noch gegenüber der Feudalität als gegenüber Papst und Kirche sich Philipp in jenem dritten Stand, der in den "Generalständen" zum erstenmal neben Klerus und Adel als ein gleichberechtigtes Glied in der Vertretung der Nation anerkannt wurde, gewann und wie sehr er es verstand, diese Unterstützung auszunützen, ist bekannt. Nur daß auch hier vielleicht noch mehr betont werden dürfte, wie es sich bei den Berufungen jener Generalstände unter Philipp dem Schönen weniger barum handelte, die freie Meinung der Vertreter der

Nation zu hören, als vielmehr, den königlichen Beschlüssen die Zustim= mung einer möglichst breiten Grundlage zu gewinnen und dadurch um so mehr zu imponieren bezw. zu schrecken. Auch barum handelte es sich, einen Stand gegen den andern auszuspielen und die ganze Nation um so ungenierter seinem Willen dienstbar zu machen, z. B. dem Widerspruch gegen das königliche Besteuerungssystem von vorneherein vorzubeugen. Wie sehr diese Unfreiheit empfunden und, wenigstens von den höheren, politisch geschulteren und selbständigeren Ständen, Abel und Geistlichkeit, jene Ab= sicht vielfach durchschaut wurde, sehen wir an dem geringen Gifer, der für die Teilnahme an jenen Versammlungen von dieser Seite entwickelt wurde: den zahlreichen Entschuldigungsschreiben von seiten des Abels, die in dem Trésor des Chartes 1) noch heute niedergelegt sind und die geringe Begeisterung des in die Verhältnisse eingeweihten und mit den Templern durch zahlreiche Beziehungen verknüpften Abels zur Mitwirkung am Sturze des Ordens zeigen, steht als bezeichnende Parallele das Edikt des Königs zur Seite, daß diejenigen Prälaten, welche ausblieben, die Rosten der Erscheinenden zu tragen hätten. Da sehen wir, wie wenig Entgegentommen im allgemeinen Philipp bei diesen Klassen fand und wie man in diesen Kreisen wohl durchschaute, daß es Philipp keineswegs um den Willen der Nation, sondern nur um seinen eigenen zu thun war, für den er bei den erst durch ihn zu politischer Bedeutung bernfenen Vertretern des dritten Standes eine um so willigere und bequemere Grundlage fand, je mehr diese auf gespanntem Fuße mit den beiden anderen Ständen, vor allem mit den vom König meistgehaßten Feudalherren, standen. Indes, wenn auch Philipp weit davon entfernt war, für die wirkliche Freiheit der Nation sich zu erwärmen, oder auch nur diese Freiheit befördern zu wollen: thatsächlich haben jene Versammlungen doch in befreiendem Sinne gewirkt, indem damit das späterhin so bedeutungsvolle Organ geschaffen murde, durch welches die Stimme der Nation sich vernehmen lassen konnte und durch welches deren Meinung wenigstens da, wo sie mit Philipps Intentionen übereinstimmte, zu lautem Ausbruck gelangt ist. Es stimmte aber diese Nationalstimmung mit Philipp überein überall, wo er die nationale Ehre und den nationalen Stolz vertrat. Und daß es Philipp verstand, seine eigenen Zwecke möglichst mit den nationalen Interessen zu kombinieren, dies ist, wie bereits bemerkt, das Große seiner Politik, welche ihr, soweit sie sich auf dieser Bahn hielt, den Erfolg garantierte, indem sic sie in den Stand setzte, mehr als einmal und gerade bei den am

<sup>1)</sup> Templiers J. 414: vgl. Boutarie, Revue des quest. hist. XI, 7 und Schottm. I, 169.

weitesten reichenden unter seinen Handlungen an das Gewissen der Nation zu appellieren. Und mit welcher Begeisterung dieser Appell von den eigentlichen geistigen Wortführern der Nation aufgenommen wurde und welch ein Sifer in diesen glühte, unter der Agide von Philipps Monarchie für Frankreichs Größe einzutreten und zu wirken, in einem Grad, daß Philipp selbst oft mehr als der Geschobene denn als der Schiebende erzscheint, sehen wir an Männern wie Pierre Dudois u. a., die in ihrer Nühlichkeit erkannt und ihnen so freien Spielraum gewährt zu haben keinen der geringsten Ruhmestitel Philipps bildet, ein Zeugnis für seinen überlegenen politischen Verstand.

Weniger beachtet ist im allgemeinen bisher worden, wie Philipp auch den Klerus auf seine Seite zu bringen verstand. In dem Streit zwischen ber geiftlichen und weltlichen Macht, um den es sich bei Philipps Hauptaktionen in erster Linie drehte und für welchen auch der Templerprozeß eigentlich nur eine Phase bilbet, mußte dieser von Hause aus auf der ersteren Seite, der kirchlichen, stehen. Indes hat sich das französische Nationalgefühl seit seinem Erwachen fast zu allen Zeiten bei diesem Volke auch in seinem Klerus stärker erwiesen als das einzelne Standesinteresse. Und daß dieses Interesse mit dem ihrigen keineswegs immer zusammenfiel, sondern oft im Gegenteil weit genug auseinander= klaffte, dafür sorgte die Kurie selbst durch Übertreibung ihrer Ansprüche eben auf bem Gebiet, wo sie am empfindlichsten auch von den Prälaten empfunden wurden, auf dem Gebiete des Zahlens, der kirchlichen Besteue-Wie sehr im Verlauf der Kreuzzüge die Kurie es verstanden hat, auch diese großartigste und allgemeinste Bewegung der Christenheit selbst ihren eigenen Angehörigen, den Dienern der Kirche, verhaßt zu machen, baburch, daß sie sie zu einer Finanzquelle ersten Rangs, zu einem Mittel, die ganze Kirche zu besteuern, umschuf, wie es in dieser Ausbehnung kaum ein zweites wieder gegeben hat, ist ja sattsam bekannt; ebenso wie diese Kreuzzüge und Kreuzzugszwecke herhalten mußten auch in einer Zeit, wo auf Verwirklichung solcher Kreuzzüge immer weniger Aussicht war, unter Klemens V. so gut wie unter Bonifazius VIII. Denn die Kirche, einmal an solche Ausgaben im großen Stil gewöhnt und eben im Kreuzzugszeitalter zu einer Weltmacht ersten Rangs, ja über alle Weltmächte, erhoben, bedurfte zur Erhaltung ihrer Macht wie bes dazu gehörigen Glanzes fortwährend mehr als königlicher Einkünfte, und in Ermanglung einer eigentlichen materiell-irdischen Unterlage dafür blieb nichts anderes übrig, als ihre geistliche Macht fortwährend auszubeuten, und die nächste Grundlage hie= für bot wieder die Kirche mit ihren Dienern im weitesten Sinn, die dann schen mußten, wie sie sich dafür an den Laien schadlos halten konnten: was sie bekanntlich meist auch fertig brachten. Aber bis diese ganze Ma= schinerie glücklich in Gang gebracht war, daß sie tadellos und in arithme= tischer Progression nach unten fungierte, wurden vor allem die nächst= obersten Glieder in vermehrtem Grad herangezogen, mit anderen Worten: mußten die Prälaten doppelt bluten. Und Klemens V. war derjenige Papst, dem es, schon wegen der neuen Lage, in welcher er das Papsttum vorfand, und noch mehr, in welche er es brachte, zufiel, diese kirchliche Besteuerungskraft in ein System zu bringen. Es paßte damit offenbar auch seine persönliche Begabung, sein Naturell, besonders zusammen. Denn welche Fähigkeiten er in dieser Richtung besaß, zeigt am deutlichsten die Aufzählung der Schätze, die er seinem Nachfolger hinterließ und welche als die ersehnte materielle Grundlage einen äußerst wertvollen Beitrag zur Erhöhung des Papsttums von Avignon lieferten 1). Natürlich, daß dieses System auch lokal wieder diejenigen am nächsten treffen mußte, die ihm in dieser Hinsicht am nächsten standen: die französischen Prälaten, Kirchen und Klöster, die gallicanische Kirche überhaupt. Wie schwer auf dieser der Dank, daß einer der Ihrigen zum Pontisex maximus erkoren worden war und sich dazuhin dauernd in ihrer Mitte aufhielt, lastete, dafür stimmen nicht bloß so ziemlich sämtliche gleichzeitige Chroniken, die Chronik von St. Denns so gut wie die bei Baluze vereinigten vitae Clementis V. oder Villani überein, sondern offenbart am besten die Beschwerde, zu welcher sich die französischen Prälaten einstimmig aufrafften, und die sie, für Clemens ein überaus empfindlicher Schlag, gegen den Papst bei Philipp vorbrachten, wie die ziemlich klägliche und die Berechtigung jenes Schrittes kaum bestreitende Antwort, mit ber sich der Papst, wie ein Angeklagter vor seinem Richter, vor dem König zu entschuldigen suchte 2).

Freilich lastete Philipps Hand kaum minder schwer auf der französischen Kirche<sup>3</sup>). Der Unterschied war nur, daß man es von ihm allmählich gewohnt war, im Namen des Vaterlandes belastet zu werden, mehr aber noch, daß sich gegen ihn einfach nichts machen ließ. Dagegen waren

<sup>1)</sup> cfr. Maurice Faucon, "Les arts à la Cour d'Avignon sous Clemens V. et Jean XXII. (1507—1334), d'après les Registres caméraux de l'Archivio segreto vaticano, in Mélanges d'Archéologie et d'Histoire, II. J. 1882. — 2) Daß Schottm. I, 87 biese Antwort (sie steht bei Baluze II, 38 f.) "in sich würbevoll gehalten" findet, hängt offenbar mit seinem Bestreben, den Papst möglichst zu rechtsertigen, zussammen. Andern wie Wend hält es schwer, darin viel "Würdevolles zu sinden". — <sup>3</sup>) Bgl. die Zusammenstellung, welche Boutaric (im 4. Kap. des X. Buchs, p. 277 bis 290) über die Zehnten und kirchlichen Beiträge überhaupt gibt, die Philipp der Schöne sich verwilligen ließ und die nach seiner Bereicherung insgesamt mehr als 400 Will. Franks (nach heutigem Geld) ausmachten, ein Zeugnis, wie wenig die der Kirche im Prinzip gewährte Steuerfreiheit für einen Monarchen wie Philipp ein hindernis war.

die mit der Festsetzung des Papsttums unter Klemens V. in Frankreich bem Klerus dieses Landes plötlich erwachsenden Lasten neue und wurden um so unwilliger empfunden, je mindere Autorität dasselbe Kirchenoberhaupt in seinem Heimatland genoß und je mehr seine höchste Gewalt als eine nur nominelle, in Wirklichkeit von dem Könige abhängige erkannt Eben die Männer der Kirche bekamen dieses Berhältnis meisten und auch in der Hinsicht zu fühlen, daß Gefügigkeit gegen= über Philipps Willen sich von selbst auch kirchlich bezahlt machte, einfach, weil er der Mächtigere, um nicht zu sagen, Allmächtige, Thatsächlich ging, wollte man in der Kirche etwas werden, ohne boch zu ben Nepoten Klemens' V. zu gehören, ber Weg über und so durch Philipp; und zwar in dem Grade, daß, wo beide Willen gegeneinander maren und sich widersprachen, doch kein Zweifel sein konnte, welcher von ihnen der entscheidende sein werde: nämlich ausnahmslos der Wie rucksichtslos dieser seit dem Aufkommen Klemens' V. es verstand, seine Superiorität zumal in den praktischsten und so thatsächlich wirkungsvollsten, den Personalfragen, geltend zu machen, bafür liegt bei Baluze seit nahezu zwei Jahrhunderten eine reiche Fülle von Belegen vor, ohne daß diese Quelle indessen nach Gebühr verwertet worden märe. Erst Lavocat hat nach etlichen Ansätzen bei Havemann und Schottmüller auf dieses Kapitel ein spezielleres Augenmerk gerichtet und bavon zur Beleuchtung bes ganzen Verhältnisses zwischen Papst und König ergiebigeren Gebrauch gemacht. Will man diese, für unseren Prozeß so unendlich weitreichende, wo nicht den Schlüssel des Ganzen bietende, Situation genügend verstehen und begreifen, woher eigentlich die Fügsamkeit stammt, die in der Templerangelegenheit gerade die Männer der Kirche, die Prälaten von Frankreich, dem Könige gegenüber entfalteten, so vergleiche man boch nur, auf welche Weise z. B. die Bischöfe von Auxerre 1), Laon 2), Avranches 3), Bayeur 4) zu ihren Sitzen gelangt sind, nämlich einfach da: durch, daß sie als "fideles clerici nostri" von Philipp dem Papste, der deshalb das Wahlrecht der betreffenden Domkapitel kassieren mußte, auf: gedrungen worden sind, und man bekommt einen Einbruck bavon, wie Philipp es verstand, "treue Dienste" königlich und doch zugleich so, daß es ihn nicht bloß nichts kostete, sondern erst recht zu neuem Vorteil ge: reichte, auf Kosten der Kirche, zu besohnen, und wie wichtig es für das

<sup>&#</sup>x27;) Baluze II, 85 f.: Hier wird es der "clericus" Philipps P. des Gres (de Gressidus) II, 187 auf deuselben Sit P. de Bellapertica, gleichfalls vorher dasselbe, ernannt. — ') Bal. II, §7; wichtig wegen der mit diesem Sit verbundenen Paires würde. — ') Bal. II, 87. — ') lbid.; hier handelt es sich um Wilhelm Barnet, gleich den vorhergehenden a. 1306 ernannt.

Avancement innerhalb der französischen Kirche war, sich durch besondere Leistungen — umsonst that Philipp nichts — die königliche Empfehlung zu verschaffen. Aber auch bei den vom Papste direkt, d. h wieder unter Um= gehung der Nächstberechtigten, der Diözesankapitel, ernannten Bischöfen von Clermont, Limoges, Bayeux 1), Langres 2), Agen, die der Papst dem Wohlwollen des Königs speziell empfiehlt, indem er um ihre Bestätigung bittet, wird die Wirkung kaum eine viel andere gewesen sein. man, was für ein vorsichtiger, die Gunft seiner Lage vor allem in den Personenfragen aufs äußerste ausnützender, mißtrauischer und überallhin seine Spione entsendender Monarch Philipp der Schöne gewesen ist, so wird man es für selbstverständlich finden, daß nicht leicht ein dem König mißfälliger ober ihm Trot zu bieten fähiger Prälat auf einen bischöflichen oder gar Metropolitansit in Frankreich gelangt ift, solange er, Philipp, die Kirche beherrschte, d. h. in der Hauptsache mährend des ganzen Pontifikats Klemens' V. In welcher Weise sich bann aber solche Areaturen für ihr Emporkommen erkenntlich zu zeigen suchten und wußten, das zeigen die Protokolle des Prozesses gegen die Templer an mehr als einem Ort beutlich genug, wenn man auf die Behandlung achtet, der die Angehörigen des Ordens von dem Tag ihrer Verhaftung bis zu dem ihres Erscheinens vor der päpstlichen Kommission in Paris in den verschiedenen Diözesen Frankreichs unterworfen worden sind, worüber wir bei Besprechung des Ergebnisses der Diözesanuntersuchungen das Genauere bringen Das klassische Beispiel bafür ist der bekannte Erzbischof von werden. Sens Philipp de Marigny, der, auf Philipps hartnäckiges, mit un= verschänter Rücksichtslosigkeit betriebenes, Verlangen bem widerstrebenden und Ausflüchte suchenden Klemens V. endlich abgetrott, seinen Dank gegen ben königlichen Promotor bamit bekundet, daß er alsbald biejenigen Ordens= genossen, die zu seiner, besonders wichtigen, Provinz gehörten und die trotz ihrer früheren Geständnisse es magten, vor der Kommission des Papstes sich zur Verteidigung bes Ordens bereit zu erklären, dieser Kommission ohne weitere Umstände abnimmt und in ihrem Angesicht, während sie behufs der Untersuchung über die Schuld oder Unschuld des Ordens als Ganzem zur Verteidigung desselben auffordert, auf dem Scheiterhaufen verbrennen läßt. Daß dann auf dem Schlußkonzil von Vienne die französische Kirche sich von der übrigen dadurch unterscheidet, daß ihre Prälaten im Gegenfat zu der weit überwiegenden Majorität die Schuld des Ordens für erwiesen halten, wird niemand mehr wundernehmen noch hinsichtlich

<sup>1)</sup> Hier handelt es sich um eine frühere Ernennung aus dem J. 1305. cfr. Bal. II, 61. — 2) Zweimal, cfr. Bal. II, 64 und wieder II, 78.

ber Ursache ein Rätsel sein können. Bemerkenswert ist diese Verschieden= heit des Schlußurteils je nach den verschiedenen Nationalitäten hier nur darum noch, weil sie zeigt, wie trot Vorhandenseins der uns bereits bekannten allgemeinen Antipathie der Prälaten und Diözesangeistlichkeit gegen die geistlichen Orden überhaupt und die Templer speziell doch keine Rede bavon sein kann, daß diese Stimmung allein schon entscheidend für die Verurteilung des Ordens ins Gewicht gefallen ist, ob sie auch schuld gewesen sein mag, daß ein eifrigeres, wärmeres Eintreten für den Orden von dieser Seite nicht vorgekommen zu sein scheint und in mancher Beziehung ben Prälaten von Frankreich da, wo jene Nißstimmung besonders verbreitet sein und Grund haben mochte, ihr Eingehen auf Philipps Pläne und Absichten gegen den Templerorden um so mehr erleichtert, zum Teil auch jene persönliche Gehässigkeit hervorgerufen haben mag, mit der manche Bischöfe ihren Anteil an der Untersuchung betrieben haben. Alles in allem war somit, wenn auch nicht von der Hierarchie überhaupt, so boch von dem französischen Klerus für die Templer nichts zu hoffen, weil dieser vollständig in der Hand und so aus äußeren wie inneren Gründen zu Willen Philipp des Schönen war.

Noch abhängiger vom König war der andere kirchliche Faktor dieses Prozesses, die Inquisition. Zwar theoretisch war, wie wir gesehen haben, dieselbe unter allen kirchlichen Instanzen die unabhängigste, weil nur der Kurie unmittelbar verantwortlich. Praktisch aber war das h. Offizium, schon weil es der eigenen festen Ginkünfte ermangelte und sein Personal ein geringes, weit unzulängliches war, überall auf die Unterstützung derjenigen Macht, welche die thatsächliche Gewalt in Händen hatte, angewiesen, d. h. in Frankreich auf die des Königs. Ja, hätte die Kirche, d. h. die Kurie, die Macht besessen, welche sie unter Bonifazius VIII. in Anspruch nahm und hundert Jahre zuvor, unter Innocenz III., in manchen Ländern, wenn auch nicht gerade in Frankreich, in Wirklichkeit besaß, bann würde das h. Offizium, das für derlei Dinge eine feine Nase besaß, sich wohl gehütet haben, sich auf eine Sache von so weitreichender und so unmittelbar die Kurie berührender Natur einzulassen, ohne der absoluten Zustimmung jener obersten Instanz sich zuvor versichert zu haben, so erregt sonst diese geistlichen Richter nach neuer Arbeit ausschauten, und so willkommen jede Beute ihrem seelsorgerlichen Fanatismus war. Aber diese Zeiten waren vorbei, wie bas Attentat von Anagni mit jäher Klarheit plötlich aller Welt zeigte. Und daß vollends nicht baran zu denken war, daß einem Philipp dem Schönen gegenüber Klemens V. in Frankreich die Rolle spielen konnte, die ein Bonifaz VIII. in Rom nicht hatte durchführen können, davon lieferte ja jeder Tag dem Mitlebenden sonnenklare Beweise. Er zeigte jedem Sehenden, daß in Frankreich nicht nur die höchste weltliche, sondern auch die höchste geistliche Macht Philipp in Händen hatte und daß es schwer war, mit ihm etwas nicht zu Wie hätten da einem Inquisitor Bedenken kommen sollen, seines Amtes zu warten, wo er dieser Unterstützung sicher war? kommt, daß die Inquisition Philipp gegenüber sich nicht bloß abhängig, sondern auch vielfach verpflichtet wußte. Denn von Hause aus mar Philipp gut Freund mit ihnen, ja die Dominikaner, benen in Frankreich das h. Offizium mit wenig Ausnahmen anvertraut war, hatten ihm mannig= fache Bevorzugung zu verdanken. Ihnen galt nicht bloß nach seiner lett= willigen Verfügung der Hauptanteil seiner Vermächtnisse, ihnen baute er, wesentlich unter dem Einfluß des bei ihm viel geltenden Inquisitors von Carcassonne, Geoffroi d'Ablis 1), den Konvent von Poissy, wo er so oft weilte, ihnen überließ er seinen Leichnam, sondern gleich zu Anfang seiner Regierung überließ er ihnen, den Dominikanern von Paris, das Herz seines Baters trot ber Beschwerden des Abts von St. Denis, ber es für sich reklamierte, 2) eine Auszeichnung, die ihm von den Dominikanern während seiner Regierung mit reichen Zinsen gedankt worden ist. Tropbem meint Boutaric, gestütt auf seine mannigfachen Maßregeln zur Beschränkung der Inquisition im Süden von Frankreich: Philipp "scheint wenig Sympathie für dieselben gehabt zu haben"3). Und allerdings war er allmählich nicht nur nahe daran, ihnen Beschränkungen aufzulegen, die einem Berbote gleichkamen4), sondern neigte eine Zeitlang auch dazu, der von der kühnen Beredsamkeit des Franziskaners Bernard Delicieux ) getragenen und geschürten Empörung des Südens gegen die unheimliche Schreckensherrschaft des h. Offiziums durch Fallenlassen ihrer Quäler Genugthuung zu leisten. Daß es sich aber auch hier um Politik und nicht um prinzipielle Abneigung gegen sie handelte, zeigt der mehrmalige, das einemal in Beschränkung, dann wieder in Erleichterung der Inquisition sich vollziehende, Wechsel seiner Maßregeln. Und wenn auch schließlich mit der hier bleibend gewordenen Bestimmung von 1301, daß die Inquisition ohne Einverständnis des Bischofs keine Verhaftung vornehmen sollte, einige Beschränkung berselben herauskam,

<sup>1)</sup> Bgl Molinier p. 126 und seinen besonderen Anteil am Templerprozeß im 5. Kap. — 2) Boutaric p. 421. — 3) Im IV. Buch, 3. Kap., p. 84. — 4) So vor allem mit dem Erlaß von 1291, der sestsetzt, daß der weltliche Arm nur den "ofsenstundigen" Retzern geliehen werden sollte, wodurch die Entscheidung in die Hand des königlichen Beamten gelegt worden wäre. — 5) Bgl. über diesen merkwürdigen Mann Lea II, p. 75 ss. Auch Fridolin Hossmann in seiner zweibändigen, wenn gleich nicht auf der Höhe wissenschaftlicher Ansprücke stehenden Geschichte der Inquisition widmet ihm ein sehrreiches Kapitel.

und Philipp 1301 selbst die Absetzung des Inquisitors Fulco von Toulouse durchsette: so zeigt die ganze Behandlungsweise doch, daß ihm un= sympathisch und mit seiner politischen Auffassung unverträglich das abso= lutistische Verfahren der dort ihr Wesen treibenden geistlichen Tyrannen und ihm die Hauptsache war, auch sie der Kontrolle seiner eigenen oder wenigstens der in seinem Machtbereich stehenden Behörden zu unterwerfen; nicht aber, ein Institut, von bessen Nütlichkeit ihn schon seine, für Philipp in erster Linie in Betracht kommende, Einträglichkeit 1) während der Regierung seiner Vorfahren wie unter seiner eigenen überzeugt hatte, wirklich aufzuheben ober zu vernichten. Vollends nachdem der Sturm gegen die Inquisition in Languedoc sich schließlich mit dem Gedanken des offenen Abfalls von Frankreich und Anschluß an den König von Mallorca verbunden hatte, den Philipp mit der ganzen Rachgier seines rücksichtslosen Zornes an den Bürgern von Carcassonne rächte, scheint die Inquisition, obgleich ihr nie das Herz des Königs gehörte — bei einem solchen Monarchen fragt es sich, ob er überhaupt ein Herz hatte? — wieder in vollem Umfang in ihr Gehör bei Philipp eingesett worden zu sein 2) und schenkte der König, wenn er auch weit davon entfernt war, ihren möglichen Mißbrauch zu übersehen, schon um ihrer erkannten trefflichen Verwertbarkeit willen dem Dominikaner-Juquisitor Wilhelm Imbert, der zugleich sein Beichtvater war, in so ausgebehntem Maß, als davon bei Philipp die Rede sein konnte, sein Vertrauen. Und daß die Inquisition ihrerseits hiefür dankbar war, um so mehr, je mehr sie in den vorhergehenden Händeln die Wichtigkeit der königlichen Gnade erkannt hatte und je weniger sie bei Rle= mens V. auf sonderliche Gunst — daran kommen wir gleich nachher rechnen durfte, dafür liefert eben der Templerprozeß den vollgültigen Be-In diesem verschafft sie in ihrem Zusammenwirken mit ben königlichen Beamten, Gefängniswärtern und Henkern der Anklage gegen den Orden eine Grundlage, welche durch keinerlei Instanz hernach mehr zu erschüttern fein follte.

Wie ist nun aber Philipp an die Templer gekommen? Die Frage hat mancherlei Antworten gefunden. Neben der Ketzerei des Ordens als alleiniger 3) oder wenigstens mitwirkender 4) Ursache sind alter Haß gegen den Orden aus politischen Motiven, weil der König in demselben einen Bundesgenossen des Papsttums wie der Feudalität, seiner beiden Hauptgegner, erblickte und endlich — last not least — einfach

<sup>1)</sup> Über biese Einträglichkeit s. Lea III, p. 254. — 2) Bgl. jenen vorhin bereits erwähnten Einfluß des Inquisitors von Carcassonne (1303—1316) Geoffroi d'Ablis. — 3) So die frühesten Apologeten Philipps mit Dupun an der Spițe. — 4) So in der Hauptsache Prut, in verschiedener Abstusung.

Habsucht als treibende Beweggründe genannt worden. Daß letteres Motiv jedenfalls wesentlich mitheteiligt ist, wird so ziemlich von allen Geschichtschreibern der Templer oder Philipps zugestanden, von Boutaric, Wenck, Lea so gut wie von Le Jeune, Raynouard, Havemann, Schottmüller, Lavocat, bis zu einem gewissen Grad ja auch von Prut. Nur über das Maß des Anteils an der Schuld, der diesem Beweggrund zukani, weichen die Ansichten von einander ab. Lea ist geneigt, denselben für die alleinige oder wenigstens für sich genügende Ursache zu halten, und bedenkt man die fortwährende, und zumal in seinen Jahren besonders gesteigerte, finanzielle Not Philipps und wie wenig wählerisch berselbe sich allezeit, vorher und nachher, in der Wahl seiner Mittel, dieser Not abzu= helfen, gezeigt hat, wie ba ber Reihe nach ein Stand um den andern bluten mußte, Juden und Lombarden geplündert wurden, die Kirche einen Zehnten um den andern verwilligen durfte, immer neue Steuern und Auf= lagen ersonnen und mit immer größerem Widerstreben, bis zur offenen Empörung gehend, ertragen wurden; wie der König mehr als einmal zu dem äußersten Mittel, der Verschlechterung der Münze, die ihm den Titel "Falschmunzer" eintrug, griff und wie trot allebem die Verlegenheit kein Ende nahm bis zu dem Jahr, das mit Verhaftung der Templer und Einziehung ihrer Güter endigte; würdigt man vollends nach Gebühr die Thatsache, daß von diesem Zeitpunkt an für etliche Jahre die Finanzen sich wesentlich besserten, also, daß für die ganze Regierungszeit Philipps als "gute Zeiten", d. h. als Zeiten, während deren gute Münzen im Umlauf waren, nur vier Monate bes Jahres 1303, dagegen die ganze Periode vom Juni 1306—Januar 1311 (daneben nur noch September 1313—1314) angegeben werden können!): so wird auch ein minder scharf= sinniger Beobachter sich bem Gindruck nicht entziehen können, daß diese Wirkung teine zufällige gewesen ist u. ebenso wenig zufällig die Ursache, der sie entstammte. Zu allem Überfluß zeigt noch ein im Trésor des Chartes sich befindendes Memorandum, daß eine Zeit lang die Absicht bestand, die Templer in ganz ähnlicher Weise zu behandeln, wie man es den Juden gemacht, die Philipp einfach aus seinem Lande vertrieb, um nachher gegen Bezahlung dieses Verbot wieder rückgängig zu machen: nur daß hiebei der Umstand übersehen wurde, daß das Templergut als kirchliches Besitztum den unveräußerlichen Rechten der Kirche unterworfen war 2).

Sicher ist also, daß die Absicht, den Besitz des Templerordens, dessen Umfang der König durch seinen früheren, mit Inventarisierung der Templer=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Ugl. Boutaric, XI. Buch, 6. Kap.: Münze, p. 305—326. — <sup>2</sup>) Wir ent= nehmen hiese Notiz wieder Lea III, p. 255.

güter verbundenen, Versuch der Einziehung vom Jahre 1267 1) bereits kennen gelernt hatte, und ber in der Zwischenzeit um so weniger aus seinen Augen gekommen sein konnte, je mehr er von dem Reichtum bes Ordens durch seine eigenen geschäftlichen Beziehungen zu ihm Proben bekommen hatte, auch dem selben nicht unbedeutend verschuldet worden war, sich zu Rugen zu machen von langer Hand her bestand. Nur fragt es sich, wie weit daneben noch jene anderen Faktoren in Betracht kommen? Unserem Eindruck nach dürfen dieselben nicht so kurzer Hand übergangen werden, wie Lea thut: um so weniger, als sie bis zu einem gewissen Grad die Handlungsweise des Königs noch am ehesten rechtfertigen. Zieht man den Charakter des Königs Philipp und seine Politik in Betracht, so springt in die Augen, daß es weniger persönlicher Haß gegen den Orden, als ein politischen Erwägungen entspringender Groll gewesen sein muß, mit dem der König persönlich dem Orden gegenüberstand, schon der Unbequemlichkeit wegen, die er für das Königtum hatte. Schon daß der Monarch, der rücksichtsloser als alle seine Vorgänger in seinem eigenen Willen die höchste Staatsräson erblickte, überhaupt mit dem Orden rechnen mußte, und daß diese Rücksichtnahme infolge des internationalen wie des kirchlichen Charakters des Ordens eine doppelt verwickelte und schwierige war, mußte ihm eine solche Gesellschaft innerlich aufs höchste zuwider machen. Und diese Stimmung konnte bei einem Manne wie Philipp durch Wohlthaten, die er ihnen verdankte, zumal wenn sie von für ein Herrscherbewußtsein so bemütigender Ratur waren, wie die beim Münzaufstand in Paris 1306 im Tempel gewährte Zuflucht vor dem Pöbel seiner eigenen Hauptstadt, mährend zu dieser Zeit die Bernichtung des Ordens bei ihm nicht bloß längst beschlossene Sache war, sondern auch er bereits eine Reihe von Schritten dazu bei dem Papste gethan hatte, nicht in ihr Gegenteil verwandelt, sondern, weil mit der Empfindung persönlicher Demütigung verknüpft, nur gesteigert werben. Und dann wurde auch durch eine solche vereinzelte Unterstützung, selbst wenn sie sich wiederholte, die Thatsache nicht aus der Welt geschafft, daß die Templer von Hause dem Papsttum als eine Art internationales Garbekorps besselben aufs engste verbunden maren, ein Band, bas durch die vielfachen Beziehungen des Ordens zu dem französischen Abel, dem zweiten Gegner Philipps, gerade für die französische Monarchie doppelt lästig und hemmend sich geltend machte. Aber auch sonst mußten sie im allgemeinen von einer Politik, die so auf Uniformität, Bernichtung aller Sonderrechte gegenüber der einen königlichen Gewalt, aus war und

<sup>1)</sup> Bgl. Prut, Entwidelung, p. 77 f.

ihr so zielbewußt entgegenstrebte, als ein Hindernis, ein aufhaltendes Slement empfunden werden, schon wegen der vielfältigen kirchlich=weltlichen Privilegien, die mit ihrem mittelalterlichen Ursprung verbunden der modernen Staatsentwicklung in jeder Weise im Wege standen. Insosern nun Philipp diese moderne Staatsentwicklung, in welcher die absolute Monarchie schon wegen ihrer einheitlichen Staatszusammenfassung ein notwendiges Glied der Rette bildete, thatsächlich, wenn auch mit mehr oder weniger personslicher Berechtigung, vertrat, hatte er unzweiselhaft ein Recht, gegen derartige hemmende Institute, wie der Templerorden eines war, um der Staatsraison willen konsequent, ja energisch, einzuschreiten. Nur die Art, wie er es that, auf dem Wege der Inquisition und mit dem Mittel der Anklage wegen Rezerei, ist durchaus zu verswersen, weil durch Lüge und Persidie gekennzeichnet.

Denn daß Philipp irgendwann an die keterische Schuld des Ordens selber geglaubt habe, ist für gänzlich ausgeschlossen zu erachten. Hätte er auch nur eine Spur von Verdacht in dieser Rich= tung gehabt, so bürfen wir es ihm zutrauen, daß er schwerlich so lange gewartet und so mancherlei andere Wege, zu seinem Ziele zu kommen, versucht hätte. Eben das Schwanken seiner Politik beweist, daß es nur Politik mar, was ihn leitete. Prut weist ja in seiner Entwicklung nach, welch mannigfachem Wechsel Philipps Politik gerade den Templern gegenüber unterworfen war, wie er zu Anfang es mit gewaltsamer Beschränkung des Ordens versucht; bann, nachdem dieser Versuch mißglückt ist, darauf aus ist, die Freundschaft und Unterstützung des Ordens, mit dem er mancherlei Pläne vorhatte, und welcher für seine Absichten auf Ronstantinopel und das Reich Jerusalem als einer französischen Sekunde= genitur als ein wichtiges Binbeglied bienen sollte, zu gewinnen; endlich, wie erst, als er auch diese Projekte, offenbar infolge des spröd konserva= tiven Charafters des Ordens, als gescheitert ansehen muß und der Orden in seiner Gesamtheit auf das von König Philipp noch 1303 angetragene Bündnis nicht eingeht, zu seiner anfänglichen Politik wieder zurückkehrt, der Unterbrückung. Wie leicht ihm dies von Anfang an geworden märe, sobald er eine solch unvergleichliche Handhabe, wie wirkliche Regerei im Orben sie bieten mußte, an der Hand gehabt hätte, sieht jeder; ebenso, daß er dann frühzeitig genug, mindestens von dem Augenblick an, wo jener Glaube sich in ihm festgesett hätte — und dafür müßten wir als spätesten Zeitpunkt die Stuhlbesteigung Klemens V., dem er ja alsbald mit jenen Anträgen kam, annehmen — barauf ausgegangen sein müßte, den Orden in der öffentlichen Meinung zu diskreditieren, auch badurch, daß er jede Berührung mit ihm möglichst vermieden hätte. Was Philipp der Schöne that, ist das Gegenteil hievon: nicht nur, daß er bis in die lette Zeit den Orden mit Gunftbeweisen auszeichnete; selbst persönlich sich demselben zu verbinden trug er kein Bedenken, indem er erst den Groß= meister Molay zur Patenschaft eines seiner Söhne berief, sodann bekanntlich noch am 12. Oktober 1307, am Vorabende der Verhaftung des Orbens, benselben bei der Beerdigung seiner Schwägerin Katharina, der Erbin von Konstantinopel, zusammen mit den höchsten Würdenträgern des Reiches einen Zipfel des Bahrtuchs tragen ließ. Das ist nicht das Berhalten eines Glaubenseiferers gegenüber einem Mann, den man inwendig als Ketzer verabscheut; das ist das Verhalten einer Kate, die ihr Opfer erst sicher macht, ehe sie sich auf dasselbe stürzt. Und daß Philipp das Perfide seiner Handlungsweise wohl fühlt, sehen wir an seiner offenkundigen Schen, den Opfern seiner Tücke von jenem Tage an persönlich noch einmal gegenüberzutreten. So wichtig Philipp diese Angelegenheit war und so unermüblich er die Verurteilung des Ordens betrieb: persönlich der Exekution Molays anzuwohnen oder während der langen Jahre seiner Haft ihn auch nur einmal noch vor sich kommen zu lassen, hat er sich wohl gehütet. Warum denn? Der unbefangene Menschenverstand wird nie anders urteilen, als: er hatte kein gutes Gewissen.

Daß Philipp aber schließlich, bei seinem letten Unterbrückungsversuch, zu dem Mittel der Inquisition, dem nur für religiöse Vergehungen eingesetzten Glaubenstribunal, griff, wird niemand wundernehmen, bebenkt, wie vielfach Proben seiner politischen Verwertbarkeit diese Institution allmählich von sich gegeben hatte, von bem Tage an, ba der ganze reiche Süben Frankreichs als eine Beute ber Glaubenskriege ber französischen Monarchie anheimgefallen war. Mit Recht weist Lea 1) darauf hin, wie eben um jene Zeit "der Strom der Konfiscationen von Languedoc anfing, trocken zu rinnen, während die Summen, mit denen er den königlichen Schatz für mehr denn ein halbes Jahrhundert gefüllt hatte, den Ruten gezeigt hatten, den eine wohl angewandte Reterverfolgung abwarf". Daß es aber ebensowenig Philipp verborgen geblieben ist, wie wenig dieses Schreckensgericht sich auf die wirklichen Schuldigen beschränkte und wie unterschiedslos es alles, was zu packen ihm einmal gelungen war, auch zur sichern Beute zu machen wußte: das sehen wir ja eben aus seinen Ordonnanzen nach Sübfrankreich, mit benen er einst den ärgsten Disbräuchen und Auswüchsen der Inquisitionsgerichtsbarkeit zu steuern gesucht hatte, beutlich genug.

Dazu kommt — als ein immer wieder zu betonender, weil noch lange nicht genug beachteter Umstand —, daß Philipp offenbar im Innern

<sup>1)</sup> Lea III, p. 254.

des Ordens selbst nicht wenig Verbündete, d. h. nicht bloß etliche Verräter, sondern geradezu eine eigene Partei besaß, als deren Haupt man jenen, von ihm überall besonders bevorzugten, zum Generalsteuereinnehmer er= nannten und mit Molay schon von der Großmeisterwahl an in unversöhn= lichem Gegenfat stehenden Hugo de Peraud ansehen muß 1). Offenbar war er durch diese Parteigänger so genau, als er wünschte, von allen Vorgängen im Orden, am besten von dessen Uneinigkeit und Zwietracht, aber auch von den mancherlei sonstigen üblen Dingen, die im Orden um= gingen und immerhin seine Reformbedürftigkeit bewiesen, unterrichtet. Außerdem gab es, wie den Prozesprotokollen zu entnehmen ist, nicht wenig ausgetretene oder hinausgeworfene Templer, die auf Rache sannen und den Orden mit Wollust und Genugthnung ins Unglück geraten sahen und ihr Möglichstes dazu verhalfen. So bedarf es kaum mehr jener Geschichte mit dem gefangenen Templer, der bald als ein Unbekannter, bald als der Prior von Monfaucon bezeichnet wird, und seinem Mitgefangenen, gewöhnlich als ein Florentiner Noffo Dei, bei Baluze Vita VI. als ein Bürger aus Béziers Squin von Florian betitelt?): wenn man dieser Geschichte auch immerhin den Wert einer populären Darstellung, in welcher bas Volksgemüt seine Ahnungen und wohl auch thatsächlich vorliegende Anhaltspunkte zur Erklärung des Vorgehens gegen den Orden in anekboten= hafter Weise zusammenfaßte, nicht wird absprechen können. Dergleichen Geschichten lassen sich ja, sind sie einmal aufgetaucht und von Mund zu Mund gegangen, schwer mehr ausrotten und zumal die Chroniken des nach greif= baren groben Personifikationen und Gestalten begierigen Mittelalters konnten eine solche umlaufende Volkserklärung kanm übergehen. Daß aber das Volksgeschwätz den Templern alle möglichen greulichen Dinge zutraute, ift zu natürlich, als daß es dafür einer besonderen Erklärung bedürfte. Es genügt, mit Lea auf die Geheimniskrämerei hinzuweisen, wonit die Templer ihre Versammlungen zu umgeben liebten, die jederzeit für das phantasiereiche Volksgemüt zur Quelle ber märchenhaftesten Geschichten geworden ist, sowie auf die ganz ähnlichen Dinge, die dem konkurrierenden Orben der Johanniter wie noch viel später den Deutschrittern nachgesagt Für Philipp war es jedenfalls genügend, zu wissen, daß ein ernster, einheitlicher Widerstand aus dem Orden selbst nicht zu erwarten sein werde, ja daß er sich offenbar Hoffnung machen durfte, es werde nicht bloß in den Reihen des Orbens selbst vielfach sein Vorgehen mit

<sup>1)</sup> Bgl. immer wieder bessen Berhalten im Prozeß! — 2) Bgl. Havem. p. 192, vor allem aber die eingehende Auseinandersetzung bei Schottmüller über die sogenaun: ten "Berräter des Ordens", I, 720 if., wo besonders dem Prior von Monfaucon seine richtige Stellung zugewiesen wird.

Schabenfreube begrüßt werden und so mannigsacher Unterstützung sicher sein, sondern auch und mehr noch, es werde der Schrecken und die Sinsschückterung infolge seiner Maßnahmen ein so allgemeiner sein, daß es nicht schwer fallen werde, ein Eingeständnis böser, den Orden unmöglich machender Mißbräuche zu erlangen. Für das nähere Detail, das aber nicht bloß sittlich bedenkliche Mißbräuche umfassen durfte, sondern in dem dognatische Abweichungen die Hauptrolle spielen mußten in, ließ er dann das Glaubenstribunal der Inquisition selber sorgen, die sich in solchen Fällen nie verlegen zeigte. Auch hier nicht.

Trozdem sollte es doch nicht so leicht gehen und der König mehr Schwierigkeiten finden, als er ursprünglich wohl gedacht hatte. Diese Schwierigkeit lag in bem internationalen Charakter des Ordens und bem infolge davon zur Mitwirkung unentbehrlichen Faktor, dem Papst= Daß Philipp mit diesem leichter fertig zu werden gedachte, als es nachher thatsächlich ging, war der schwerste Fehler in der Rechnung Philipps, der Punkt, wo es nicht klappte. Das macht, Philipp hatte die Persönlichkeit des Papstes, Klemens V., unterschätzt, so gründlich er gerade in dieser Hinsicht seine Vorbereitungen getroffen hatte, und auf Grund dieser Vorbereitung zu seiner Schätzung sich berechtigt glaubte. Trot aller persönlichen Bürgschaften, die Philipp in der Person des Papstes Klemens V. zu haben glaubte, war das Papsttum in ihm mäch= tiger und schwerer zu überwinden, als Philipp der Schöne rechnete. Aber doch ist es schließlich mit Hilse jener Verbündeten gezwungen worden und daß es sich zwingen ließ, das ist trop des geleisteten Widerstandes eine der schmählichsten Niederlagen, die es je erlitten, ein steter Flecken in der Geschichte seiner Kirche.

Die Frage ist: wie ging das zu?

<sup>&#</sup>x27;) Dies zur Erklärung, warum nicht mehr und in erster Linie solche Dinge, wie sie Ponzards Artikel an die Hand geben, unter die Anklagepunkte aufgenommen wurden. Man brauchte eben Repercien, und jenes waren nur Unsittlichkeiten.

## Viertes Kapitel.

## Alemens V. und sein Charakter. Bein Verhältnis zu Philipp dem Schönen.

Die Antwort liegt wieder in einer Person lichkeit, der des Trägers der Kurie, Klemens V. Und zwar kommt hier die Persönlichkeit in noch viel höherem Grad entscheidend in Betracht, als bei Philipp dem Schönen, insofern es eben diese, die Persönlichkeit Klemens V. war, die der Politik Philipp des Schönen unterlag. Nicht als ob dieser Papst so gar unbedeutend, geschweige benn ein solcher Ausbund von Verworfenheit oder Unfähigkeit gewesen wäre, wie er oft geschildert worden ist. Es hat ja gegen den Urheber des Exils von Avignon von jeher an den schwer= wiegenosten Vorwürfen nicht gefehlt, die um so leidenschaftlicher erhoben wurden, je tiefer die verhängnisvolle Wirkung dieses Exils für die Autorität der Papstkirche empfunden und in ihrer Tragweite erkannt wurde. So dürfen wir vielleicht ein gut Teil des dunklen Bildes, das der Italiener Villani in seiner Charakteristik von dem Papste Klemens V. entwirft 1), auf die Rechnung jener kirchlich=patriotischen Entrustung setzen. Gegenüber solchen Vorwürfen, die ihn nicht schlecht genug machen können, kommt den Bemühungen von anderer Seite, Klemens V. in ein helleres Licht zu rücken, wie z. B. von Schottmüller, ein gewisses Verdienst zu, um so größer, je mehr auch hier die wirklichen Leistungen betont werden. dieses Bemühen nicht gar zu weit gehen, zu einer Chrenrettung um jeden Preis werden, wozu auch bei Schottmüller mehr als ein bedenklicher Anjat sich findet. Sonst wirkt die Ehrenrettung schlimmer als die Verun= glimpfung. Dem wirklichen Historiker kann es weder um Verurteilung noch um Rettung zu thun sein, sondern nur um Verständnis zum Zweck der Erklärung, eben damit aber um gerechte Würdigung.

Zunächst ist festzustellen, daß es Klemens V. weder an der intels lektuellen Fähigkeit noch auch im allgemeinen an dem guten Willen gebrach, die erforderlich waren, eine derartige Angelegenheit wie die

<sup>&#</sup>x27;) Er neunt ihn (Maratori XIII, p. 471) "huomo molto cupido di moneta e simoniaco, che ogni beneficio per moneta in sua corte si vendea, e fu lusurioso che palese si dicea che tenea per amica la contessa di l'alagorgo" :c.

Templersache in die rechte Bahn zu leiten. Hinsichtlich ersterer muß uns schon seine Autorschaft ber Fortführung des großen Dekretalienwerks, in den nach ihm genannten "Klementinen", vor Unterschätzung bewahren. Sett sie boch wenigstens einen tüchtigen Kanonisten und Kenner bes firchlichen Rechts, wofür Klemens V. galt, voraus, eine Eigenschaft, beren Wichtigkeit eben für unseren Prozeß als eine Rechtsfrage im größten Stil einleuchtend ift. Aber auch als Politiker bürsen wir ihn keineswegs für so unbedeutend halten, wie er von manchen Schriftstellern, so Wilche, bingestellt wird. Sondern, wie ihm schon für die Kandidatur zum Kirchenoberhaupt neben seinen juristischen Kenntnissen wahrscheinlich die diplos matische Feinheit, wodurch er es verstanden hatte, sich ebenso bei Eduard I. von England beliebt zu machen, als Bonifacius' VIII. Gunst zu erwerben und doch es mit Philipp dem Schönen nicht ganz zu verderben, besonders zur Empfehlung gereichte und als den geeigneten Mann erscheinen ließ 1), so sind auch thatsächlich seine nachherigen politischen Er= folge, wenn wir nur an seine Politik gegenüber bem Luxemburger Kaiser Heinrich VII. und die mancherlei Absichten, die Philipp für den deutschen Thron gehegt hatte 2), erinnern, durchaus nicht so unbedeutender Natur, daß sie ignoriert werden dürfen. Durchkreuzt er hier die Pläne Philipps in der empfindlichsten Weise, so ist damit schon gesagt, daß er wenigstens nicht immer die willenlose Kreatur Philipps des Schönen gewesen ist, zu der man ihn gemacht hat. Ja sogar dafür, daß er im Gegenteil die Schwäche von Philipps Regiment wohl durchschaute und bei Gelegenheit den Mut hatte, dies dem Tyrannen unverhüllt vorzureiben, haben wir an der von Schottmüller 3) freilich wohl in ihrer Bedeutung übertriebenen An= sprache an Philipps Gefandten vom 24. Dezember 1310 einen unwiderleglichen, die Fähigkeit Klemens' V. im glänzenosten Lichte zeigenden, Beweis. Freilich fällt diese Ansprache in eine Zeit, da er sich in Avignon vor bem König von Frankreich geborgen wußte und, wie wir sehen werden, für die Templer viel zu spät, hatte überhaupt thatsächlich kaum eine Wirkung, sondern kam, wie so vieles, hintendrein. Und so erinnert auch dieser Vorgang an Klemens V. unglückselige Eigenschaften: mochte er auch in seinen Fähigkeiten Philipps Politik noch so sehr gewachsen, ja vielleicht theoretisch überlegen sein, so hat er doch in der Praxis oft, ja meist am

<sup>1)</sup> Wie Wend meint, im III. Abschnitt seiner Spezialstubie über Klemens V. und Heinrich VII., p. 29—37, bessen Charakteristik wir, wie oben bemerkt (p. 208), für die beste halten, die Klemens V. gefunden hat und darum gerne folgen. — 2) Bgl. wieder diese Spezialstudie von Wend. — 3) Schottm. I, 223, auf Grund der Mitzteilungen Boutarics in der Revue des quest. hist. XI, p. 24. Nach Boutaric hanz delte es sich zwar um den 24. Dezember 1309.

entscheidenden Ort, nicht gewagt, seiner Erkenntnis auch entsprechenden Ausdruck zu verleihen und so seine wahre Meinung zu offenbaren. Und dies macht das Widersprechende in seinem Charakter aus, was so verschiedenerlei Beurteilung zunächst seiner Fähigkeiten, dann aber auch seiner ganzen Stellung zu den Fragen seiner Zeit veranlaßt hat und seine Persönlichkeit im ganzen so weit unter ihrem Werte erscheinen läßt.

Daß Klemens V. seiner Zeit im großen und ganzen wohl gewachsen, ja eher überlegen mar, das merken wir am besten, wenn wir sein Verhalten zu dem geistigen Faktor, den dogmatisch-kirchlichen Begriffen seiner Zeit, beobachten: vor allem gegenüber dem Faktor berfelben, in welchem als dem echtesten Kinde des mittelalterlichen Systems die dogmatisch= kirchliche Gebundenheit wie die rechtliche Unfreiheit desselben am deutlichsten sich offenbart und der in unserer Angelegenheit eine so einschneibende Wirkung entfaltet hat, gegenüber dem Institut der Inquisition. Zu den wertvollsten Bereicherungen unseres Wissens, die wir Lea verdanken, gehört der Nachweis, daß Klemens V. nicht bloß kein Fanatiker wie sein Nachfolger Johann XXII. gewesen ift, sondern eher das Gegenteil: daß er der Inquisition gegenüber durchaus eine kritische Stellung eingenommen, wieberholt Appellationen gegen sie angenommen und Visitationen ihres Verfahrens vorgenommen hat, ja daß, soweit sich dieser Papst überhaupt zu wirklichen Thaten aufgeschwungen hat, seine bedeutsamsten Erlasse einer Beschränkung und Beschneibung der Kompetenzen dieses Instituts, seiner Unterwerfung unter die bischöfliche Prüfung, gelten 1): Beschränkungen, die, so wenig sie einschneibenden Erfolg gehabt und auch nur zur Ab= schneidung jener ärgsten Auswüchse geführt haben, von den Inquisitoren doch als die unerträglichsten Eingriffe in ihr Gebiet, als eine Lahmlegung ihrer ganzen Thätigkeit empfunden murden und so dazu gedient haben, Rlemens V. Andenken auch von dieser keineswegs einflußlosen Seite aus in einer für kirchliche Kreise bebenklichen Weise zu belasten 2). Offenbar hatten die zum Teil wohl mit dem in Südfrankreich heimischen Klemens V. näher bekannten Glaubensrichter nicht ohne Grund die Empfindung, daß dieser Papst nichts weniger als Sympathien für sie hatte. Und er, der bem Hauptschauplat ihres Wirkens von Jugend auf nahe mar, konnte zu solchen Sympathien um so weniger kommen, je weniger seiner Einsicht die Blößen und Übergriffe der Inquisition, die rechtlose Art, wie sie Beweise herzustellen verstand, verborgen bleiben konnten. Lauter Momente,

<sup>1)</sup> Das Nähere hierüber s. bei Lea a. v. O. (vor allem I, p. 335, 344, 358, 383, 387, 419, 424, 453, 478, 492). Auch Molinier stimmt damit ganz überein (vzl. besonbers seine Charafterisierung Klemens V., p. 98). — 2) Bzl. Bernhard Gui's bittere Klagen und Proteste Lea I, p. 424 und 454.

die gerade ihn in besonderer Weise zu dem Manne der Situation hätten machen sollen.

Wenn tropbem gerade dieser Papst durch die bedeutendste Hekatombe. die je der Inquisition geopfert worden ist, im Andenken fortlebt, so lag bas somit noch weniger an seiner Fähigkeit als an seinem Willen; aber auch an letterem nicht, benn er wollte von Anfang an ben Orben keineswegs verderben, vollends nicht durch die Inquisition, viel eher aus ihren Rlauen retten. Wenn diesem Bestreben sein späteres Verhalten so wenig entspricht, daß es viel eher das Gegenteil, völlige Übereinstimmung mit Philipps Unterdrückungsplan, zu beweisen scheint 1), so ist hier wieder einfach der Unterschied der Zeit zu beachten, der die genügende Erklärung giebt. Denn sowie Klemens sieht, daß er mit seiner Ansicht und mit seinem Willen nicht durchdringt, so sehen wir ihn um eine Schwenkung, die größeren Vorteil bringt, nie verlegen. So gilt es benn, überall die ursprüngliche Absicht und die eigentliche Meinung von der späteren Haltung wie von seinen offiziellen Erklärungen zu unterscheiben. Diese richten sich nach der augenblicklichen Lage. Und da die Lage Klemens V., vor allem in der entscheidenden ersten Zeit, fast immer eine unfreie ist, so kommt jene eigentliche Willensmeinung mehr nur indirekt, vor allem durch bas Lieblingsmittel Klemens V., das wir ihn überall anwenden sehen, wo ihm etwas gegen ben Strich geht, nämlich burch Zaubern und Hinauszögern, auch in der Templersache angewendet und mehr noch anzuwenden versucht, zum Vorschein, daneben auch, obgleich nur selten, durch Aberwallungen des Gefühls, die dann aber auch durch ihren Eindruck unmittels barer Empfindung um so schärfer mit den sonstigen gewundenen, durch ihre Künstelei erst recht ihre innere Unwahrhaftigkeit offenbarenden Er= klärungen kontrastieren. Auf diese Unwahrhaftigkeit, welche die Bullen Rlemens V. zu einem solch fragwürdigen, nur mit höchster Kritik zu benützenden Quellenmaterial macht, weist uns auch Lea?) ganz besonders Umgekehrt zeigen jene wahrhaften, wenn auch seltenen, Außerungen des unmittelbaren Gefühls, daß es keineswegs die einfache Unmöglichkeit gewesen ist, warum es Klemens V. nicht gelang, die Templerangelegenheit auf dem Wege des Rechts zu erledigen. Er hätte nur jene Suspension ber inquisitorischen Gewalten, womit er beren und Philipps gewaltthätiges Vorgehen beantwortete und worin wir den echtesten Ausbruck seiner Stimmung über die Durchkreuzung seiner eigenen Absichten sehen dürfen, zur rechten Zeit eintreten lassen und auf diesem Weg beharrlich weiter machen dürfen, so war thatsächlich Philipps Vorgehen lahmgelegt, in

<sup>1)</sup> Darauf beruft sich Prut wiederholt in seiner "Entwicklung". — 2) Lea 1, p. 259.

jedem Fall Klemens Name an jenem Unrecht unbeteiligt, ja vielmehr, er strahlte für immer in der Glorie eines Rächers der Unschuld und eines — Märtyrers des Rechts. Was hinderte ihn daran, dies zu werden? Nicht physische, wohl aber moralische Unfähigkeit; es sehlte der Mut, zum Märtyrer zu werden. Zum Märtyrer seiner Überzeugung, auch nur wie Bonifacius VIII., war Klemens V. nicht geschaffen. So bedeuztend seine Fähigkeiten und so gut auch im allgemeinen sein Wille sein mochte: so wenig war sein Charakter wert, seine sittliche Kraft.

Rlerikale Geschichtsschreiber und Schottmüller haben ihn damit zu rechtsertigen gesucht, daß er ein kranker Mann gewesen sei. Daß er das war, sagt uns auch Wend, auf den sich Schottmüller hiebei beruft. Aber ganz abgesehen von der Frage, woher jene fortwährende Kränklichteit kam und ob sie nicht doch zusammenhing mit den von Villani und anderen dem Papste schuldgegebenen Ausschweisungen seiner früheren Zeit: so entschuldigt doch physische Schwäche die sittliche nicht, ob sie sie auch zum Teil erklärt. Den Hauptteil der Erklärung haben wir doch in seinem Charakter, seiner Persönlichkeit zu suchen, oder, um es noch besser zu sagen, in dem Persönlichkeit zu suchen, oder, um es noch besser zu sagen, in dem Persönlichen seines Charakters.

Denn, wie schon Wend hervorgehoben hat, so liegt der Schlüssel des ganzen Verhaltens Klemens V. durchaus in dem Persönlichen seiner ganzen Politik, dadurch, daß er in seiner Politik wie in seinem Privatleben das gewesen ist, was man einen "persönlichen Charakter" nennt, b. h. ein überall, in allgemeinen wie in Privatangelegenheiten, von perfönlichen Motiven geleiteter Mann. Solche Charaktere kann man freilich eigentlich überhaupt nicht mehr "Charakter" nennen, weil ihnen ja eben das fehlt, was ben Charakter macht: ein sittliches, auf allgemeingültigen Grundsätzen beruhendes Motiv ihrer Handlungen. Dies geht verloren, sobald die eigene Persönlichkeit, das eigene Wohl und Wehe so zum Maßstab der Ent= scheidung gemacht wird, wie es von Klemens geschah. Diesen schwerwiegenden Vorwurf, den schwerwiegenoften, den man einem Manne machen kann, kann man Klemens V. nicht ersparen. Denn nicht nur, daß er überhaupt ehrgeizig war, sondern, daß er in einem Maß von person= lichen Motiven beherrscht war, daß das allgemeine Interesse, die Forde= rungen der Pflicht und Gerechtigkeit, dagegen nicht aufkamen, ist durch seine Thaten unwiderleglich festgestellt. Es handelt sich da nicht bloß um sein Verhalten im Templerprozeß oder bei größeren Angelegenheiten überhaupt: viel bezeichnender und das Behauptete noch deutlicher illustrierend ist seine Haltung in kleineren Angelegenheiten, sobald und wo sie seine Person betreffen. So wenn er an dem Erzbischof von Bourges, mit dem er als Rollege von Borbeaux einen Streit wegen des Primats von Aquitanien gehabt hatte, und an dessen Erzdiözese ebenso wie an dem Bischof von Poitiers, mit dem er gleichfalls einen Span gehabt, nach seiner Erhebung auf den päpstlichen Stuhl dadurch Rache nimmt, daß er sie durch Visi= tationsreisen einfach ruiniert 1). In solchen Zügen offenbart sich ber ganze Klemens V., die Kleinlichkeit seines Charafters, worauf übrigens schon der Geiz hinweist, von dem sämtliche Quellen und nicht zum wenigsten die Regesta Clementis V.2) in einer Weise übereinstimmend zeugen, daß baran alle Rettungsversuche, die gemacht worden sind und zu denen sich auch Schottmüller hat verführen lassen, kläglichen Schiffbruch leiden müssen. Und ebensowenig läßt sich der Repotismus Klemens V. angesichts der plumpen Bevorzugung seiner Familie und ihrer Ausstattung mit Bistümern und Kardinalshüten wegleugnen ober nur als eine berechtigte und gewöhnliche Fürsorge für die Angehörigen eines Papstes hinstellen. Fassen wir alles zusammen, so können wir mit Wenck ihn nicht anders denn als einen ehrgeizigen und charakterlosen, wenn auch gewandten und flugen Streber bezeichnen, dem zudem eine gewisse Gutmütigkeit nicht abgesprochen werden soll. Solche Leute aber sind, wo sie zu irgend einer maßgebenden Stellung gelangen, die allergefährlichsten und schlimmsten: sie verderben mehr, als selbst die vollendete Unfähigkeit fertig bringen könnte, und, was das sittliche Urteil betrifft, so kann hier von einer Ent= schuldigung keine Rede mehr sein.

Wie unentschuldbar sein ganzes Verhalten zumal im Templerprozeß gewesen ist, das hat übrigens Klemens V. selbst offenbar wohl enipfunden, als einen Stachel, der ihn inwendig nicht zur Ruhe kommen ließ und für den er umsonst versuchte, sich hintendrein in seiner Beise zu rächen eben durch solche Bitterkeiten und Nadelstiche, wie sie in jener Kritik der Re= gierungszeit Philipps des Schönen in der Ansprache an seine Gesandter Wir sehen darin ein Zeugnis des inwendigen Ingrimms, mit dem er die Tyrannei Philipps des Schönen so lange schweigend ertragens und zu allen möglichen Dingen hatte mißbrauchen lassen, der nun, da et sich in Sicherheit weiß, endlich unaufhaltsam herausbricht, aber für die Opfer jener Unterwerfung wider besseres Wissen und Gewissen leider zu Noch deutlicher tritt uns dieses schlechte Gewissen in der Behand= spät. lung der Templer selbst entgegen, vor allem in der ihres Großmeisters Molan, dessen rührendes, offenbar auf den bestimmtesten Zusicherungen von seiten des Papstes beruhendes Vertrauen er so schnöde enttäuscht und

<sup>1)</sup> Bgl. dazu oben p. 277, wo bereits barauf hingewiesen worden ist, wie unter bemselben Spstem das ganze Land, ober vielmehr die ganze französische Kirche seufzte.

2) Bgl. oben p. 204 die Bemerkung von Döllinger über diese Regesten und ihr Erträgnis.

ben er barum konsequent vermeibet, noch einmal unter die Augen zu beskommen, ebenso wie Philipp der Schöne, mit dem er überhaupt trot aller Berschiedenheit in manchem eine unbestreitbare Ahnlichkeit besitzt, so in der Zähigkeit, mit der er seine Ziele verfolgt, zumal wo sie persönlicher Art waren, und in dem Persönlichen seiner Politik.

Auch Philipps Politik war ja, wie wir gesehen haben, eine durchaus persönliche, auf die Erhöhung seiner eigenen Person und ihrer Machtfülle bedacht. Nur daß diese Erhöhung, weil er das Haupt und der Repräsentant einer weltlichen Macht war, zusammenfiel mit der Erhöhung der absoluten Monarchie, und daß damit in jener Entwicklungsperiode des Staats, der in der Monarchie sein notwendiges Zentrum hatte, seine Herrschbegierde einen sittlichen ober wenigstens sachlichen Untergrund hatte. Rlemens aber war ein geiftlicher Herrscher, ber Repräsentant einer Gewalt, deren Macht nicht zusammenfiel mit dem Glanz und der äußeren Herrschaft und Herrlichkeit ihres Trägers, sondern die auf ein Prinzip gegründet war und sein sollte und darum von ihrem Träger selbst in erster Linie Prinzipientreue, wenn auch und eben im Leiden sich bewährend, als Grundlage und Bedingung ihres Siegs verlangte. Wie gewaltig die Kirche, als ein geist= licher Faktor, eben im Leiden dastand und wie viel größer der Einfluß war, den sie durch würdig ertragenes Unglück und Unrecht auf die Welt ausübte, als den sie mit allem Glanz und äußerer Gewalt fertig brachte, hatte ja eben Bonifacius VIII. Geschichte gezeigt. In Wahrheit war trot der scheinbaren Niederlage Bonifacius VIII. und mit ihm die Papst= firche seiner Zeit nie stärker, als da er mit Würde seinen ungeheuren Sturz ertrug und der Welt das Schauspiel nicht eines herrschenden, sondern eines leibenden Statthalters Christi gewährte. Den gewaltigen Eindruck, den dieses Schauspiel auf die Gemüter gemacht hatte, zu beseitigen, strenate sich ja eben nun Philipp der Schöne an und in Wahrheit kostete ihm diese Absicht mehr Mühe, als ihm der Sieg über Bonifacius VIII. gekostet hatte. Damit war deutlich genug angezeigt, welcher Weg für das Oberhaupt der Kirche unter einem Philipp dem Schönen der allein richtige sein konnte: der der leidenden Prinzipientreue, im Notfall, den jedoch Philipp selbst durchaus zu vermeiden wünschen mußte, der des Märtyrers. Klemens V. war nicht der Mann hiezu, ihm graute vor dem Schickal Bonifacius VIII. und er war bereit, lieber jedes Prinzip zu verleugnen, als es mit Opfern seiner Person zu erkaufen. Einer solchen Politik, d h. einem solchen Manne gegenüber war Philipps Politik doch die ungleich größere und mußte daher, wie sie von Hause aus die überlegene war, auch den Sieg davontragen. In Wahrheit hat sich Philipps staats= männische Fähigkeit, seine Kunft, die Menschen zu verstehen und zu behandeln, nie größer und glänzender gezeigt und — trot des Fehlers einiger Überschätzung, der dann freilich Schwierigkeiten genug brachte — nie reichere Zinsen getragen, als da er diesen Mann, Bertrand de Got, als Kandidaten für den päpstlichen Stuhl acceptierte und zum Klemens V. zu befördern wußte, obgleich der von Hause aus der Gegenseite, der Bonisacianischen Partei, angehörte. Philipp kannte seine Leute und wußte, daß er, trot der bisherigen Gegnerschaft, der rechte sein werde, oder vielmehr, er verstand es, ihn von Ansang an zum "rechten" Manne zu machen. Da hierin, in der Papstwahl Klemens V., der Schlüssel zu fast sämtlichen nachfolgenden Ereignissen, weil des ganzen Verhältnisses des Papstes Klemens V. zu Philipp dem Schönen, liegt, so hat hier, zur Erklärung des Ganzen, die geschichtliche Schilberung einzuseten.

Nach dem Tode Benedikt XI., der selbst nur 8 Monate das Pontifikat bekleidet hatte, blieb der Stuhl Petri nahezu ein volles Jahr unbesett. Das Kardinalskollegium war zwiespältig und konnte sich über die Wahl nicht einigen. Die Mehrheit der Kardinäle, nach Wencks 1) Berechnung 10 gegen 7, war bonifacianisch gesinnt, die Minderheit französisch und einem Konzil geneigt. Auf jeder Seite stand ein Orfini als Haupt, dort Matteo Orsini und neben ihm Gaëtani, hier Napoleon Orsini neben Nicolaus de Prato. Wie wichtig die Wahl für Philipp den Schönen war, ist bekannt und erhellt von selbst, wenn man bedenkt, daß das Ergebnis der Katastrophe von Anagni für Philipp weit mehr eine Nieder= lage als einen Sieg bedeutete, daß das Attentat auf den h. Vater selbst nicht bloß von der eigentlich kirchlichen Partei als ein unerhörter Frevel aufgefaßt wurde, sondern auch in vorher antibonifacianischen Kreisen eine Reaktion ber Gemüter hervorgerufen hatte, die von Philipp um so unangenehmer empfunden wurde, als es zu seinen Liebhabereien gehörte und ein Stück seines Ehrgeizes bildete, nicht bloß als ein getreuer Sohn ber Kirche wie andere, sondern womöglich als deren Schupvogt und Vorkämpfer angesehen zu werden. Allen diesen Gedanken hatte die unerhörte That von Anagni einen Stoß gegeben und mit bedenklicher Scheu vor dem Zusammengehen mit dem König auch solche erfüllt, die vorher zu ben eifrigsten Schürern des Widerstands gegen den Papst gehört hatten. Kein Wunder, daß es Philipp dem Schönen so darum zu thun war, nicht nur jede Verantwortlichkeit für das Attentat von Anagni energisch

<sup>1)</sup> j. Wend, Klemens V. und Heinrich VII., 2. Kap.: "Das Conclave von Perugia".

von sich abzulehnen, sondern auch in der öffentlichen Meinung, die immer noch eine wesentlich kirchliche war, möglichst glänzend restituiert zu werden, d. h. nicht nur von allen durch Bonifaz über ihn verhängten Zensuren befreit zu werden, sondern auch in seinem ganzen Handel gegen diesen Recht zu bekommen und zwar durch feierliche Erklärung von seiten der obersten Vertretung der beleidigten Kirche, der Kurie selbst. Ein kühner Wunsch, der uns das Unfehlbarkeitsbewußtsein Philipps in seiner ganzen Maßlosigkeit zeigt und zu seiner Verwirklichung ein außergewöhnliches Maß der Willfährigkeit seitens des Trägers der Tiare erforderte. Benebikt XI. besaß dieses Maß nicht. Zwar war er eine von Hause aus mild und versöhnlich angelegte Natur, den Händeln der Welt wenig geneigt, dafür aber den geistlichen Aufgaben der Kirche, die im Dominikanerorden, dem er seit seinem 14. Lebensjahr angehörte und dessen General er ge= wesen war, ihre eifrige Pflege fanden, um so innerlicher zugewandt, somit mit dem kirchlichen System burchaus verwachsen, aber keineswegs in allen Stucken mit der oft gar zu weltlichen Handlungsweise Bonifacius VIII. einverstanden. Philipp von Frankreich und seiner Partei war er gleich anfangs so weit entgegengekommen, daß er die gegen den König und sein Land erlassene Achtserklärung aufhob und den status quo ante im allge= meinen unverzüglich wieder herstellte, ja auch ben beiben Colonna, Jakob und Peter, Verzeihung angebeihen und sie in ihr Land zurückkehren ließ. Dagegen war er nicht zu bewegen, den der Kurie in der Person Boni= facius VIII. persönlich zugefügten Schimpf in gleicher Weise zu vergessen und vergessen zu machen bezw. für berechtigt zu erklären daburch, daß er auch die persönlichen Ankläger und Verfolger seines Vorgängers, Nogaret an ihrer Spite, in seine Indemnitätserklärung einbezog. Im Gegenteil, noch am 7. Juni 1304 ließ er gegen diese bie Bulle "Flagitiosum scelus" ausgehen, in ber er jene Verfolger in scharfen Worten als die "Erstgebornen bes Satans, die bas Hohepriestertum geschändet haben 1)," von neuem in Bann that und damit mittelbar die Widersacher Boni= facius VIII. abermals vor aller Welt in schweres Unrecht versetzte. Vier Wochen darauf, am 7. Juli 1304, war Benedikt XI. eine Leiche. Was ihm den Tod gebracht, ob wirklich Nogaret auch diesen auf dem Gewissen hat, ist eine offene Frage geblieben. Wend neigt dazu?), denselben mit den meisten besser Unterrichteten auf übermäßigen Genuß unreifer Feigen zurückzuführen; erwähnt aber boch, daß andere und nicht wenige von Ver= giftung berichten, so Ferretus von Vicenza, der sogar zwei Kardinäle im

<sup>1)</sup> Bgl. Schottm. I, 35 f. unter Berufung auf Theiner, cod. dipl. :c. I, 402.

- 2) p. 14 f.

Solde des Königs nennt. Jedenfalls war die Meinung weitverbreitet und geeignet, für einen Nachfolger eine unmißverständliche Warnung zu sein, wessen er sich bei ernstlichem Widerstreben gegen Philipps Wünsche zu versehen habe. Für Leute wie Klemens V. mußte eine solche Mahnung etwas Fürchterliches haben.

Daß unter diesen Umständen die Wahl des neuen Papstes eine schwierige Sache war, leuchtet ein; mehr noch, in welchem Grade Philipp an derselben interessiert war. Und Philipp war nicht der Mann, eine solche Gelegenheit ungenützt zu lassen. Auch wenn wir keinerlei weitere Nachricht besäßen, so dürften wir es ihm getrost zu= trauen, daß seine diplomatische Kunst in dieser Zeit so geschäftig als je bei der Hand war, den rechten Kandidaten zu finden. Indessen ist sicher die Entsendung einer französischen Gesandtschaft nach Perugia, wo das Wahlkollegium versammelt war, im April 1305. Die Seele biefer Gesandtschaft war der französische Banquier Musciatto in Florenz. der Banquier gut war? wird niemand lange fragen. Daß die französische Partei, die in den Colonna ja die eifrigsten Bundesgenossen besaß, eine rührige Agitation entfaltete; daß hiebei das Geld eine besondere Rolle spielte, wie Ferretus von Vicenza 1) u. a. berichten, wird schwerlich einer besonderen Beglaubigung bedürfen, wie Schottmüller?) verlangt, da doch nicht bloß "dieser Argwohn", sondern auch die Sache selbst, d. h. Be= stechung, durchaus "im Zuge der Zeit" lag. Und wozu wäre sonst der Banquier da gewesen? Die übrigen Details sind dagegen von unterge= ordneter Bedeutung: ob die Erzählung Villanis 3), wonach der französisch gesinnte Kardinal von Prato dem Kardinal Gaëtani den Vorschlag ge= macht haben soll, seitens der bonifazianischen Partei 3 Kandidaten auf eine Liste zu setzen, unter denen dann die französische die Auswahl haben sollte; worauf von den Bonifazianern als erster Bertrand de Got auf die Wahlliste gesetzt worden und hierauf, nach inzwischen geschehener Benachrichtigung Philipps und Gutheißung durch diesen, nachdem er sich berweilen mit Bertrand de Got ins Einvernehmen gesetzt, deffen Wahl hier= auf einstimmig 4) erfolgt sei — und alles dies im Rahmen von 35 Tagen —:

<sup>1)</sup> Bei Muratori IX, 1014. — 2) Schottm. I, 39. — 3) Muratori XIII, p. 416 if. — 4) Hefele macht auch hiegegen (Conciliengesch. 40. Buch, § 695 p. 357 if.) geltend, daß nach Ausweis des Wahlbefrets diese Einstimmigkeit bei der Wahl keineszwegs vorhanden, vielmehr die Wahl mit 10 gegen 5 Stimmen erfolgt sei, und erst nachher auch die Minorität, bestehend aus dem Kardinalbischof Theodorich von Civitas papalis, dem Kardinalpriester Gentilis von St. Martin de Montidus und den Kardinalz diakonen Franz von St. Maria in Silice, Jakob von St. Georg and volum aureum und Lukas von St. Waria in via lata beigetreten seien; während 4 andere: der

ob diese, im übrigen wenigstens für ihren ersten Teil, der als eigentlichen Papstfaktor die Schlauheit des Kardinals von Prato zeigt, durchaus nicht unwahrscheinliche Erzählung bem thatsächlichen Hergang entspricht ober nicht: als Thatsache steht fest, daß Bertrand de Got einem Rom= promiß zwischen beiden Parteien seine Wahl verdankte und ebenso auch dies, daß er von Hause aus als bonifazianischer Parteigänger galt, daß aber auch die andere Seite sich mit ihm befreunden zu können glaubte und vor allem dies, daß er nicht ohne Wiffen und Zuthun Philipps des Schönen gewählt worden ist. Für ebenso sicher, schon wegen der inneren Wahrscheinlichkeit, möchten wir aber auch das andere halten, daß Philipp sich nicht nur mit einer allgemeinen Gutheißung auf Grund seiner vorherigen Kenntnis des Erzbischofs von Bordeaux begnügte, fondern daß er sich von diesem bestimmte Garantien, wodurch er sich seiner künftigen Ergebenheit und Dankbarkeit versichert halten konnte, geben ließ, ehe der zustimmende Wink nach Perugia erging. Die von Villani be= richtete Zusammenkunft beider in St. Jean d'Angely wird sich, nach dem für beibe Seiten beigebrachten Alibibeweis auf Grund des Itinerariums Philipps des Schönen wie der Visitationsreisen des Erz= bischofs Bertrand de Got, zwar kaum aufrecht erhalten lassen und ist so von Döllinger, Dönniges, Rabanis, Schwab, Hefele und Schottmüller fallen gelassen worden. Immerhin lassen sich auch gewichtige Stimmen dafür anführen, wie Drumann, Gregorovius, Lorenz, Havemann, die freilich gegenüber jenen nicht aufkommen. Aber auch Wenck, dem wir diese Zu= fammenstellung entnehmen 1), giebt zu, daß der Sinn jener Erzählung gleichsam "die einfache Formel sei, auf welche das Volk die großen Ereignisse gebracht habe, jedenfalls den Thatsachen entsprechend." Und zwar möchten wir Döllinger?) folgend den historischen Untergrund dieser Vereinbarung in der Gesandtschaft sehen, die Philipp noch vor der Papftwahl in der Person seines Reichskanzlers Gilles Ancelin an de Got hatte abgehen lassen, um eine Verständigung mit ihm zu erzielen. Dies ist jedenfalls die Hauptsache: daß Philipp sich Bertrand de Gots vorher versicherte und seine Garantien besaß, ehe er

Kardinalbischof Johannes von Tusculum, der Kardinalpriester Gualter und die zwei Kardinaldiakonen Matteo Rosso (Orsini) und Richard von St. Eustache das Konklave wegen Krankheit verlassen haben oder zu spät gekommen seien. So dankenswert dieser nähere Nachweis ist, so dürste er doch schwerlich als Gegenbeweis gegen jene Einzstimmigkeit dienen. Denn mit jener Notiz muß ja nicht alsbaldige, sondern nur schließeliche Einstimmigkeit gemeint sein. Und das entspricht durchaus der Wirklichkeit auch nach Heseles Untersuchung.

<sup>1)</sup> p. 24. — 2) Afab. Bortr. III, p. 254.

seine Zustimmung zu bessen Wahl kundgab. Worin diese Garantien bestanden, läßt sich freilich jett mit Sicherheit kaum niehr angeben; ein berartiger Handel wurde sicherlich nicht schriftlich abgemacht und entzog sich dem Licht der Deffentlichkeit. Sbensowenig läßt sich jett mehr entscheiden, ob die von Villani mitgeteilten 6 Bedingungen wirklich das Ganze jener vorherigen Abmachungen wiedergeben. Der inneren Wahrscheinlichkeit nach läßt sich gegen keine derselben etwas Stichhaltiges vorbringen: benn die 2 ersten: Kleinens solle die Aussöhnung der Kirche mit dem König ver= anlassen und letteren samt den Seinigen von den auf ihm lastenden Kirchenstrafen freisprechen, und die 5.: die beiben durch Bonifazius VIII. aus dem Kollegium gestoßenen Kardinäle Jakob und Peter Colonna sollen wieber in ihre Würden und Güter eingesetzt und weitere Freunde bes Rönigs zu Kardinälen ernannt werden, entsprachen so durchaus der kirch= lichen Situation Philipps, daß sie eigentlich selbstverständlich sind. Ebenso begründet, nämlich in der äußeren Lage, erscheint die 4. Forderung (Nr. 3): Zusicherung des Zehnten aller geistlichen Güter auf 5 Jahre zu den Kosten des flandrischen Kriegs. Aber selbst die 5. (an 4. Stelle genannte) und härteste Forderung: Verdammung des Andenkens Bonifazius VIII. und Ausgrabung und Verbrennung seiner Gebeine als der eines Repers, ift, so ungeheuerlich sie lautet, so burchaus in den nachherigen Zumutungen Philipps an den Papst Klemens V. begründet, als ein Pressionsmittel, mit dem Philipp später alle seine sonst unbegreiflichen Anforderungen von dem dadurch eingeschüchterten Klemens erzwang, daß man gerade von dieser Bedingung als einer zuvor gestellten und allein von der heißen Begierde des das Ziel seiner Wünsche vor sich sehenden Chrgeizes Bertrands be Got zugestandenen am allerwenigsten wird abgehen können. Bewilligte aber Bertrand de Got diese Forderung — und er muß sie damals bewilligt haben, da trot der abhängigen Lage, in der sich Klemens V. auch nachher gegenüber Philipp befand, kein Motiv denkbar ist, das Philipp später das Recht gegeben hätte, eine solch ungeheuerliche Forberung zu stellen — so ist es vollends von untergeordneter Bedeutung, ob wirklich 🥏 noch eine 6. Bedingung, die der König erst nach geschehener Krönung dem Papst anzeigen wollte und womit die Aufhebung des Templerordens gemeint war, als eine noch unbekannte im Sack geforbert und zugestanden wurde oder nicht 1). Mit seinem fünften Zugeständnis, das, auch abgesehen von seiner Konsequenz, daß dadurch seine eigene, ja eben auf der

Ê

**5**1

=

<sup>1)</sup> Daß sie wenigstens nicht ausbrücklich namhaft gemacht wurde, könnte man aus bem späteren Brief vom 24. Aug. 1307 schließen, in bem bemerkt ift, bag in Lpon zum erstenmale von ber Templersache gerebet worben sei: falls man nämlich biesem Brief so viel Vertrauen schenken will. So urteilt auch Döllinger a. a. D. (p. 254).

Rechtmäßigkeit der von Bonifazius VIII. ernannten Kardinäle beruhende Wahl wieder zweifelhaft wurde, einem moralischen Selbstmord gleichkam, konnte Philipp alles und jedes von diesem Kirchenoberhaupt herausschlagen, sobald er ernstlich auf die Ausführung jener Bedingung drang.

Ob also Philipp der Schöne schon vor der Papstwahl Klemens V. die Templerbedingung gestellt hat oder erst später, macht zwar nicht allzuviel aus. Wahrscheinlich ist es jedoch bei Philipps weit voraussorgender
und sehender Natur immerhin, daß er schon damals an die Templer
dachte und dafür sorgte, daß ihm der Papst auch in diesem Stück nicht
ernstlich zuwider sein konnte. Und Sicherheit hiesur gewann er, indem er
sich den Prozeß gegen Bonisazius VIII. bewilligen ließ.

Je ungeheuerlicher immer wieder diese Forderung erscheint, um so mehr ist die Frage berechtigt, wie nur ein künftiger Papst etwas derartiges be= willigen könnte? Die Antwort giebt uns ber unersättliche Ehrgeiz solcher Strebernaturen. Diese wird im verhängnisvollen Augenblick bis zu einer Art Rausch, dem gefährlichsten von allen, der den harakterschwachen Bertrand de Got völlig übermannt und ihn vermochte, Ja zu sagen auch da, wo seine gefunde Vernunft nur ein lautes Nein hätte übrig haben sollen. Natürlich mochte er als ein Mann, der sich vieles zutraute, wie das bei folchen Naturen gerne ber Fall ist, zubem als Bascone, benen man biefe Sigenschaft ja sprichwörtlich nachgesagt hat, benken, hintendrein schon Wege zu finden, um der Erfüllung seines Versprechens auszuweichen. Er kannte wohl als ein bisher unter englischer Botmäßigkeit stehender und mit Philipp bem Schönen persönlich weniger aus ber Nähe vertrauter Kirchenfürst, der bisher auch in schwierigen Verhältnissen sich durchzulawieren ver= standen hatte, die ganze rucksichtslose Energie Philipps, womit dieser auf seinen Forberungen bestand, viel zu wenig. So merkte er erst nachträg: lich die ganze Schwierigkeit seiner Lage, in die er sich durch jenes Zuge= ständnis gebracht, um so schwieriger, je mehr Leute, selbst Karbinäle, sich fanden, die thatfächlich bereit waren, als Zeugen gegen Bonifaz zu dienen und jene fast wahnstinnigen Anklagen, durch die seine Reperei bewiesen werden sollte, durch ihren Eidschwur zu erhärten. Es kam ihm erst hintendrein zum Bewußtsein, welch ungeheure Verwirrung die wirkliche Durchführung diefer Anklage für die Christenheit zur Folge haben mußte und wie nicht bloß seine eigene moralische Autorität, sondern die so heiß ersehnte Würde selber von diesem Prozeß abhing. Und als er das merkte, so sah er, daß er verkauft sei. Was thun? Es war zu spät, den Handel ruckgängig zu machen. Klemens that, was ein Händler unter solchen Umständen thun muß, wenn er in einem Handel zu viel ver= sprochen hat und nicht Wort halten kann, um sich aus der Schlinge

zu ziehen: er zahlte eine Absindungssumme. Und der Preis war der Templerorden.

Übrigens hat Klemens doch nicht ohne weiteres den Templerorden preisgegeben. Wie es die Art solch kleiner Raturen ist, die um eigenen Vorteils willen nicht im stande sind, einer ungerechten Forderung zu widerstehen, hintendrein erst recht Schwierigkeiten zu machen, und statt den einmal bedungenen Preis ohne weitere Widerrede voll auszuzahlen, daran immer aufs neue herunterzumarkten: um einmal die Größe des Preises dem glücklichen Gewinner immer aufs neue vorzureiben, und so die Freude daran thunlichst zu vergällen; sodann aber auch, um den Stachel des eigenen Gewissens damit zu beschwichtigen, daß man sich einreden kann, man habe nur dem Zwang der Notwendigkeit der Lage nachgegeben und das Seinige in redlichem Widerstand geleistet: so machte es auch Klemens V., der eine solche kleine Natur war. Hintendrein, da er den Preis einge= schoben hatte und mit der dreifachen Krone geschmückt war, versuchte er erst den König um den bedungenen Lohn zu prellen und seine diplomatische Meisterschaft barin zu zeigen, daß er sich ber Erfüllung seiner Zusage entzog. Zum Teil ist ihm dies, mit der Anklage gegen Bonifaz, gelungen, nicht zum wenigsten dank der glücklichen Konstellation der äußeren Lage, die mit der Erledigung und Neubesetzung des deutschen Thrones für ihn eintrat und die ihn aus der unwürdigen Abhängigkeit von König Philipp doch mehr befreite und seine Bundesgenossenschaft für weiter hinausliegende Pläne als eine immer wertvollere erscheinen ließ. So ist Klemens V. die ärgste Demütigung und Schande, die, seinen eigenen Vorgänger, der trot aller seiner Fehler boch im allgemeinen überall als die Personifikation der höchsten Ansprüche und Ideale der Kirche galt, als Ketzer noch im Grabe verfolgen und auf den Scheiterhausen schleppen zu müssen, erspart Dafür ließ ihn Philipp um so weniger in der andern Frage, der Templerangelegenheit, los, die ihn zunächst materiell berührte und deren Durchführung er daher um so eifriger als erste Frucht des päpst= lichen Gehorsams betrieb, je erschöpfter seine Kassen waren und je dringen= der seine Finanzen eben damals einer nachhaltigen Aufbesserung bedurften. Und es war ein Glück für Philipp, daß er bei diesem Stück in der Gin= forderung des bedungenen Preises nicht säumte. Hätte er es noch ein paar Jahre anstehen und Klemens Zeit und Atem gelassen, sich einiger= maßen in eine widerstandsfähige Position zu versetzen, so wär er gewiß auch um diesen Teil seiner Erwartungen geprellt worden ober hätte sich wenigstens in ähnlicher Weise mit halber Befriedigung, einer Art platonischen Genugthuung, begnügen müssen, wie es beim Prozeß gegen Bonifaz An Versuchen bazu, die Sache auch gegenüber den Templern geschah.

auf die lange Bank zu schieben und Philipp mit scheinbaren Maßregeln und Vorbereitungsanstalten hinzuhalten, hat es Klemens nicht fehlen lassen und zwei Jahre auf diese Weise glücklich herumgebracht. Aber dem Templerorden gegenüber war Philipp doch nicht in gleicher Weise auf den Papst angewiesen, wie gegenüber dem Andenken des verstorbenen Bonisaz VIII.

Dort hatte er noch andere Handhaben. Und, da Klemens fort= während zögert und der König immer mehr den Eindruck erhält, daß es ihm nur barum zu thun ift, Zeit zu gewinnen, so reißt ihm die Geduld und trägt er kein Bedenken, dem Papst begreiflich zu machen, daß er noch andere Mittel besitze, um seinen Willen durchzusetzen und dem Papste Füße zu machen. Dit dem entscheidenden Schlag, der allgemeinen Verhaftung der Templer am 13. Oktober 1307, den er ohne Rücksicht auf den Papst thut, und der Überlieferung der Gefangenen an die Inquisition, liefert er diesem den Beweis, daß seine Mittel auch ohne den Papst doch weiter reichten, als dieser glaubte; daß sie nicht bloß das staatliche Gebiet umfaßten, sondern auch in die Sphäre der Kirche weit hinein= ragten, daß auch hier ein seine Gewalt rücksichtslos brauchender und keine dogmatische Blößen sich gebender Monarch mächtiger sei, als das geistige Oberhaupt dieser Kirche selbst, vollends als eines, dem nicht nur die äußere Macht fehlte, sondern das auch inwendig der Fähigkeit ermangelte, seine ibeale Kraft zu verwerten, durch Leiden. Mit jener Verhaftung am 13. Oktober 1307 ist thatsächlich das Drama entschieden: ber Staat siegt auch auf einem Rechtsgebiet, das wie kaum ein anderes lediglich in die Kompetenz der Kirche zu gehören scheint. Und das Tragische daran, die Nemesis des Gerichts, das damit vollzogen wird, ist dies, daß die Mittel seines Siegs nicht nur im allgemeinen aus dem Arsenal der Kirche entlehnt sind, sondern daß Klemens V. selbst mährend seines Wiberstandes fortwährend die Waffen liefert, diesen Sieg erst recht vollständig und unwiderruflich zu machen. Jenes, indem Philipp seine Zwecke mit Hilfe des fürchterlichsten wie des echtesten Instruments der Rirche durchsett, der Inquisition. Dieses, indem ihn der Papst in der= selben Spanne Zeit, in der er zum Widerstand gegen Philipps Absichten sich aufzuraffen versucht, burch Nachgiebigkeit in den Personalfragen der französischen Kirche zu befriedigen sucht und ihm damit erst recht die ge= eigneten Waffen liefert und das Arsenal des Königs vervollständigen hilft.

So kann der schließliche Ausgang von Anfang an nicht zweiselhaft sein. Darum bietet auch dieser Kampf — wenn man ein derartiges Verhältnis so nennen will —, eben weil der Ausgang so von Anfang an feststeht, weder im ganzen noch in seinen einzelnen Phasen etwas

Erhebenbes. Das Ganze bietet ben Anblick eines Wolfes und eines wehrslosen, nur mit einem Stabe bewaffneten und erst noch nicht einmal besonders tapferen Schafhirten, der aus Neugier und Sitelkeit dem Versteck des Wolfes sich allzuweit genähert hat und nun, während ihm von Anfang an die Flucht als unica salus feststeht, krampshaft bemüht ist, soviel als möglich von der Herbe zu retten und doch zuvörderst seine eigene Haut in Sicherheit zu bringen, eines geschickten Hirten, der vermöge seiner Geschmeidigkeit sich dem Terrain anzupassen und von diesem merkwürdig begünstigt durch im rechten Augenblick sich darbietende Schlupswinkel wirklich nicht bloß sich selbst rettet, sondern auch einen leiblichen Teil der Herbe davondringt, bei dem übrigen aber, der dem Wolf zur Beute fällt, wenigstens einen Teil von der Wolke sich zu sichern versteht. Ein solcher Hirte mag wegen seiner Geschicklichkeit im Nückzug von seigeren oder gleich seigen Genossen bewundert werden: wirklichen Ruhm verdient er für sein Verhalten nicht und — einen guten Hirten nennt man das nicht.

So konzentriert sich benn das Interesse des Zuschauers für den weiteren Verlauf dieser Angelegenheit neben den unglücklichen Opfern solcher Hirtentreue einesteils darauf, die Drehungen und Wendungen, die der Hirte macht, um möglichst viel von seinen Schafen und mehr noch von ihrer Wolle zu behalten, andernteils die Kunst jenes Raubtiers zu bewundern, immer aufs neue seine Zähne zu zeigen und immer gefähr= licher sie zu fletschen, so oft der Hirte es wagt, ernsthaft mit seinem Stabe zu drohen und zu einer wirklichen Verteidigungspositur sich anschickt. dieses Zähnefletschen, am grimmigsten auf den Tagen von Tours und Poitiers gezeigt, nun wirklich so gefährlich war, daß Klemens für sein Leben ober boch seine Stellung zu fürchten hatte, oder nicht: genug, daß es seinen Sindruck nicht verfehlt und Klemens nachgiebt. Daß er dann, wie er sich endlich gründlich zum Rückzug entschlossen und diese Linie für die einzige Möglichkeit der Rettung erkannt hat, plötlich ganz mit der Verstörung seiner Herde ober vielmehr jenes Teils von ihr einverstanden ist, sie von nun an nur mehr als räudige Schafe hinstellt und selber möglichst schnell aus der Welt fortzuschaffen sucht, hat nichts Wunderbarcs an sich; man muß doch immer wenigstens ben Schein zu retten suchen! Und erleichtert wurde dies Klemens damit, daß von der Wolle doch nicht wenig für ihn selbst absiel, ein anderer Teil auf dem Schlachtfeld liegen und ihm somit die Möglichkeit blieb, zu erklären, daß der Wolf jenc Schafe aus purer Hirtenliebe zerrissen habe, weil er sich ja mit dem Fleische derselben begnügte. So präsentieren sich zulett Schäfer und Wolf in schönster Harmonie, so sehr, daß man später vielfach gezweifelt hat, oh das Ganze nicht eine abgekartete Komödie gewesen sei, so daß es sich nur darum handle, wer mehr ben Mord der Schafe auf dem Gewissen oder den größeren Triumph bei der Sache davongetragen habe, Philipp oder Klemens. In Wirklichkeit war es Philipp bei dem ganzen Handel in erster Linie um die Sache, die Vernichtung bes Templerorbens und den Raub seiner Güter, zu thun: und indem er rücksichtslos darauf ausging und seine Überlegenheit über Klemens infolge von dessen Wahl= kapitulation ausnützte, gewann er die Sache auch im wesentlichen, freilich nicht, ohne einen Teil ber Beute baran geben zu muffen, um nicht Größeres zu verscherzen. Für Klemens aber war ber Schein die Hauptsache, die Sache Nebensache, um so mehr, je mehr sie mit einer anderen Angelegenheit verquickt war, die ihm wirklich Hauptsache So begnügte er sich zwar nicht mit nichts — bazu hätte er nicht Klemens V. sein dürfen —, aber doch mit einem kleineren Teil des Profits und im übrigen mit dem Schein. Je widerwilliger er aber bas that und je mehr er das Unwürdige dieses Verhältnisses fühlte, um so eifriger war er bemüht, der Welt glauben zu machen, als handle er nur nach vollster Überzeugung und Pflicht, als sei es ihm nur um Recht und Gerechtigkeit für und gegen den Orden zu thun. Dies aber nennt man im gewöhnlichen Sprachgebrauch Komödie spielen und einen viel besseren Titel kann man der Handlungsweise Klemens V., auch wenn man anerkennt, daß es ihm wenigstens zu Anfang ernstlich um Rettung bes Orbens zu thun gewesen ist, kaum erteilen: mindestens nicht dem zweiten Teik seiner Schachzüge, in dem die große päpstliche Kommission zur Untersuchung der Anklage gegen den Orden scheinbar so glänzend die Unparteilickkeit, ja Sympathie des Papstes für den Orden offenbart, in Wirklichkeit nur der Gipfelpunkt der Komödie oder, in ihrer Wirkung für die Templer, der Tragödie ist.

Damit haben wir in kurzen Zügen den Verlauf des Dramas skizziert, das sich vor unsern Augen in dem Prozeß gegen die Templer abspielt und für welches uns den eigentlichen Schlüssel das eben geschilderte Vershältnis zwischen dem König Philipp dem Schönen und dem Papste Klemens V. liefert, ein Verhältnis, das selber in den Verhandlungen vor der Wahl Klemens V. seinen Ausgangspunkt und seine Erklärung hat.

Wir gehen nun, nachdem wir so die Hauptpersonen des Dramas und ihr Verhältnis zu einander, mit dem schon die Lösung des Ganzen gegeben ist, kennen gelernt haben, weiter, die einzelnen Scenen und Aufzüge an der Hand der Geschichte zu verfolgen.

## Fünftes Kapitel.

## Einleitung des Prozesses und erstes Stadium desselben. Inquisitionsthätigkeit und Anklageartikel.

Der erste Akt nach aufgerolltem Vorhang versetzt uns in das Ende des Jahres 1305, nach Lyon'). Hieher hatte sich Bertrand de Got, oder — wie er sich seit seiner Erhöhung auf den Stuhl Petri (15. Juni 1305) in bezeichnender Bezugnahme auf seinen landsmännischefranzösischen Vorgänger, den durch die völkerrechtswidrige Hinrichtung des letzten Staufensprossen Konradin und die Übertragung seines Reichs an Karl von Anjou gekennzeichneten Klemens IV.2), schried — Klemens V. im Spätherbst desselben Jahres über Montpellier, wo er die Huldigung der Könige von Aragonien und Mallorca empfing, und Nîmes, dann das Rhonethal aufwärts ziehend, begeben, um am 14. November 1305 seine, durch die Gegenwart vieler Fürsten und Barone, vor allem aber Philipp des Schönen und seines Hofs, verherrlichte Krönung zu seiern. Bekanntlich ersuhr diese Krönung ein Intermezzo von tragischesspmbolischer Bedeutung, indem nach geschehener Krönung bei dem pomphasten Umritt des Papstes

<sup>1)</sup> Schon vorher hatten, wie wir aus einem von Bal. II, 62 mitgeteilten, aus Salzanum vom 13. Oft. 1305 batierten Briefe bes Papstes an Philipp ersehen, weitere geheime Berhanblungen stattgefunden, indem Philipp nach ber Wahl Bertrand be Gots burch besondere Gesandte feierlich gratulieren und bei bieser Gelegenheit seine Bunsche wohl noch genauer formulieren und fich gewährleiften ließ. Worin biefe bestanben, wissen wir zwar weiter nicht. Von welch schwerwiegenber Natur sie aber waren, erfeben wir baraus, daß ber Papst ben König ersucht und biefer versprochen hatte, nie= mand in ber Welt bavon zu reben, und auch jest, ba ber König ihn brieflich gebeten habe, noch weiteren brei bis vier Bertrauten bavon Mitteilung machen zu burfen, fein Einverständnis zwar giebt für solche, "de quibus circumspectioni regiae videbitur expedire"; aber mit bem Beisat: "benn wir wissen ja, bag Du jene Dinge nur folden Berfonen offenbaren wirft, von benen bu bas Bertrauen haft, bağ ihnen unsere und Deine Ehre eifrig angelegen Pft." Boutaric meint so ziemlich bie Beweise zu haben, bag hiermit nur bie Templersache und ber Prozeß gegen Bonifacius VIII. gemeint gewesen sein könne. Dann kommt es im wesentlichen auf basselbe beraus, mas in Lyon perfonlich vom König betrieben murbe. -2) Bgl. Sefele, Conc. Gefch. 40. Buch, § 695.

um die Stadt — König Philipp sah man dabei das päpstliche Maultier am Zügel führen — eine mit Zuschauern überfüllte Mauer zusammen= brach, wobei nicht nur des Königs Bruder, Karl von Balois, schwer ver= wundet, der Herzog Johann von Bretagne und des Papstes Bruder, Gaillard de Got, aber zum Tode getroffen, sondern auch der Papst selber vom Sattel geworfen wurde und, was den Chronisten besonders bemerkenswert erschien, die dreifache Krone von seinem Haupt fiel und einer ihrer wertvollsten Stelsteine verloren ging. Das in diesem tragischen Zusam= mentreffen liegende Omen für die Regierung Riemens V. und seine Wirkung für die Kirche gilt offenbar ganz besonders für die Verhandlungen, welche während dieses mehrwöchentlichen Zusammenseins Philipps — erst nach Weihnachten (1305) kehrte dieser mit seinen Baronen nach Frankreich zurück 1) — mit dem Papste in Lyon gepflogen wurden, und für die Ergebnisse, welche diese Verhandlungen hatten. Das Genauere über erstere, insbesondere soweit sie die Templersache betrafen, besitzen wir allerdings auch jett wieder nicht. Doch ist aus dem späteren Brief des Papstes an Philipp vom 24. August 1307°), der freilich selbst wieder in die Rategorie jener päpstlichen Bullen gehört, von denen Lea 8) bemerkt, daß sie "so mit Lügen durchzogen seien, daß wenig Verlaß auf ihre Behaup= tungen sei", wenigstens soviel zu ersehen, daß Philipp hier in Lyon wiederholt die Angelegenheit vor Klemens brachte und zum Teil bereits mit den Verdächtigungen, welche über den Templerorden umliefen und die der König also schon vor dieser Zeit zu sammeln Sorge getragen haben muß4), motivierte, daß aber Klemens V. wenig geneigt war, diesem Ge=

<sup>1)</sup> Bal. Vita I, p. 4. — 2) Revue des quest. hist. X, 325, Bal. II, 75 f.; v. Schottm. I, 118 in ber hauptsache wiebergegeben, aber mit jener unglücklichen Übersettung für "quicquid ordo postulaverit rationis", vgl. oben p. 187. — 3) Lea III, p. 258. Bgl. auch Schottm. I, 9, wo bieser zu bemselben Ergebnis, ber Unzuverlässigkeit ber papstlichen wie königlichen offiziellen Schreiben, schon auf Grund seiner cronologi= ichen Zusammenstellung berselben gelangt. — 4) Den sicheren Beweis bafür sieht Dollinger in einem von Boutaric Not. et betr. XX, 2, p. 152 f. mitgeteilten Auftrag bes Königs an Wilhelm v. Nogaret, Peter v. Belleperche, Wilhelm v. Plafian unb Beraud be Mercoeur vom Aschermittwoch 1304, in bem biesen bie beispiellose Bollmacht erteilt wirb, in ben Gefängnissen bes ganzen Landes einzelne Personen in Freiheit zu feten und ihnen volle Restitution aller ihrer firchlichen und weltlichen Güter, nicht nur in seinem Namen, sonbern selbst in bem seiner Nachfolger zu verburgen. Böllinger (Atab. Bortr. III, p. 256) bemerkt bagu: "Man sieht, es handelt sich barum, Ankläger und Zeugen gegen ben Orben aufzutreiben", die man bann natürlich in bem Conprior von Monfaucon Squin und bem Florentiner Noffo Dei gefunden habe. Wenn biese Auslegung auch nicht gang zutreffen mag, indem mit Boutaric ber nachste Zweck biefer Berordnung einfach in ber Beitreibung von Gelb jum flanbrischen Krieg, wozu jebes Mittel, auch ber Berfauf ber Gerechtigkeit, gut schien, ju suchen sein burfte, so

rede Glauben zu schenken, ohne doch deshalb eine nähere Untersuchung über ben Grund solcher Anklagen von der Hand zu weisen. Möchte es bienach scheinen, als ob Philipp bei diesen Verhandlungen nicht allzuviel erreicht habe, so sind bafür die sonstigen allgemeinen Ergebnisse berselben wie des Aufenthalts in Lyon überhaupt von um so schwerwiegenderer Natur, schwerwiegend genug, um thatsächlich auch die Templerangelegenheit in ihrem weiteren Verlauf aufs wirkungsvollste zu beeinflussen, ja ihre schließliche Lösung im Sinne König Philipps sicherzustellen. allgemeinen Charakter dieser Vorgänge zeichnet am kurzesten der doch ziemlich vom französischen Standpunkt aus schreibende Johann von St. Viktor, wenn er sagt 1): "Clemens V Papa moram saciens Lugduni ab Episcopis et Abbatibus Franciae qui habebant negotiari in curia innumerabilem pecuniam extorsit. Sed Rex Franciae et fratres ejus Baronesque Francorum ipsum invenerunt propitium ac benignum. Clericis Gallicis gratias largas fecit." Also schon hier ein im Vergleich zu dem bisherigen unerhörtes Aussaugungs= instem, das die kirchlichen Würden und Anter, bezw. ihre Bestätigung zu ungewohnten Preisen verschacherte, gegenüber ber Kirche einerseits, dagegen möglichste Willfährigkeit und Botmäßigkeit gegenüber dem König, seinem Hof und seinen Beamten andererseits: darin faßt sich die Situation dieser Anfangszeit kurz, aber beutlich, zusammen. Suchte in den einzelnen An= gelegenheiten von größerer Tragweite, wie in der Templersache, Klemensauch die eigentliche Entscheidung möglichst hinauszuschieben oder zu um= gehen, so ließ er sich von Philipp um so ausgiebiger in Personalfragen, durch die dem kurzsichtigen Politiker im Prinzip nichts vergeben zu seine schien und von denen doch die prinzipiellen Entscheidungen erst recht ab= hängig wurden, bestimmen. Als die wichtigste, scheinbar nur auf prakti= schen Erwägungen beruhende und doch für das ganze Prinzip verhängnis= vollste Entscheidung ist so schon der Entschluß Klemens V. zu betrachtendiesseits der Alpen, trot der gegenteiligen Bitten des Kardinalskollegiums, zu bleiben: ein Entschluß, durch den Klemens V. der Vater der babyloni= schen Gefangenschaft der Kirche geworden ift und dessen damals unabsehbare Bedeutung heute von einem jeden, der die verhängnisvolle Wirkung dieser Gefangenschaft für die Kirche kennt, nicht groß genug angeschlagen Mag man auch zugeben, daß die praktischen Erwägungen werden kann. nicht leicht wiegen, die Klemens vom Aufbruch nach der heiligen Stadt

lag boch jene andere Verwertung, Beitreibung von Zeugen gegen den Templerorden, auf derselben Linie und ließ sich mit solchen Vollmachten leicht erreichen. Daß es übrigens der Geschichte mit jenen gefangenen Verrätern gar nicht bedarf, cfr. oben p. 287.

<sup>1)</sup> Bal. Vit. I, 3.

Rom abschreckten, damals infolge der ewigen wüsten Fehden der dortigen Abelshäupter einer der unsichersten und ungemüthlichsten Aufenthaltsorte, die es für einen Papst geben konnte; mag man die Kränklichkeit und als Folge davon die Ruhebedürstigkeit Klemens V. noch so sehr als ein berechtigtes Moment in Anschlag bringen: ein Verhängnis und eine persön= liche Schuld bleibt es doch, daß Klemens V. sich da von persönlichen und praktischen Erwägungen bestimmen ließ, wo es sich um die höchsten Interessen der Kirche handelte und nur diese den Ausschlag geben durften. Daß aber diese die Rückehr nach dem geheiligten Sitz der Apostelfürsten aufs bringenoste verlangten; daß von keiner anderen Stadt die Kirche mit gleichem Ansehen und gleicher Würde geleitet werden konnte: das hat nicht nur die Folgezeit aufs klarste bewiesen, sondern haben auch die "Brüder des Papstes", die mit der Lage der Kirche vertrauten und in ihre Be= dürfnisse eingeweihten Kardinäle, damals schon richtig erkannt und dem= gemäß dringend verlangt. Klemens aber schenkte lieber demjenigen Ge= hör, der ihn auf seine eigene Bequemlichkeit, sein Leben und seinen leiden= den Zustand Rücksicht nehmen hieß und als der wohlwollendste Freund zu beraten schien, in Wahrheit der "Versucher" war: Philipp dem Schönen. Und je begieriger sein eigenes Herz auf diese freundschaftlichen Ginflüste= rungen horchte, um so weniger mochte er sich Skrupel daraus machen, vielmehr es für in seinem eigenen Interesse gelegen halten, dieser Stimme auch an der sachlich beratenden Stelle zu Ausschlag gebender Bedeutung zu verhelfen: im Kardinalskollegium. Und so erfolgte der Kardinalsschub vom 15. Dezember 1305, in dem außer der vollen Restituierung der beiden schon durch ihren gemeinsamen Kampf gegen Bonifacius VIII. mit Philipp aufs engste verbündeten Colonna noch 10 andere Kardinäle, wor= unter nicht weniger als 9 Franzosen, ernannt wurden: nämlich (nach der Aufzählung der Vita II ') und IV ') bei Baluze) 4 aus der eigenen Ver= wandtschaft des Papstes — biese vergaß Klemens V. am allerwenigsten —; sodann die beiben Bischöfe von Toulouse und Beziers, Petrus de Capella und Berengar de Frédole, ersterer im Dezember 1306 zum Kardinal= bischof von Palestrina'), letterer seit 10. August 1309 zu dem von Tusculum vorrückend 1), nachdem er bis borthin ben Titel von S.S. Rereus und Achilleus geführt<sup>5</sup>) hatte; ferner als weitere Kardinalpriester der Archibiakon von Brügge, Stephan von Suisy (bei Laon), bisher Kanzler 6), und der Abt zum h. Kreuz in Bordeaux, Peter Arnaud von

<sup>1)</sup> Bal. I, 24. — 2) Bal. I, 63 f. — 8) Vgl. die Notiz bei Bal. I, 628 f., wonach er vorher nach den einen den Titel von St. Apollinaris, nach den andern von St. Praxedis den Titel als Kardinalpriester geführt hätte. — 4) Bal. I, 633. — 5) Unter diesem Titel im Templerprozeß vielfach vorkommend. — 6) Vgl. Bal. I, 638.

Bearn, bisher Vizekanzler des Königs 1), letterer binnen Jahresfrist verstorben; endlich der bisherige Beichtvater des Königs von Frankreich, Nikolaus, unter dem Titel von St. Eusebius, und der des Königs von England, Thomas, unter bem Titel von St. Sabina rezipiert; die beiden letten Dominikaner, Thomas dazu als Engländer der einzige Nichtfranzose von Geburt. Wenn Prut meint 2), daraus, daß "von biesen am 15. Dez. von Klemens ernannten 12 neuen Kardinälen 2, nämlich Berengar de Frédole, ehemals Bischof von Béziers, als Kardinal vom Titel der H.H. Nereus und Achilleus, und Stephan von Suisp, Kardinal vom Titel des H. Cyriacus, nachmals in dem Templerprozeß eine Rolle gespielt haben", folge noch nicht, daß "jene Ernennung zur Vernichtung des Ordens vorgenommen" worden sei, so ist ihm mit dieser Einschränkung natürlich hier zuzustimmen. Die Templerangelegenheit war ja nur eine aus der Reihe berer, um die es sich für Philipp den Schönen handelte und wofür er bem Papst seine geeigneten Kandibaten vorschlug. Daß sie aber nicht auch für diese Angelegenheit von Hause aus als brauchbare Werkzeuge erschienen seien, bafür müßte erst bewiesen werben, baß jener ganze Karbinalsschub vom 15. Dez. 1305 keineswegs Philipps Wünsche in erster Linie berücksichtigt habe: ein Beweis, der angesichts der augenblicklichen Situation und der Thaten, welche diese Kardinäle späterhin verübten, wie der biographischen Notizen über das Vor- und Nachleben dieser Perfönlichkeiten, die Baluze I, 626 ff. giebt, doch schwer fallen dürfte. Nicht für den Templerprozeß allein, sondern für das ganze Verhältnis zwischent Philipp und Klemens ist "auch der Verleihung des Kardinalshutes antden Beichtvater des Königs eine solche symptomatische Bedeutung beizu= messen", die nichts weniger als widerlegt wird dadurch, daß ihr "die gleiche Auszeichnung für den Beichtvater des englischen Königs gegenüber Daß "beides wohl in Beziehung mit Klemens' Bemühungen unt ben englisch=französischen Krieg zu bringen" sei, könnte man für den let= teren ja gelten lassen, läge nicht auch hiefür es näher, einfach das Bemühen, bei den beiden ihm nächststehenden Herrschern sich wohl dran zie machen, als Hauptmotiv anzunehmen. Aber wie viel wichtiger Philipp als Sduard für Klemens war, ersehen wir aus der Zahl der Kardinäle, wo — um von des Papstes Verwandtschaft abzusehen — auf 5 französische Vertrauensmänner nur 1 englischer kommt. Thatsächlich war damit Phi= lipp vollends Herr der Situation, indem dieser Schub der französischen Partei, b. h. ihm, auch im Kardinalskolleg eine erdrückende, zum Teil aus den unbedingtesten Anhängern bestehende, Majorität sicherte.

<sup>1)</sup> Bal. I, 64 und 63. — 2) Entwicklung p. 139.

Dieses Verhältnis wurde auch durch die folgenden Kardinalsernennungen vom 25. Dez. 1310, die 5 Gascogner, und vom Dez. 1312, die 9 Gas= cogner und Franzosen in das h. Kollegium brachte, nur unwesentlich, nämlich burch die Gascogner offenbar zu Gunsten des Papstes, der in diesen seinen unmittelbaren Landsleuten seine besonders ergebenen Anhänger suchte, alteriert, während dieselben in der Hauptsache die beiden Hauptrichtungen des Pontisikats Klemens' V., seine Ergebenheit gegenüber Philipp und dies freilich noch mehr — sein Streben pro domo trefflich illustrieren. Doch kommen diese beiden Nachschübe, als hinter der Entscheidung über die Templersache liegend, für uns nur wenig mehr in Betracht, ober höchstens insofern, gls jene vom Dez. 1310 mit ihren 5 Gascognern einen Hinweis darauf enthalten, wie lebhaft damals Klemens in Rücksicht auf die vorangegangenen Ereignisse bas Bedürfnis empfand, gegenüber ber französischen Partei ein gewisses Gegengewicht zu gewinnen zum Schut seiner eigenen Interessen. Denn mit jener ersten Ernennung hatte er bas Heft doch in weitergehender Weise, als er selbst gedacht, aus der Hand gegeben. Was Wend in der Einleitung seiner Arbeit über Klemens V. und Heinrich VIII. beim allgemeinen Überblick über die Regierungsthätigkeit des ersteren bemerkt 1): "Nur für wenige Jahre von Klemens' Pontifikat entspricht der Gedanke, den man von alters her mit der babylonischen Gefangenschaft der Päpste verbunden hat, in vollem Maße der Wirklich= keit", das gilt eben für diese ersten Jahre von 1305 an, im höchsten Maße für die Ereignisse in Lyon, wo Philipp eilte, den bedungenen Lohn möglichst voll sich auszahlen zu lassen, und der Papst noch nicht den Mut fand, noch die Notwendigkeit empfand, die Ausbezahlung desselben an irgend einem Punkte ernstlich zu verweigern. Scheute sich Philipp doch schon hier nicht, sein stärkstes Mittel zur Erreichung seiner Pläne, die Drohung mit dem Prozeß gegen Bonifaz, der ihm von Klemens vorher versprochen worden sein muß, in Anspruch zu nehmen, während Klemens noch kein anderes Gegenmittel zu Gebot stand ober er ein anderes wußte, als den König mit allen möglichen Zugeständnissen zu beschwichtigen. Wie weit unter solchen Umständen Klemens V. in Lyon in ben Zugeständnissen zu gehen bereit mar, zeigt die Aufhe= bung der Bulle "Clericis laicos" für Frankreich; wie weit Philipp gegen Bonifaz zu gehen gesonnen mar, zeigt seine Forderung der Ranonisation Colestins V.

Für die gallikanische Kirche bedeutete dieser Zustand nichts Gutes. Schon daß mit der Ernennung der französischen Kardinäle der Gedanke

¹) p. 9.

an Übersiedelung nach der Heimat der Kirche endgültig aufgegeben wurde und die Kurie sich anschickte, in Frankreich dauernd ihren Wohnsitz zu nehmen, brachte der Kirche dieses Landes ebensoviel Nachteil, als der Obrigkeit desselben politische Vorteile. Dies schon in materieller Hinsicht, insofern für die Rosten des päpstlichen Hofhalts mitsamt allen Anhängseln besselben niemand anders aufzukommen hatte, als in erster Linie die französische Kirche. Wie schwer diese neue Auflage auf den französischen Prälaten und Stiftern laftete, ersehen wir aus den Klagen und Beschwer= ben, zu welchen sich diese — nach der Rückreise Klemens' V. von Lyon, die im Frühjahr 1306 in äußerst langsamem Tempo quer durch Frankreich vor sich gegangen war und die blühendsten Stifter und Abteien, so Clugny, nahezu an den Bettelstab gebracht hatte, und mehr noch anläßlich der exorbitanten Forderungen päpstlicher Nuntien und Legaten, die in der auf Lyon folgenden Zeit überall im Lande erschienen und Schrecken erregten — auf mehreren zu diesem Zweck extra einberufenen Synoden im Juli 1306 veranlaßt sahen 1). Zum Anwalt und Verfechter dieser Klagen gegenüber bem Papste ließ sich Philipp herbei und offenbar mit um so größerem Vergnügen, als er damit ebenso die erwünschte Rolle eines Vorkämpfers und Verteidigers der Kirche seines Landes spielen, als Kle= mens V. seine Macht und seinen Einfluß auch auf dem kirchkichen Gebiet an einem besonders empfindlichen Punkt in Exinnerung bringen konnte. Die Antwort Klemens' V., die dieser darauf aus Bordeaux vom 27.2) Juli 1306 erteilte, können wir keineswegs mit Schottmüller als eine "ent= schiebene, wenn auch in milber Form" gehaltene, im ganzen würdevolle3) Zurückweisung ber Einmischung des Königs, vielmehr mit Hefele nur als eine schwache, die Berechtigung jener Klagen kaum zu bestreiten wagende Entschuldigung betrachten. Der Papst erwidert hier dem König, was seine eigene Person betreffe, so verklage ihn sein Gewissen in keinem Stud; die Handlungsweise seiner Boten wolle er nicht entschuldigen, ehe er die Wahrheit wisse, weil, wie Augustin sage: "quantumlibet disciplina vi-

<sup>1)</sup> Bgl. auch bas sich zum Echo bes Spotts wie ber Empörung über biese Plünbereien machende Gedicht Geoffrois von Paris (Chronique metrique de Godefroy de Paris, Buchon p. 107), mitgeteilt bei Boutaric, Revue des quest. hist. X, 316; baneben vor allem ben Kontinuater Guillelmi de Nangiaco (Bouquet XX, p. 593), bem wir besonders auch die Notiz über die Rache Klemens' V. an dem Erzbischof Ägidius von Bourges verdanken. — 2) Nicht am 26., wie Schottm. I, 87 bemerkt; cf. Bal. II, 59: VI. Kal. Aug. pontis. nostri anno primo. Baluze bezieht dieses Datum sälschlicherweise noch auf das Jahr 1305. Es geht aber natürlich auf 1305, da vom Tag der Krönung an gerechnet ift, wie ost, wenn auch nicht immer. — 3) So meint freilich auch Boutaric, Revue des quest. hist. X, 318. Wir halten es hier aber lieber mit Hefele (VI, 370).

gilat domus nostrae, homines sumus et inter homines conversamur". Sein Haus sei nicht besser als das Noahs, wo unter acht Auserwählten ein Gottloser gefunden worden sei, noch das Abrahams ober Jsaaks. Doch seien weber Noah noch Abraham noch Isaak vom Herrn verklagt worden. Er wundert sich nur und beschwert sich barüber, daß jene Prälaten, die doch seine Vertrauten gewesen seien und seine Freunde por seiner Erhöhung, von all dem weder ihm noch seinen Kar= dinälen etwas zu wissen gethan haben. Dies hätte sich für die Ehre bes apostolischen Stuhls und ihre eigene geschickt; und er, ber Papst, hätte für Abhilfe in einer Beise gesorgt, daß keine Klage mehr nötig gewesen Obgleich Statthalter Christi, könne er doch Verborgenes nicht märe. ahnen und bitte baher Den, der alles wisse, daß Erzesse der Seinigen vor ihn gebracht werden, damit er ein Exempel statuieren könne. Das ist zwar eine ziemlich billige Art, sich zu entlasten, indem die Schuld auf die Umgebung geschoben wird, aber schon mit der sofortigen Einräumung möglicher Erzesse von seiten dieser ein ziemlich umfängliches und zaghaftes Eingeständnis einer der Hauptschwächen dieses Papstes, seines Nepotismus und seines eigenen Bewußtseins, wie leicht er durch solche Angehörigen kompromittiert wurde. Der ganze Ton ist im Widerspruch zu den Wor= ten keineswegs der eines seines guten Rechts sich bewußten Gewissens, viel weniger eines selbst zum obersten Hüter und Richter ber Sitten be= rufenen pontisex maximus, sondern viel eher der eines Angeklagten vor Teinem Richter, oder wenigstens ber eines Beauftragten vor seinem Auftraggeber.

Lettere Stellung nimmt Philipp in diesen Jahren ohne wesentliche Sinschränkung auch in einer weiteren, für die gallische Kirche fast noch drückenderen Hinsicht ein, hinsichtlich der Personalfragen. Wie schon sir jenen ersten entscheidenden Kardinalschub Philipps Wünsche an erster Stelle maßgebend gewesen waren, so sehen wir diesen Willen auch in den Folgenden Jahren bei Bestellung der höchsten kirchlichen Würden, der Bistümer und Erzbistümer der französischen Kirche, in einer Weise zum ausschlaggebenden werden, daß dieses Gebiet nahezu als eine Privatdomäne des Königs erscheint. Es dürste lehrreich sein, zu hören, was Boutaric darüber bemerkt, was unter dem Pontisitat Klemens' V. aus der Freiheit der Kirche von Frankreich wurde und was, wie auch Wenck bemerkt hat '), jedenfalls für diese ersten Jahre Gültigkeit hat: "Man sah keine Wahl von Bischöfen durch Kapitel mehr. Philipp befahl und es hieß gehorchen. Vermittelst dieser Unterwürsigkeit erlaubte der König dem Papste, direkt

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 311.

Bischöfe zu ernennen. Klemens versah so die Sitze von Langres und Agen, von Augerre, von Bayeux und Clermont. Der König wußte vortrefflich Rugen zu ziehen aus diesem Nominationsrecht, das er dem Papste ließ, um seine eigenen Kreaturen durchzuseten. Im Jahr 1309 bat er Klemens V., das Erzbistum Sens seinem Rat Philipp de Marigny, Bischof von Cambrai, zu geben. Klemens weigerte sich, in Anbetracht ber Wichtigkeit des Siges 1). Philipp erneuerte zweimal seine Bitte und Klemens gab seinem Drängen nach, aber er bat den König, ihn nicht mehr ohne äußerste Notwendigkeit mit ähnlichen Bitten zu belästigen, die seinen Absichten zuwiderlaufen. Die römische Kanzlei expedierte eine feierliche Bulle ("ad perpetuam rei memoriam"), in welcher ber Papst sagte, daß er, willens an die Spite der Kirche von Sens einen Mann nach seinem Herzen zu stellen, der ihre Lasten wie ihre Shre auf sich zu nehmen im stande sei, aus schwerwiegenden Gründen der Überlegung, welche auch diejenigen, an die er sich wende, gebilligt haben würden, und im Einverständnis mit seinen Kardinälen sich die Ernennung vorbehalten habe. Man weiß, welches diese bestimmenden Gründe waren. Klemens V. war schwer bestraft: jeder Tag hielt ihm aufs neue seine Erniedrigung und seine Schwäche vor. — Philipp kannte keine Scham. Im nämlichen Brief, in bem er bem Papst bafür bankt, baß er seinen Kandibaten auf das Erzbistum Sens ernannt habe, bat er ihn, das Bistum Cambrai an seinen Vertrauten, Wilhelm de Trie, zu geben. Ein andermal verlangt er das Bistum Orleans für Peter von Laon, seinen Notar (clericus) 2c.2)."

Wir haben diese Stelle hier mitgeteilt, weil sie den besten Eindruck giebt einerseits von der Art und Weise, wie die päpstlichen Bullen unter Klemens V. dem wirklichen Sachverhalt zu widersprechen wagten, anderersseits von der Art, wie Philipp in dieser Zeit mit Klemens V. und so mit der französischen Kirche umging. Denn wenn auch jene Ernennung erst ein paar Jahre später fällt, so giebt sie doch das getreueste Spiegelbild, auf was für Weise in dieser Zeit, nach Lyon, die Sitze von Bayeur Langres, Clermont, Agen, Augerre, Laon, Avranches, sämtlich in dieses (1306) und das nächste Jahr fallend, nach Ausweis der bei Baluze dam meisten an die bei Sens befolgte Praxis erinnernde, Bestung von Laon näher angeführt. Da schreibt Philipp an Klemens: Da die Kirche von Laon, die zwar nin facultatidus tenuis", aber durch die Pairswürde

<sup>1)</sup> Besonders wichtig in jener Zeit für die Templerangelegenheit. — ") La France sous Philippe le Bel, p. 124. — 3) Bal. II, p. 61—87. — 4) Nr. 24 der dort von Baluze gegebenen Dokumente, p. 87.

gewesen sein muß und in seinem Schreiben an Philipp eine große Rollespielt, auch von Philipp, der gerne den zärtlich besorgten Freund machte, um dafür von dem für solche Beforgnis um sein persönliches Ergehen. sehr empfänglichen Klemens um so größere Zugeständnisse herauszuschlagen, nicht übersehen wird. Es ist interessant, zu sehen, wie diese Krankheit auch politisch verwertet wird, indem sie einerseits dem Papst zum will= kommenen Borwand dient, erst jene Zusammenkunft möglichst hinauszu= schieben, dann wenigstens nicht allzu weit in das unmittelbar französische Gebiet sich vorzuwagen, und so lieber Toulouse als Poitiers für die Zu= jammenkunft in Vorschlag zu bringen; während Philipp aus denselben Besorgnissen für die Gesundheit des Papstes ihm Tours empfiehlt, ein= mal wegen des Reichtums der Gegend und der Reinheit und Milde der-Luft, die für des Papstes Erholung äußerst zuträglich wäre, sodann wegen der Möglichkeit freien und unbeobachteten Verkehrs zwischen beiden, welche das über der Loire in etlicher Entfernung von der Stadt gelegene könig= liche Schloß bieten würde ').

Für Klemens mochte nach den Erfahrungen von Lyon dieser "accessus liber et secretus" eher ein Grund gegen als für Tours, wo er vollends in der Gewalt des Königs gewesen wäre, sein und so entscheidet. er sich, unter dem Vorgeben, daß ihm das Klima von Tours als unge= sund geschildert werde, für das an der Grenze der Kirchenprovinz Bor= deaux gelegene und fo ihm von früher her bekannte Poitiers. Daß übri= gens diese Sprödigkeit nicht als eigentlicher Widerstand gegen Philipps-Wünsche aufgefaßt werden dürfe, hatte Klemens schon dadurch dokumen= tiert, daß er mit der Einleitung der für diese Zusammenkunft projektier= ten heiklen Angelegenheiten — "pro ardnis negotiis" neunt er sie?) unter dem 5. Nov. 1306 diejenigen beiden Kardinäle, die er als "honoris tui et commodi ferventissimos zelatores" fenne, nämlich die Kardinalpriester Berengar von St. Nereus und Achilleus und Stephan von St. Cyriac in Thermis') entsendet, welche diese Gelegenheit zu jener oben bemerkten Sonderpolitik eines Teils der Kardinäle gründlich wahr= genommen zu haben schienen. Philipp aber bankte ihm bieses Entgegen= kommen so wenig bezw. fand es in seiner Unerfättlichkeit so wenig für genügend, daß er kein Bedenken trug, den Papst in seiner Weise seine üble Laune merken zu lassen, indem er demselben drunter hinein seine Aufträge durch Leute nieberen d. h. gewöhnlichen Standes zukommen ließ: eine Rücksichtslosigkeit, über die sich Klemens V. von Villandraut aus

<sup>&#</sup>x27;) cf. Bal. II, 88. — ') Bal. II, 77. — ') Über beren Vorleben und frühere Eigenschaften, wonach sie allerdings zu Philipp in besonderen Beziehungen standen, soben p. 309.

unter dem 7. Januar 1307 bitter beklagt. Wir sehen: für Formsachen hatte er ein scharfes Auge: hätte er nur für sechlich ungehörige Zumutungen gleiche Empfindlichkeit bewiesen!

Philipp umgekehrt nahm formelle Zugeständnisse nicht so schwer, wenn er sie mit sachlichen sich bezahlen lassen konnte. Das bewies er, indem er auch nach Poitiers ging und auch im übrigen sich bereit erklärte, ben ihm von den Kardinälen seitens des Papstes vorgeschlagenen Weg zu gehen. Welcher das war? wissen wir nicht genau: vermutlich handelt es sich um die endgültige Versöhnung mit England wie um die Angelegenheit gegen die Templer und Bonifaz und darum, daß dem Papst Zeit zu einer wirklichen Untersuchung gelassen werden sollte. Wenigstens empfand der Papst eine außerordentliche Freude darüber und fühlt sich sehr erleichtert, wie er in dem Schreiben vom 17. März 1307, aus Poissy batiert 1), dokumentiert, wo er den König lobt als "prudenter per semitas pacis et salutis incedens, per quas regnandi status augetur et sine quibus nihil potest perfectae prosperitatis habere." er ber Hoffnung Ausbruck, daß diese Angelegenheit, nachdem sie einen so guten Anfang genommen, mit Gottes Hilfe nach Wunsch zum guten Ende gelangen werde.

Für uns ist diese Nachgiebigkeit nur ein Beweis mehr, wie außerorbentlich viel dem König daran gelegen war, daß die Zusammenkunft zu stande komme. Auch in Poitiers wußte er es so einzurichten, daß der Papst nicht weniger sein Gefangener wurde, als er es in Tours gewesen wäre. Zunächst freilich ging bas nicht so rasch, indem Klemens auch hier sich ziemlich hartnäckig und nicht ohne Geschick wehrte. Hauptsache war dem König im Unterschied vom Papst, dem in erster Linie der Friede mit England am Herzen lag, offenbar wieder die Templerangelegenheit, für die Philipps Herz um so mehr gebrannt zu haben scheint, je mehr ihn die im vergangenen Sommer 1306 bei dem Märzaufstand in Paris von seiten der Templer erfahrene Wohlthat wurmte, die Zuflucht, die sie ihm gewährt hatten und die seinen Stolz aufs empfindlichste verlette; und je schwerer er die finanzielle Kalamität empfand, die eben in jenem Aufstand zur Entladung führte. Der Papst aber eilte nicht so sehr: er wollte offenbar auch hier zwar Philipp nicht gerade zuwider sein, aber deswegen sich auch nicht allzu schwerem Vorwurf aussetzen und so die Sache in möglichst schickliche Wege leiten. Dazu gehörte in erster Linie, daß der Orden nicht ungehört verdammt wurde. So hatte er benn schon von Bordeaux aus den beiden Großmeistern, dem Johanniter= wie dem Templer=

<sup>1)</sup> Bal. II, 91 f.

meister, Einladungsschreiben zugesandt, welche sie nach Frankreich beriefen (angeblich) zur Beratung der den genannten ja immer noch vorschwebenden Rreuzzugssache 1). Daß er beide berief, ist wohl weniger damit zu erklären, daß dem Johanniterorden dasselbe Los von seiten Philipps zugedacht gewesen sei, wie manche meinen, ohne daß wir uns davon haben über= zeugen können, sondern mahrscheinlich schon aus dem einfachen Grunde, weil ber nächstliegende Weg, der dem Papst zur Erledigung der Angelegenheit vor= schwebte, der von so mancher früheren Kirchenversammlung empfohlene: Verschmelzung beiber Orben in einen, war. So war denn auch das erste, was Klemens that, als der Templermeister Molay — der Großmeister ber Hospitaliter, Villaret, war durch den eben damals glücklich zur Ausführung kommenden Anschlag auf Rhodus verhindert, ist dann aber nach= träglich, wie die Vita I bei Baluze?) meldet, richtig nach Frankreich gekommen und zwar während der Anwesenheit des Papstes in Poitiers Sommer 1307, um bort nach biesem glänzenden Siege um so bessere Chancen zu finden, — bei ihm in Poitiers eintraf', daß er ihm ein Gutachten über eine solche etwaige Verschmelzung beider Orden abverlangte. Die Antwort, welche Molan hierauf erteilte und die uns bei Baluze 4) erhalten ist, haben wir bereits im I. Teil gegenüber Pruts ) und wieder oben im ersten Kapitel () dahin charakterisiert, daß wir sie so wenig für "fabenscheinig", wie Prut meint, halten können, daß sie uns vielmehr mit Schottmüller, der jenes Gutachten wortgetreu übersetzt), als eine vom Standpunkt eines Templermeisters durchaus wohlbegründete und unanfectbare erscheint 8): indem sie zwar einen ziemlichen Mangel an diplomatischem Geschick, sonft aber einen gesunden Menschenverstand und vor allem einen durchaus ehrlichen Charakter verrät, einen Mann, der seinem Ordensberufe mit Leib und Seele lebte und in ihm seine Welt beschlossen fand, einen Mann, der so wenig sich auf diplomatische Künste, auf die es jett ankam, verstand, daß er allen Ernstes sogar die religiösen

<sup>1)</sup> Unentschieben barf hier bleiben, ob es Klemens selbst wirklich Ernst gewesen sei mit seinen Kreuzzugsplänen, die er gleich seinem Borgänger Bonisazius VIII. immer auss neue wieder vordrachte, so schon in Lyon, wo ihm Philipp die Freude macht, scheinbar mit Begeisterung darauf einzugehen, indem er selbst mit seinen Söhnen das Kreuz nahm. Jedenfalls war es dem Papst mit dem Gedanken ernster als Philipp, der der letzte ist, dem wir eine solche, von der gegebenen Basis so weit abschweisende, von Enthusiasmus eingegebene, Unternehmung zutrauen dürsen. — 2) Bal. I, 6 und 11. — 3) Daß die Legende von seiner großartigen Begleitung durch den gesamten Konvent, vollends von jenen 12 goldbeladenen Maultieren der thatsächlichen Anhaltspunkte entstehrt, haben wir schon oben (p. 237) als durch Schottmüller nachgewiesen bezeichnet. — 4) Bal. II, p. 180—185. — 5) Bgl. p. 145. — 6) p. 228. — 7) Schottm. I, 108 bis 113. — 8) Bgl. sein Urteil über Mosay im Ansagn. Schottm. I, 597 si.

Motive, aus denen die Ritterorden erwachsen waren und die für den Beitritt zu denselben wie den Schenkungen an dieselben noch immer eine wirksame Ursache waren, als Bedenken gegen die geplante Verschmelzung, die sonst mit vieler Objektivität erörtert wird, anführt. Dieselbe gerade und offene, die Ziele der Diplomatie zu durchschauen unfähige und so ahnungslos in ihre Schlingen tappende Natur verrät es, wenn Molay, wie weiter berichtet wird, auf die vom Papst ihm gemachten Andeutungen über das, was von Philipps Seite dem Orden Schuld gegeben wurde 1), eindringlich eine Untersuchung durch den Papst als seinen obersten Richter verlangte, nicht, wie Prut meint, weil er wußte, daß diese nur eine scheinbare sein und zu nichts führen werde, sondern offenbar in dem Bewußtsein eines guten Gewissens, daß eben eine gründlichere Untersuchung ohne weiteres die Grundlosigkeit aller solchen Verdächtigungen darthun Sicher ist einmal, daß die Art, wie Molay sich verteidigt, Kle= mens vollends über den Ungrund der Anklagen Philipps und die wahre Natur seiner Absichten nicht ben geringsten Zweifel ließ, weßhalb Lea\*) bie spätere Erklärung bes Papstes, daß Molay schon vor seiner Verhaf= tung in Gegenwart seiner Untergebenen wie von Klerikern und Laien die Wahrheit jener Anschuldigungen eingeräumt habe, eine offenbare Lüge nennt. Sodann aber geht mit kann weniger Evidenz aus dem Folgen= den hervor, daß der Papst es an beruhigenden Zusicherungen über seinen guten Willen, bem Orden keinerlei Unrecht geschehen zu lassen, in keiner Weise fehlen ließ. Obgleich Molay der Vorwurf allzugroßer Blindheit und Kurzsichtigkeit und eines gar zu großen Vertrauens in die Gerechtigkeit seiner Sache wie zu ber Gerechtigkeit und bem guten Willen des Papftes schwerlich erspart werden kann, so war er doch zu diesem Vertrauen berechtigt ober muß sich wenigstens berechtigt geglaubt haben durch bie Zuficherungen, die ihm Klemens damals in Poitiers gemacht haben muß: ein Vertrauen, das in fast rührender Weise immer wieder nachher im Prozeß wiederkehrt und ohne das die mancherlei zum Teil widerspruchs= vollen, in der Hauptsache aber bis zuletzt auf eine merkwürdige Passivität hinauslaufenden Erklärungen desselben durchaus unbegreiflich bleiben. Offen= bar hat ihn Klemens V. damals darüber beruhigt, daß, wenn es auch Philipp noch so angelegentlich um diese Sache zu thun sei und manche Schritte von dieser Seite in Aussicht zu nehmen seien, daß er, ber Papst

<sup>1)</sup> Daß dabei sogar (wie auch Schottm. I, 124 hervorhebt) auf Grund der Ausssage des Großpräzeptors von Poitou-Guienne, Gottsried de Gonaville, vor der Inquissition in Paris Nov. 1307 (Mich. II, 400) die Anbetung des Idolsopfes ("de capite") zur Sprache gebracht wurde, konnte bei Molan wie beim Papste gewiß nicht dazu helsen, das Ganze ernsthafter zu nehmen. — 2) Lea III, p. 259.

boch nie einwilligen werbe in eine unrechtmäßige Unterdrückung des Ordens und daß eine solche ohne ihn, den Papst, der schon zu rechter Zeit das Seinige thun werde, durchaus unmöglich sei. Nicht nur der ganzen Situation und nachherigen Verhaltungsweise Molays, sondern auch dem Charakter Klemens V. nach dürfen wir derartige Erklärungen mit Bestimmtheit annehmen, ohne daß wir damit sagen möchten, daß dieselben irgendwie erheuchelt gewesen seien, sondern vielmehr, indem wir annehmen, daß der Papst mur seiner wirklichen inwendigen Absicht Ausdruck gegeben und damit auf Molay einen um so gründlicher beruhigenden Eindruck gemacht hat.

Seine wahre Meinung giebt Klemens allemal baburch kund, baß er, wo ihm etwas gegen den Willen und seine Überzeugung geht, zaudert und hinausschiebt und unter allen möglichen Ausslüchten Zeit zu gewinnen sucht. So machte er es auch hier: nachdem Philipp bereits Mitte Mai mit einem ansehnlichen Gefolge, mit dem er dem im Gegensat hiezu meist auf ein geringes Personal beschränkten Papste imponieren wollte, in Poitiers eingetroffen und bis Ende Juni, also circa 6 Wochen, bei ihm geblieben war; nachdem er in dieser Zeit, wie es seine Art war, dem Papst womöglich täglich zugesetzt hatte, mit der Sache voran und ein Ende zu machen, und er trothem unverrichteter Dinge Ende Juni hatte abzichen müssen; nachdem sodann am 7. Juli Eduard I. von Eng= land, Klemens V. Hauptstütze gegenüber Philipp, gestorben war: so schreibt er unter bem 24. August 1307 aus bem Priorat von Lugudiacum bei Poitiers jenen, bereits für die Verhandlungen von Lyon als Zeugnis angeführten Brief, in dem er den König bittet, die letzten Schwierigkeiten für den Frieden mit England — immer wieder Klemens das wichtigste - und die geplante Verschwägerung zwischen England und Frankreich durch Räumung des Schlosses Mauleon endgültig wegzuräumen. ärztlicher Maßregeln zu seiner Gesundheit könne er erst von Mitte Oktober an die ihm vom König schon auf Mariä Himmelfahrt in Aussicht ge= stellten Boten empfangen. Wegen der schon in Lyon und wieder in Poitiers vom König an ihn gebrachten Anklage gegen den Templerorden aber wolle er, nachbem der Großmeister auf die Nachricht hievon inständig eine Untersuchung verlangt habe, nächsten Freitag nach Poitiers kommen und thun, "quicquid ordo postulaverit rationis", d. h. "was bei solcher Sachlage billigerweise angezeigt" ober kürzer, "was recht und gut sci"), d. h. eben eine Untersuchung in aller Form vornehmen.

<sup>1)</sup> Nicht natürlich: "was ber Orben zu seiner Rechtsertigung verlangt hat", wie Schottmüller berühmterweise I, 118 übersetzt hat. Bgl. oben p. 187.

König möge ihm zu biesem Behuf seinen Rat und das Material seiner Informationen hierüber wie, was sonst ihm zwecknäßig scheine, brieslich ober durch Boten zukommen lassen. Was dann Klemens auf solche Weise herausgebracht hat, wissen wir nicht. Vermutlich: nichts, wie Philipp allmählich mit steigender Wut merken mochte. Das war nicht die Art, wie er seinen Forderungen entsprochen zu sehen wünschte, noch der Weg, überhaupt zu etwas zu kommen. Aber Philipp hatte noch andere Mittel, seinen Willen durchzusehen. Und wie er merkte, daß gütliches Zureden nicht genügte, den Papst nach seiner Pfeise tanzen zu lassen, so zögerte er nicht, seine ganze rücksichtslose Natur wieder einmal zu offenbaren und ohne weitere Rücksicht auf Klemens V. die Würsel fallen zu lassen.

Am 13. Oktober 1307 wurde die staunende Welt überrascht durch die Nachricht von der in der Frühe des Tags erfolgten Verhaftung sämtlicher Templer in ganz Frankreich. Die Überraschung war für das Volk ber Hauptstadt, wo in der Hauptordensburg, dem Tempel zu Paris, das zahlreichste Ordenskontingent dem Schlag zum Opfer fiel, um so größer, als es noch am Abend zuvor, den 12. Oktober 1307, Augenzeuge gewesen war von jener bei dem Begräbnis der Prinzessin Katharina, der Erbin von Konstantinopel, dem Großmeister Molan widerfahrenen Ehre. dies, daß die Überraschung eine so allgemeine war, wie die Chronisten zeigen 1), beweist, wie wenig die Welt bisher trot der mancherlei umlaufenden Gerüchte an eine wirkliche Verschuldung des Ordens zu glauben geneigt war, und daß die Behauptung, der Orden sei in der öffentlichen Meinung längst der schlinunsten Dinge bezichtigt und für jede Schandthat fähig gehalten worden, der thatsächlichen Begründung entbehrt. Um so mehr galt es, öffentliche Meinung zu machen, und darin war Philipp der Schöne mit seinen Helfershelfern Deister, wie nicht leicht einer. In einem, zugleich mit der Anweisung zur Gefangennahme der Templer an seine Beamten vom 14. September 1307 aus der Abtei Maubuisson bei Pontoise datierten Manifest, der Adresse nach an "unsere lieben und getreuen Herren von Onevale und Johann de Torvavilla, Ritter und Bailli von Rouen" gerichtet, aber wohl ebenso an seine übrigen Oberbeamten ergangen, erklärt der König in den überschwenglichsten Ausdrücken sittlicher Entrüstung über so fluchwürdige Vergeben seinen tiefen Schmerz, daß er "nach sorg= fältiger Beratung mit bem heiligen Vater wie mit den Prälaten und Baronen seines Reichs" als "ein zur Verteidigung des Glaubens und der kirchlichen Freiheit an erster Stelle berufener und vor allen anderen Wünschen auf Vermehrung des katholischen Glaubens bedachter Herrscher"

<sup>1)</sup> Bgl. besonders Bal. I, 8 und wieder I, 101.

auf Anrufung des vom päpstlichen Stuhl bestellten Juquisitors Wilhelm von Paris sich gezwungen sehe, die ausnahmslose Verhaftung sämtlicher Ordensgenossen im ganzen Königreich, um dem Urteil der Kirche vorbehalten zu werden, samt Einziehung ihres sämtlichen beweglichen und un= beweglichen Vermögens "ohne irgend welche Verbrauchung ober Verwüstung besselben" anzuordnen 1). Schabe nur, daß ber so als im Einverständnis mit des Königs Vorgehen befindlich hingestellte Papst auf die gerüchtweise Runde hievon sich unter dem 27. Oktober in den stärksten Ausbrücken bes Unwillens über dieses eigenmächtige Vorgehen des Königs 2) beklagt, das er um so beleidigender für ihn, den Papst, findet, als er in der Nähe geweilt und dem König durch sein Schreiben vom 24. August ans gezeigt habe, daß er dieselbe Angelegenheit bereits in Untersuchung ge= nommen habe! und daß auch die Prälaten und Barone, auf die sich Philipp beruft, keineswegs alle dieser Art von Vorgehen zustimmten, wie es denn ein bemerkenswertes Faktum ist, daß der Großsiegelbewahrer, der Erzbischof Gilles Aiscelin von Narbonne, sein Amt aus diesem Anlaß, bei der Beratung über die Verhaftung der Templer, unter dem 23. Sep= tember 1307 niederlegte, und zwar in die Hände des skrupellosesten Rats Philipps, des bekannten Wilhelm de Nogaret. Eine Bemerkung an der Spite eines Registers der französischen Kanzlei, die Boutaric im Trésor des Chartes entbeckt hat 3), teilt uns dies ausbrücklich mit. Offenbar fand an diesem 23. September in Maubuisson die letzte endgültige Beschlußfassung über diesen außerordentlichen Schritt statt, nachdem unter dem 22. September der in des Königs Manifest vom 14. September bereits erwähnte Inquisitor Wilhelm Imbert von Paris seine Einwilligung und Mitwirkung bei der Sache definitiv erklärt hat: wenigstens trägt das Schreiben, durch das er seine beiden Kollegen von Carcassonne und Toulouse von seiner Anrufung des Königs in Kenntnis setzt und sie zu gleicher Thätigkeit auffordert, ba er' nicht überall hin könne, erst bieses Datum. Somit ist wohl auch die vom König behauptete Aufforderung seitens der Inquisition, wenn auch thatsächlich erfolgt, doch erst hintendrein, nachbem sich ber König mit seinen vertrautesten Ratgebern, unter die wir

<sup>1)</sup> Den Wortlant des aus dem Trésor des Chartes genommenen Manischtes giebt Bontarie in der Revue des quest. hist. X, p. 329—331, französisch p. 327—329, wieder. — 2) Er redet von "non tam prepostero, quam nullo ordine". Das ganze Schreiben, das uns Bontarie wieder in der Rev. des quest. hist. X, p. 832—335 mitteilt (aus dem Trésor des Chartes), ist von Baluze, ossendar weil es nicht zu den Chrendenkmalen der französischen Könige, zunächst Philipps, dessen Wahrheitsliede hier so grell wie kann irgendwo beleuchtet wird, gehört, einsach weggelassen worden (s. die Bemerkung Boutaries Rev. des quest. hist. X, p. 332). — 3) Mitgeteilt in der Rev. des quest. hist. X. p. 326.

wohl auch jene beiben Kardinäle zählen dürfen, endgültig schlüssig gemacht hatte, als bestellte Arbeit ergangen. Daß es dem Inquisitor deshalb nicht weniger Ernst mit seiner Witwirkung gewesen sein und er diese auß freudigste zugesagt haben werde, haben wir bei Besprechung dieses Instituts (f. Kap. 2) bereits dargelegt, ebenso, wie außerordentlich wertvoll und weitreichend die so gewonnene Unterstützung war. Nicht nur, weil sie dem König thatsächlich, d. h. nach der herrschenden Theorie, ein gewisses, sonst durchaus sehlendes, sormelles Recht zu seinem Vorgehen verlieh, indem die Inquisition laut ihren päpstlichen Privilegien unzweiselshaft die Vollmacht besaß, ob auch nicht gegen den Orden als solchen, so doch gegen die einzelnen verdächtigen Glieder desselben einzuschreiten 1) —

<sup>1)</sup> Bon Schottmuller und anbern Berteibigern ber templerischen Unschulb und Anklägern Philipps ift bies Recht bes Königs, ohne Antorisation von Seiten bes papfilichen Stuhle, lediglich auf Grund ber Aufforderung burch die Inquisition vorzugeben, burchans bestritten und mit bem hinweis auf bie privilegierte Stellung bes Orbens, seine Exemtion von aller firchlichen Gewalt, zu widerlegen gesucht worben. Aber man vergißt hiebei, daß die Bollmacht ber Inquisition ausbrücklich (durch bas Defret von Berona, vgl. Lea I, p. 315) auch auf bie soust exemten Körperschaften ausgebehnt worden war, daß ihre Exemtion eigentlich alle andern Exemtionen außer berjenigen, von ber sie ihre eigene Bollmacht hatte, ber papstlichen, verschlang und theoretisch taum bie souveranen Fürsten ihrem Bereich entnommen maren, wenn auch in der Praxis hier immer der Grundsatz bestand, zuerst den h. Stuhl zu befragen und um Anweisungen zu bitten. Angesichts bieser Sachlage kann man kaum anders als mit bem gründlichsten Renner ber Inquisition, Lea, zugeben, baß es sich um Verletzung eines eigentlich formellen Rechts burch Philipps Berufung auf die Inquisition nicht hanbeln fann, wohl aber um bie einer naheliegenben gebührenben Rüchichtnahme auf den Papst und Rudsprache mit demselben, die unter solchen Umftanden natürliche Pflicht war. Daß ber König biese so gänzlich außer Augen setzte und trop bes papftlichen Schreibens vom 24. August, ja wie in absichtlicher Berachtung besfelben fo eigenwillig vorgieng, bas, aber nicht gerabe bie formelle Recht= losigfeit bes Berfahrens war es, was ben Papst so in Emporung versette. Lettere wird übrigens von Schottmuller ftark übertrieben, wenn er ben Papft in jenem Schreiben vom 27. Oftober 1307 ohne weiteres die Bollmachten ber Juquifitoren suspendieren läßt. Davon steht in diesem ganzen Brief kein Wort, so nabeliegend eine solche Magregel auch in biesem Angenblid gewesen ware. Sonbern bas ift es gerate, bag Rlemens biesen Schritt auch jest, wo es gegolten haite, noch nicht that, sonbern erst viel später, als bie gange Dagregel nur mehr ben Wert hatte, Philipp in Sarnifch ju bringen, ohne etwas Ernsthaftes ju nüten. Gben biefer Mangel an Folgerichtigkeit zur rechten Zeit brachte seine Sanblungsweise um ihre Birtung. Am richtigsten finden wir dieses ganze Berhalten bes Papftes in ber Vita I (bei Bal. I, 10) gezeichnet, wo es heißt: "Dicebatur autem, quod papa captione Templariorum plurimum turbatus est, quia rex hoc videbatur nimis festinanter et quasi praecipitanter egisse. — Sed postea placuit et captionem approbavit". Die von Brut ("Entw.", p. 155, Anm.) vertretene Auffaffung faut bamit noch nicht gang zusammen.

ausdrücklich wird letteres vom Inquisitor Wilhelm in seinem Schreiben an die ihm unterstellten Kollegen hervorgehoben: daß diese Unterscheidung aber in Wirklichkeit belanglos war, daß es für die Templer wertlos war, ob ihr Orden als solcher intangibel war, solange die einzelnen Angehörigen desselben damit nicht vor dem Scheiterhausen geschützt waren, brauchen wir nicht weiter zu begründen, der Prozeß selbst hat die schauerliche Ilustration dazu geliefert —: sondern auch und mehr noch, indem der König damit, mit der Unterstützung seitens der Inquisition ohne weiteres auch die Wasse in die Hand bekam, für seine unsinnigen Anschuldigungen gegen den Orden erst noch den Beweis zu liefern.

Diese Anschuldigungen befaßten, wie uns jenes Manisest vom 14. September zeigt, bereits die 3 Hauptpunkte, welche, natürlich eben weil auf sie von Ansang an inquiriert wurde, hernach als die meist bewiesenen und so nach der Ansicht mancher als die sichersten Ergebnisse des Prozesses erniert worden sind: Berlengnung des Erlösers mit Bespeiung seines Kruzisizes, je 3 mal; ebenso viele unanständige Küsse, nämlich den ersten "in posteriori parte spine dorsi," den zweiten auf den Nabel, den dritten auf den Mund; endlich Erlaudnis zu widernatürlicher Unzucht, kurz gessagt: Sodomiterei. Daß diese Punkte als Ergebnisse herauskommen mußten, dafür sorgte die Instruktion, die von Philipp für die Berzhaftung wie die nachsolgenden Berhöre seinen Kommissären mitgegeben wurde.

Sehen wir uns diese Instruktion 1) näher an, so wird zuerst Answeisung gegeben für die Verhaftung, wie diese, ohne den Templern eine Möglickeit zum Widerstand zu lassen, bewerkstelligt werden sollte, sodann — eine Hauptsorge für den König — für die Konsiskation der Güter Borsorge getrossen, so daß nichts davon verloren gehen konnte. Dann kommt er an die Behandlung der einzelnen Ordensgenossen. Hier heißt es, daß die Kommissäre "hernach die Personen in gute und sichere Beswachung, einzeln und jede für sich, nehmen und zu erst die Untersuchung mit ihnen anstellen, hernach die Kommissäre des Insquistors rusen und sorgfältig die Wahrheit, wenn es nötig ist, durch die Folter, erstagen und, wenn sie die Wahrheit gestehen, ihre "Zeugnisse" betitulierten Aussagen niederschreiben sollten 2)."

<sup>&</sup>quot;) Bon Boutaric, gleichfalls als ein ursprünglicher Bestandteil des Archivs von Rouen im Trésor des Chartes (J 413 Nr. 20) wiedergesunden und in Rev. des quest. hist. X, 330 s. verössentlicht. — ") Après ce il metront les persones sous le boenne et seure garde singulièrement et cescun par soi, et enquerreront de eus premierement et puis apeleront les commissaires de l'inquisiteur et examineront diligenment la vérité par gehine se mestier est, et si il consessent la vérité ils escriuiront leur déposicions tesmoings apelés". Rev. d. q. h. X, 331.

Des weiteren wird für das "Verfahren bei der Untersuchung" ("la manière de l'enquerre") gesagt, daß man den Angeschuldigten sagen solle, "wie der Papst und der König durch mehrere sehr glaubmürdige Zeugen aus dem Orden über die Ketzerei desselben in sormiert seien", speziell über jene Dinge, die sie bei ihrem Eintritt und bei ihrem Gelübde thun, und daß man ihnen "Verzeihung versprechen solle, wenn sie die Wahrheit unter Rücksehr zu dem Glauben der Kirche gestehen", andernfalls ihnen Verurteilung zum Tode in Aussicht stellen. "Endlich solle man von ihnen eidlich sorgfältig und klug erfragen, wie sie ausgenommen wurden und welches Gelübde oder Versprechen sie ablegten und sie mit allgemeinen Worten so lange aus fragen, dis man die Wahrheit aus ihnen ziehe und sie zum Beharren in dieser Wahrheit ermahnen ")".

Was soll man sagen von einer solchen Art, eine Rechtsfrage zur Erledigung zu bringen? Klar wird einem jeden so viel sein, daß, wenn die aussührenden Organe nicht gar zu ungeschickt waren und nach dieser Regel strikte versuhren, das Ergebnis der Untersuchung von vorneherein seststand. Enthält doch jene Instruktion in aller trockenen Kürze nicht weniger als 5 Pressionsmittel ersten Rangs, die in ihrem Zusammen-wirken unmöglich versagen bezw. ebenso unmöglich die Wahrheit ans Licht fördern konnten:

Das erste Mittel — und gleich ein erlogenes — war die Fiktion von dem Einverständnis zwischen Papst und König, praktisch zum Bewußtsein gebracht dadurch, daß der vorläusigen Untersuchung durch den königlichen Kommissär?) — man beachte, daß dieser die Vorhand hat — alsbald die durch den Inquisitor, mehr oder weniger direkt — auf den Fuße folgt. Eine solche Fiktion mußte um so lähmender wirken, als

2. zugleich mit der plötlichen Verhaftung der Templer für die Vereinzelung der Gefangenen geforgt wurde, zur doppelten Not

<sup>1) &</sup>quot;L'en leur demandera par serement diligenment et sagement comment il furent receu et quel vou ou promesse il firent, et leur demanderont par generau paroles jusqu'à tant que l'en tire de eus la vérité et que il perseverent dans cotte vérité." — 2) Über diese ersten Verhöre von Seiten der königs lichen Beamten liegen uns leider nur wenige Spuren in den Berichten vor. Offendar waren diese Verhöre durch weltliche Beamte ebenso regellos als sie regelwidrig waren, daher auch keinerlei Protokolle noch Aktenderichte uns einen Einblick in den näheren Hergang dei diesen Voruntersuchungen thun lassen. Es handelt sich ja nur darum, die Opfer sür die eigentlichen Verhöre durch die Inquisition herzurichten und vorzubereiten. Daß sich Philipps Schergen hiebei keinen Zwang auferlegten, läßt sich benken. Damit stimmt, was darüber sich aus den späteren Verhören an Spuren beis bringen läßt: vgl. Schottm. I, 242, 256 u. a. Die instruktivste Spur s. Mich. I, 276 (Tab. IX Nr. 17, II Anm. 6).

werdend durch den Hinweis auf die Geständnisse anderer, wodurch der einzelne sich dann auch innerlich vollends isoliert fühlen nußte.

3. Diese Not wurde aber ohne weiteres zum Zwang, zunächst innerlich, durch die einfache Identifizierung von Wahrheit — Geständnis des Verlangten, illustriert durch die fürchterliche Alternative: einerseits Versprechen von Freiheit und Leben, andererseits — Verurteilung zum Tod, d. h. Flammentod.

Wo dieser psychologische Zwang je nicht genügend wirkte, da wußte man 4. physisch nachzuhelsen "par gehino", durch die Folter, d. h., wie Prut nicht versäumt hat, zu betonen, nur "wo es nötig war" ("se mestier est"), d. h. nur, wo ein Opfer eigensinnig genug war, es auf diese Krastprobe ankommen zu lassen, wurde dieselbe auch angewendet,

Wenn aber tropbem auch dieses fürchterliche Mittel versagt und ein Angeklagter hartnäckig leugnet? Allzuviel konnte auch das zur Ermittlung der Wahrheit nicht helfen, indem ja ausdrückliche Vorschrift war, daß

5. nur die Geständnisse des Abverlangten als "Wahrheit" niedergeschrieben und so als "Zeugnisse" verwertet werden sollten. Wenn also einer hartnäckig schwieg und dabei das Leben ließ, so galt das einfach als — Null.

Sollte man es für möglich halten, daß je eine so abscheuliche In= struktion "zur Erforschung der Wahrheit und des Rechts", in Wirklichkeit als der grimmigste Hohn auf beibe, erlassen worden ist? Und doch belehrt uns Lea, der Geschichtschreiber der Inquisition, daß wir darin lediglich nichts Außerordentliches sehen dürfen, daß vielmehr all das nur "in Ordnung", d. h. streng im Einklang mit der Praxis der Inquisition war. "Thatsächlich war die ganze Angelegenheit durchaus ein Geschäft der Inquisition und es ist eine bemerkenswerte Thatsache, daß, wo die Inqui= sition in ungehinderter Ordnung vor sich ging, wie in Frankreich und Italien, es keine Schwierigkeit hatte, ben nötigen Beweis zu erlangen"1). "Das Resultat entsprach den Erwartungen." Wie sicher der König und seine Räte sich schon in diesem Augenblick wußten, sehen wir aus den Erklärungen, womit, noch ebe die eigentlichen Verhöre hatten angestellt werden können, durch die Agenten des Königs und des Inquisitors die ungeheure Aufregung, in welche das Bolk von Paris durch den unerwar= teten Schlag versetzt worden war — den es nach seinen bisherigen Er= fahrungen am nächsten mit der Gier des Königs nach den Schätzen des Ordens sich zu erklären geneigt mar —, beschwichtigt werden sollte. Schon

sonst nicht.

Welche Gnade!

<sup>1)</sup> Lea III, p. 261.

am 14. Oktober, dem Tage nach der Verhaftung, werden solche von Nogaret, von dem Prévôt von Paris und anderen königlichen Beamten vor einer Versammlung der Doktoren der Universität und der Kanoniker ber Kathebrale in der Kirche von Notredame, am darauf folgenden Tag aber, dem 15. Oktober, einem Sonntag, nach öffentlicher Einladung von den Kanzeln im Garten des königlichen Schlosses vor allem Volk durch die Ordensgenossen des Inquisitors Imbert, die Dominikaner, abgegeben. Als Grundlage dafür dienten die Geständnisse, welche sie sich schon seit geraumer Zeit 1) von ehemaligen Templern, offenbar den schlechtesten Elementen berselben, aus diesem Grund wohl auch aus dem Orben gestoßen und demselben daher nichts weniger als freundlich zugethan2), wenigstens teilweise zu verschaffen gewußt hatten. Wenigstens erzählt Johann von St. Viktor3), daß die Ursache ihrer Gefangennahme in Wahrheit das Verbrechen der Häresie, der Blasphemie und Verachtung Christi und des christlichen Glaubens und Auferlegung von Sodomie gewesen sei und daß dies "suit seitum din ante per aliquos magnos ordinis sui et per quosdam nobiles et ignobiles qui Templarii fuerant, ut putatur, quos Dominus Guillelmus de Nogareto captos in diversis partibus regni Franciae fecit ad testificandum adduci et Corbolii in carcere reservatos diu et secretissime custodiri." dann aber von diesen gefagt, daß sie "sich männlich und mutig dem Versuch, genannte Verbrechen als Ausflusse ihres gemeinsamen Gelübbes zu beweisen," widersetzt hätten und in Corbeil solange in Haft gehalten worden seien, bis der Großmeister und andere gefangen worden seien und genannte Verbrechen wenigstens zum Teil gestanden hätten. Über diese Vergehen erzählt berselbe Johann von St. Victor weiter, daß nicht nur die vorhin und schon im Manifest vom 14. September 1307 genannten 3, sondern auch die übrigen beiben, bei Herausstellung der templerischen Schuld hernach besonders betonten Punkte: Anbetung eines Jools und Auslassung der Sakranientalworte, als gegen die Templer bewiesen vor dem Volk in jenen Tagen bereits genannt worden seien. Um aber vollends

<sup>&#</sup>x27;) Daß bics "diu ante" schon auf bie Zeit vor ber Wahl Klemens V. zurüdweist, wie Schottm. I, 242 will, ist nicht gerade gesagt noch sicher anzunehmen,
kann aber zum Teil zutressen. — ") Ein Exemplar bavon ist Johannes be Banbellant (Mich. I, 550 ff.), der bort gesteht, 2 Jahre vor der Verhaftung, also 1805,
abtrünnig geworden und hiebei freiwillig zum Verräter an dem Orden geworden zu sein und zwar in Poissh, nachher aber wieder eingetreten zu sein,
ohne von dieser Denunziation etwas zu sagen. Dazu vgl. die Rolle, die der Abt
von Poissh als Inquisitor in Paris unter Imbert Oktober bis November 1307
spielt (cf. auch Schottm. I, 242). — ") Bal. I, 8 ff.

eine unangreifbare Grundlage zu liefern und durch den Augenschein zu wirken, wurde am selben (dem 15. Oktober) der Großmeister selbst mit etlichen seiner Genossen einer Bersammlung sämtlicher Magister und Scholaren jeder Fakultät im Tempel vorgeführt, in der sie — durch welche Mittel? — "consessi sunt quosdam") articulorum praedictorum". Durch all das fühlte sich Philipp der Schöne schon so sicher, daß er Montag den 16. Oktober bereits an sämtliche Fürsten der Christenheit Briefe mit der Aufforderung zur Nachahmung seines Beispiels erließ.

Indes hatte der König durchaus recht, eine Desavouierung seiner Erklärungen nach solchen Vorbereitungen und, da er seiner Leute durchaus sicher war, auch durch die nachfolgenden Verhörergednisse für unmöglich zu halten. Diese selber liesern dasür, soweit sie uns vorliegen, den vollzgültigen Beweis. Das ist in erster Linie der Fall bei dem bedeutsamsten dieser Inquisitionsverhöre, dem in Paris. Vom 19. Oktoder bis 29. November 1307 wurde dieses von Wilhelm von Paris und seinen Gehilsen vom Dominikanerorden mit 138 Templern<sup>2</sup>) — d. h. wenigstens sind so vieler Aussagen zu Protokoll genommen worden, gesangen wurden ursprünglich mehr — abgehalten; und zwar dis auf 2³) am Orte der Verhaftung, im Tempel selbst, der großen Burg des Ordens in Paris, die durch ihren Umfang wie durch die Solidität ihrer Bauart längst Philipp ins Auge gestochen hatte, weshald er auch alsbald nach der Verhaftung der Templer dorthin seine Residenz verlegte.

Betrachten wir uns dieses Inquisition sverhör etwas genauer, als bisher meist geschah, hinsichtlich seiner Ergebnisse. Die beigesügte Tabellenreihe A (I—VI) giebt diese so übersichtlich und zugleich so vollsständig als möglich wieder, indem wir uns dabei Mühe gegeben haben, auch kleinere Differenzen nicht zu übergehen, sondern möglichst hervortreten

<sup>&#</sup>x27;) Richt sämtliche fünf, wie Schottm. u. A. annehmen, um von da aus eine umfängliche Polemik, den Rachweis des Widerspruchs gegen die späteren Erklärungen Wolays bezwedend, zu führen. Diesen unleugdar vorhandenen Widerspruch nachzuweisen, erschwert man sich, wenn man übersieht, daß es nur heißt: "quosdam". Offendar bekannte der Großmeister hier eben im allgemeinen, daß Mißbränche vorhanden waren und ebenso vor einer andern Bersammlung der Universität, wo es heißt, daß sie "totum simpliciter sunt consessi et magister pro toto ordine" (Bal. I, 10). — Insicht 140, wie noch von Michelet, der doch das Protokoll selber herausgegeben hat, Tupun nachschreibend gezählt worden ist, obgleich schon Raynonard auf diesen Faux pas ausmerksam gemacht hat (p. 229); es. oben p. 193. — In Rr. 23 und 24, die im Dominikanerkloster verhört wurden (cf. Tabelle 1), vermutlich, weil sie erst zugereist waren, oder weil der Tempel wegen der Residenzverlegung Philipps keinen Plat mehr hatte?

zu lassen. Der Haupteinbruck, den man daraus gewinnen wird, ist boch wohl der einer weitgehenden Einförmigkeit, nicht nur, was den Hauptgesichtspunkt, die Bejahung und Verneinung der Hauptanklagen, betrifft, sondern auch bezüglich der Art und Beise, wie diese bejaht bezw. verneint werden. Als zugegeben, wenigstens von Majoritäten, und somit als "erwiesen" figurieren die 3 Hauptpunkte: 1. der Verleugnung Jesu Christi und der Bespeiung eines Kruzifixes ober Kreuzes als des Symbols ber hristlichen Erlösung; 2. ber manständigen Küsse (auf Mund, Nabel und Rückenmarksende) und 3. der Sodomiterei, d. h. der Erlaubnis bezw. Anweisung hiezu 1). Doch ist schon hier eine bemerkenswerte Verschieden= heit zu konstatieren. Am sichersten erwiesen, weil von allen bis auf 6?) zugestanden, scheint Verleugnung und Bespeiung. Mit schwach 8/4 Majorität, von ca. 100 unter 138, zugestanden finden wir die unanständigen Kusse; die übrigen wissen entweder überhaupt nichts von Kussen, ober nur von solchen auf den Mund (so im ganzen 113). Von dem Inquisitor wurden übrigens auch lettere als "geständig" gerechnet. genau dasselbe Verhältnis kehrt bei dem 3. Punkt wieder, der Sodomiterei: 36 (in unserer Tabelle leicht zu finden) wissen gar nichts davon (oder sind über diesen Punkt gar nicht befragt worden?); weitere 104) wissen nur von Redensarten, die allenfalls so gedeutet werden konnten ("lecti fratrum communes") ober haben später bavon Andeutung erhalten. Von positiver Erlaubnis dazu wissen weitere ca. 30 zu reden. Die meisten über diesen Punkt Geständigen dagegen, ca. 60, bezeugen, geradezu die Anweisung zu jener Sünde erhalten zu haben. Übrigens läßt sich ein sicherer Unterschied zwischen "Erlaubnis" und "Anweisung" oft genug

<sup>1)</sup> Auf die beiden übrigen Hauptpunkte ber späteren Anklageliste: Auslassung ber Einsetzungsworte beim Saframent und Anbetung eines Ibolkopfes, von benen bie erstere hier nur burch ein einziges Zeugnis (bas von Rr. 7) gestreift wirb, bie lettere von 8 Zeugen (vgl. die Tabelle) in zum Teil überaus konfuser Beise, und boch wieber merkwürdig an eine und bieselbe Person sich anschließend, bestätigt wird, kommen wir erst nachher bei Besprechung ber resultierenden Anklageliste zurud. -- ") Darunter sind die 4, die überhaupt nichts gestanden haben (Rr. 91, 96, 106, 115), und 2 andere, deren Geständnisse als partielle anzusehen sind (Ar. 89 und 129). Bon diesen gesteht ber erstere nur bie beiben anberen Puntte, einen unanständigen Ruß (auf bas männliche Glieb) unb spätere Andeutung von Sobomiterei zu; ber andere führt seine Beischonung mit all biesen Dingen auf die Rückscht seines Rezeptore, ber zugleich sein Erzicher gewesen sei, zurud. - 3) Rr. 13, 18, 20, 51, 52, 77, 85, 91, 106, 115, 126: nicht hier gezählt sind biejenigen, von benen die andern Ruffe zwar nicht gegeben, aber boch gesorbeit und nur eben verweigert ober in ber Gile er: lassen worden sein sollen: so Rr. 45, 96, 126. — 4) Rr. 21, 89, 103, 108, 109, 111, 114, 118, 119, 122.

nicht machen, da die Ausdrucksweise unbestimmt ist 1). Der in unserer Tabelle gemachte Unterschied ist also nicht als ein absoluter zu verstehen. Doch haben wir die vorhandenen Nuancen soviel als möglich anzudeuten gesucht.

In merkwürdigem Gegensat bazu steht, baß nur von 3 Zeugen (Nr. 8, 12 und 16) berichtet wird, daß sie jemals von Ausübung dieser Erlaubnis gehört und selbst, aktiv ober passiv, davon Gebrauch gemacht Freilich scheinen 2 von diesen Zeugnissen bafür um so bemerkens= werter, insofern es, bei Nr. 12, Wilhelm de Giac, dem Stallmeister des Großmeisters, dieser selbst ift, der jenen 3 mal in einer Nacht mißbraucht haben soll; Nr. 16 aber ber Roch besfelben, Peter von Safed, wenigstens in der Kammer des Großmeisters, und zwar von einem Spanier Martin, gemißbraucht worden sein will. Doch fällt auf das erstere Zeugnis, ab= gesehen von des Großmeisters eigenem späteren Verhalten, schon dadurch ein merkwürdiges Licht, daß berselbe Wilhelm von Giac hernach bis zum 19. Mai 1310 vor der päpstlichen Kommission als Verteidiger der Ordens= unschuld erscheint und später als Zeuge vor dieser") nie etwas von Ausübung der Sodomiterei gehört zu haben erklärt: doch wohl ein Hinweis darauf, daß jenes erste Zeugnis eben dem Zwang der Folter, die gegen solche Leute aus der "Familie" des Großmeisters aus naheliegenden Gründen besonders eifrig gehandhabt worden sein mag, seine Entstehung Überhaupt ist es bemerkenswert, daß alle diese Zeugnisse den verdankt. ersten 3 Tagen, in denen Wilhelm von Paris selber inquirierte und in denen, als im Anfang, den vorhandenen Quellen wie den Spuren unserer Protokolle zufolge die Folter besonders stramm zu Hilfe genommen wurde, entstammen und daß 2 von diesen 3 Hauptzeugen der Sodomie, außer Wilhelm von Giac auch Johannes von Torteville (Nr. 8), später als Verteidiger der Ordensunschuld auftreten (vergl. die Tabelle). Somit bleibt hier höchstens das 3. Zeugnis, das Geständnis des Kochs Peter von Safed über seine Mißbrauchung durch einen Spanier Martin auf dem Zimmer des Großmeisters als ein so weit, als dies überhaupt von allen diesen Zeugnissen gelten kann, unerschüttertes, aber auch gegen ben

<sup>1)</sup> Es heißt hiefür z. B. Mich. II, 284: "Dixit sibi recipiens quod, si calor naturalis moveret eum ad libidinem faciendam, faceret secum jacere unum de fratribus suis et rem haberet cum eo, et permitteret hoc idem similiter sibi fieri ab aliis fr."; ober II, 287 (und ähnlich öfter): Fuit sibi injunctum, quod non haberet rem cum mulieribus, sed si continere non posset, commisceret se carnaliter cum hominibus"; bagegen II, 291: "Recipiens precepit quod, si aliqui de ordine vellent se commiscere carnaliter cum co, quod permitteret, et ita tenebantur eum admittere ad hoc, et quod non erat peccatum". — 2) Nach Mich. I, 564.

Großmeister selbst nichts weiter beweisendes Moment übrig. Gegenüber dem Orden überhaupt muß es als ein beachtenswertes Faktum erscheinen, daß somit selbst für diese, von Hause aus keineswegs ganz unwahrschein-liche, Anklage so überaus wenig thatsächliche Anhaltspunkte sich ergeben, in keinem Verhältnis stehend zu der Menge der Bejahungen für die Er-laubnis hiezu.

Bewiesener noch, schon weil diese Art von Gegenbeweis fehlt, scheint somit die zweite, durch etwa ebensoviel Zeugnisse erhärtete Anschuldigung wegen der unanständigen Russe. Zwar fehlt es auch hier nicht an mancherlei Differenzen unter jenen ca. 100 bafür verwertbaren Geständnissen. Die Hauptdifferenz ist hier, daß der dritte wüsteste Kuß, der "in fine spine dorsi" (ober, wie bei Nr. 73 "in vili parte inferiori", ober nin culos bei Nr. 135) nur 47 mal (alle 3 Küsse miteinander werden überhaupt nur 40 mal erwähnt) vorkommt (wobei es von untergeordneter Bedeutung ist, ob er wirklich gegeben oder, wie bei Nr. 22, 45, 56, 65, 75, 99, 108, 113, 130, 132, 135, 137 und 138, also 13 mal, entweder nur fingiert ober geradezu verweigert ober durch den Rezeptor erlassen worden sein soll:) während zu Mund= und Nabeltuß, oder nur Rabeltuß, weitere 51 Zeugen sich bekennen (barunter wieder etliche den auf den Nabel nur fingiert erteilt haben wollen). Gine andere Verschiedenheit ist, daß, während für gewöhnlich der entblößte Leib vorausgesetzt oder ausdrücklich bemerkt wird, ein paarmal (bei Nr. 57, 79 und 135) der Kuß über die Kleider gegeben wird; eine noch bemerkenswertere, daß, während in der Regel es der Neuling ist, der den Kuß zu geben hat, bei Nr. 86, 88—90 und 90, also 5 mal — und alle 5 auffallenderweise am gleichen Tag, bem 9. November, verhört — ber Rezeptor sich zu dieser schamlosen Cordialität herabgelassen haben soll, und zwar bei Nr. 86 einer ber höchsten Würdenträger, der von dem König Philipp zum Generalsteuer= einnehmer ernannte Visitator des Ordens Hugo de Peraud, bei Nr. 92 ein nicht viel weniger hochstehender Mann Raoul de Gysi ("Receptor Campanie"). Immerhin fallen diese Verschiedenheiten nicht so bedeutend ins Gewicht, daß man nicht, wenn es nur auf die Übereinstimmung dieser Verhörresultate unter sich ankäme, diesen Punkt, mehr noch als die vorhin erörterte Sodomie, als erwiesen gelten lassen könnte. Doch ist bieser An= klagepunkt, dem gleich dem vorigen dritten man von Hause aus ja nicht alle und jede Wahrscheinlichkeit absprechen kann, nicht bedeutend genug, um für sich allein, ober auch in Verbindung mit Rr. 3, der Sodomie= Erlaubnis, eine Verurteilung wegen Häresie zu begründen.

Dagegen wäre eine solche berechtigt gewesen und müßte auch uns als unansichtbar erscheinen, wenn der erste Anklagepunkt, Berleugnung

und Bespeiung des Kreuzes ober Kruzifixes, des Symbols ber dristlichen Erlösung, als bewiesen gelten könnte. Wie verhält es sich nun mit diesem Punkt? Wie schon vorhin bemerkt worden, so herrscht in Bezug auf ihn allerdings weitaus am meisten Übereinstimmung, indem diese An= klage von allen bis auf 6 zugestanden wurde, 132 unter 138. Das scheint eine Übereinstimmung, so gewaltig, daß jede Widerrede dagegen von Anfang an wenig Aussicht zu haben scheint. Indes eben diese merkwürdige Übereinstimmung bei diesem einen Hauptpunkt muß uns erst recht stutig machen: um so mehr, wenn wir sehen, daß auch die Harmonie in Bezug auf die nähere Art und Weise ober die Umstände bei dieser Verleugnung und Bespeiung vielfach etwas Auffälliges hat. Es fehlt ja zwar nicht an mancherlei Verschiedenheiten in den Einzelheiten: einmal ist das Objekt, bann ber Ort, bann wieder die Zeit, endlich die Zahl der Bespeiungen ober Verleugnungen verschieben. In Bezug auf das Objekt ist es meist ein Kruzifix1), manchmal nur ein Kreuz, sei es auf dem Altar ober (am öftesten) "in missali" — auf ober in einem Meßbuch, ober überhaupt einem Buch, ober auch auf dem Gewand (Mantel) des Rezeptors?), oder endlich ein nicht näher bestimmtes Kreuz, oder gar nur Christus überhaupt, etwa als "falscher Prophet" 3), welches ober welchen der Neuling verleugnet und bespeit. Der Ort ist entweder unbestimmt gelassen, sehr häufig aber ist es abseits (Nr. 1, 10, 11, 21, 22, 27, 73, 77, 109) ober hinter dem Altar (bei Nr. 26, 30, 37, 76, 78, 82, 85, 99, 100, 110—112) ober ein dunkler (Nr. 4) ober wenigstens besonderer (Rr. 6) Ort, an welchem die Sache vor sich geht. Hin= sichtlich der Zeit ist vollends eine nähere Bestimmung selten: im allge= meinen heißt es "post receptionem". Wenn eine nähere Bestimmung noch gegeben wird, so liegt meist eine zeitweilige Rerkerhaft bazwischen, durch die der Rezipient mürbe gemacht worden sein will (so bei Nr. 7, 66, 79, 110); oder sind es Gewaltthätigkeiten (so bei Nr. 18, 69, 75) oder wenigstens Drohungen (bei Nr. 26, 65, 131, 134), die jenes Res sultat erzielt haben, meist 3 mal, oft aber auch nur 1 mal (vereinzelt bei Nr. 27 2 mal) das Kreuz zum Zeichen der Verleugnung zu bespeien ober auch ausdrücklich daneben Christum zu verleugnen oder überhaupt den= selben nur mit Worten oder auf nicht näher angegebene Weise zu ver= Scheint es so an mancherlei Differenzen nicht zu fehlen, so sind dieselben boch zu nebensächlicher Natur und die Erklärung zu naheliegend,

<sup>1)</sup> Dieses ist bei Mr. 25, 72, 104 ehern, bei Mr. 40, 62, 71, 73, 99, 109, 111, 117, 119, 128, 130, 132, 136 hölzern, bazu bei 116 klein und schwarz, bei 122 grün, bei 119 alt, bei 118 alt und farblos. — 2) So bei Mr. 84, 90, 137, 138 u. a. — 3) Byl. dafür Mr. 4, 17, 56, 80, 82, 102, 103, 124.

als daß man auf sie weiteres Gewicht legen könnte. Viel wichtiger ist die Harm on ie bezüglich eines anderen Rebenpunktes: daß nämlich nahezu die Hälfte (wenigstens über 50) der so der Verleugnung und Bespeiung Geständigen thatsächlich dieselbe nur fingiert, entweder "ad terram" danebengespieen oder im schlimmsten Fall nur "ore non corde" begangen haben wollen. Man sieht, den Inquisitoren kam es auf inwendige Widersprüche nicht an, wenn nur äußerlich das Hauptsaktum von dem Delinquenten irgendwie zugestanden wurde. Und nimmt man alles zusammen, so muß man zugeben, daß sie es verstanden, genügende Übereinsstimmung, wenigstens äußerlich, in ihren Resultaten herbeizusühren, um auf Grund derselben wenigstens den Schein des Schuldbeweises liesern zu können.

Diese Übereinstimmung ist so stark, daß Prut sich veraulaßt sicht, ben bebenklichen Eindruck berselben abzuschwächen dadurch, daß er möglichst die "individuellen Verschiedenheiten", an denen es doch auch nicht fehlte, betont. Indes sieht jeder, daß diese Verschiedenheiten, soweit sie jene oben erwähnten Nebendinge betreffen, leicht auf andere Weise zu erklären sind: einfach damit, daß doch etwas erwidert werden mußte, da nicht bloß, ob das Verbrechen überhaupt begangen worden sei, sondern auch den näheren Umständen nachgefragt wurde. Je nicht die Gefangenen mit der Verhaftung alsbald isoliert wurden, um so mehr hing es in erster Linie von dem Inquisitor ab, welcherlei Verschiedenheiten er fertigbringen wollte. Daß diese Differenzen mehr auf Rech= nung der Inquisitoren und auch ihrer Schreiber als der Angeklagten zu setzen sind, das dürfte ein genaueres Studium unserer Tabellen zur Genüge zeigen, wo die Teilnahme, der größere ober geringere Eifer oder auch die Routine der einzelnen Inquisitoren und zum Teil auch der Notare sich reihenweise an den Resultaten deutlich genug verfolgen läßt. Ganz besonders weisen wir auf die bemerkenswerte Erscheinung hin, daß mit dem Fortschritt der Inquisition in diesen Wochen nicht, wie man denken follte, die Resultate ergiebiger, sondern viel eher geringer und leichtermiegend werden (vgl. z. B. den 2. Punkt, die Kusse). Schlüssel zu dieser auffallenden Thatsache haben wir nicht etwa in dem allmählichen Erlahmen der Inquisitoren zu suchen, wiewohl das bei manchem auch mitgespielt haben dürfte, sondern ergiebt einfach jene Notiz von Amalrich Angier 1), daß es dem Könige, im Hinblick auf die unter den Folterqualen Erliegenden, selbst allmählich zu stark geworden sei und er infolge bessen für Ermäßigung ber Folter gesorgt habe. So konnte cs,

<sup>1)</sup> Vita VI bei Baluze I, 101.

wohl infolge bes Winks, die Zahl der Opfer nicht gar zu groß werden zu lassen, vorkommen, daß in den letzten Tagen nicht nur manche nach ganz geringen Zugeständnissen entlassen wurden, sondern sich sogar etliche, die gar nichts gestanden hatten (die 4 bereits erwähnten Nr. 91, 96, 106, 115) unter die Protokolle verirrt haben. Daß aus dieser Thatsache nicht allzuviel Rapital geschlagen werden darf in der Hinsicht, sie als einen Beweis für die Milde der Behandlung seitens der Inquisitoren aufzuspielen, dafür sorgt immer wieder jene Notiz Ponzard de Gisis, wonach nicht weniger als 36 Templer dei dieser Prozedur in Paris ihr Leben gelassen haben. Daneben nimmt sich die, schon in dem Kapitel über die Inquisition besprochene, in diesen Protokollen immer wiederkehrende Versicherung der reinen Freiwilligkeit und Liebe zur Wahrheit um so eigentümlicher und für das Ganze bezeichnender aus.

Daß ein solches Verfahren Ergebnisse liefern mußte, die deswegen noch keine Beweise sind, liegt auf der Hand. Zum Überfluß haben wir für den Gegenbeweis eine ganze Reihe wichtiger Anhaltspunkte; vor allem zweierlei: ben einen liefert die Vergleichung der hier ge= machten Aussagen untereinanber. Bu achten ist in dieser Hinsicht schon auf die verschiedenen Zeugen, die allemal bei einer Aufnahme als gegenwärtig angegeben werden. Wer sich die Zeit nimmt, der wird unschwer bereits auf Grund dieser Tabellen für eine ganze Reihe dieser Zeugnisse den Nachweis der Unglaubwürdigkeit aus den Widersprüchen untereinander erbringen können. Für die meisten ist dieser Nachweis aber noch aus einer bedeutsameren Quelle zu führen, nämlich aus dem Vergleich ber hier gemachten Aussagen mit den Aussagen berselben (ober auch anderer) Zeugen in späteren Berhören, vor allem vor ber päpstlichen Kommission 2-3 Jahre später. Da wir au diesen Vergleich später, bei Besprechung des Prozesses vor der päpstlichen Rommission, noch einmal kommen, so begnügen wir uns hier, auf die Hauptwidersprüche, wie wir sie in den Bemerkungen am Schluß jedes Zeugen zusammengestellt haben, zu verweisen. Es geht aus diesen hervor, baß von sämtlichen 138 Zeugen nur ca. 18 (Nr. 16, 23, 33, 38, 48, 59, 61, 71, 76, 81, 83, 104, 105, 111, 117, 118, 121, 134), also nur ca. 1/8, durch unsere sonstige Quellen bisher nicht positiv widerlegt oder wenigstens als verdächtig hingestellt werden. Und auch für diese bleibt das stärkste Gegenargument, daß ihre Aussagen im Inquisitionsverfahren gewonnen worden sind. Dieses Argument ift für sich allein stark genug, daß wir uns füglich die ganze Tabellenreihe (A) über dieses Berhör, als auch im besten Falle nichts beweisend hätten ersparen können, böte dieselbe 1. nicht nur durch die ermöglichte Vergleichung mit

ben späteren Zeugnissen vor ber päpstlichen Kommission einen über dieses Berhör hinausreichenden Wert, und 2. lieserte dieselbe nicht in ihrer Art das interessanteste Vild eines eigentlichen Inquisitionsverhörs, das wir vielzleicht überhaupt besitzen: für uns von besonderem Wert noch aus dem weiteren Grund, daß es, indem es uns einen Begriff giebt davon, wie es zu dieser Zeit bei den Inquisitionsverhören gehalten worden ist, uns erzspart, die übrigen in diesem Herbst 1307 von Wilhelm Imberts Kollegen und Stellvertretern auf Grund seines Rundschreibens abgehaltenen Verzhöre gegen die Templer im übrigen Frankreich im einzelnen näher darauf hin anzusehen.

Diese Inquisitionsverhöre im übrigen Frankreich sind uns nur teilweise und in sehr ungleichem Grade bekannt. Was bavon vor: handen ist, findet sich in der Hauptsache bei Raynouard in einem Anhangs= kapitel ') in 12 Paragraphen in dronologischer Ordnung mit Besprechung ber Hauptergebnisse kurz zusammengestellt. Unter diesen gehören jedoch 5 Paragraphen, nämlich I, VII, X—XII, nicht eigentlich hieher, ba § I bas bereits besprochene Verhör vor dem Inquisitor in Paris zum Gegenstand hat, X—XII aber die im nächsten Kapitel zu besprechenden Berhöre vor dem Papst, vor dem Bischof von Clermont und vor dem von Elne. In dasselbe Kapitel, der bischöflichen Untersuchungen, gehörte eigentlich auch, weil es vor dem Bischof spielt, Nr. VII, das Verhör von Carcassonne, der Zeit nach aber hieher, weswegen, wie noch aus anderen Gründen, wir bemselben bereits hier wenige Worte widmen werden. Somit bleiben als eigentliche Inquisitionsverhöre aus dem Ende des Jahres 1307 und Anfang von 1308 nur übrig die Verhöre von Nîmes (II), Tropes (III), Chaumont (IV), Pont be l'Arche (V), Caen (VI), Bigorre (VIII) und Cahors (IX), von Havemann p. 206-210 kürzer und etwas aus: giebiger, in deutlicher Anlehnung an Raynouard von Schottmüller ") verwertet. Endlich hat Prut in seiner "Entwicklung", als Nr. VI seiner "Urkundlichen Beilagen" das Material bieser Inquisitionsverhöre in acht Stücken 3) mehr ober weniger vollständig im Wortlaut, in der Hauptsache

<sup>1)</sup> Raynouard, p. 229—258. — 2) Schottm. I, p. 254—259. — 2) Bon diesen 8 gehören jedoch Nr. VI und VIIa wieder nicht eigentlich hieher, jene das Berhör von Clermont (besonders aussührlich), diese unter der irreführenden Überschrift Renneville n. a. die Borladung des Bischofs von Bazas an 8 gefangene Templer wiedergebend. Rur VIIb bezieht sich auf Renneville oder genauer auf die Templer von St. Ctienne in Renneville, die in Pont de l'Arche eingesperrt, dort (7 an der Bahl) verhört werden und ihre Aussagen machen. Fällt somit zusammen mit Nr. V bei Raynouard, dessen Nummern bei Prut nach alphabetischer Ordnung der Dinge wiederkehren, nur daß bei ihm das wichtige, aber von Menard genugsam besprochene Nimes sehlt und basür das von Raynouard weggelassene Bayenr (als Nr. II) sich sindet.

aber eben auszugsweise mitgeteilt, ein wertvolles Material, das jedoch durch den dabei, wie allemal bei Prut, maßgebenden Gesichtspunkt, nur die positiven Geständnisse möglichst herauszustellen, leicht wieder in einseitiger Beise wirkt. Wir haben uns erst gefragt, ob wir nicht alle diese Stücke in ähnlicher Weise wie bei dem Inquisitionsverhör von Paris tabellarisch zu= sammenstellen sollten. Aber besser dürfte es sein, von diesem Material überhaupt möglichst abzusehen. Denn was hat es viel Wert, zu wissen, was in Bigorre mit 6, in Bayeux mit ebensoviel, in Caen mit 4, in Cahors mit 7, in Chaumont mit 2 (ber beutschen Nationalität angehören= den Durchreisenden), in Tropes mit 3 1) Templern herausgekommen ist, solange wir in dem allem doch nur geringe Fragmente der allgemeinen Inquisitionsuntersuchung vor uns haben und dazu nicht deutlicher hervor= tritt, wie es babei zugegangen ist, mit welchen Mitteln jene Aussagen erreicht wurden? Freilich läßt sich auf biese Mittel genügend schließen burch die Bemerkung, daß es fast überall königliche Beamte sind, die das Verhör vornehmen, und zwar entweder ganz allein, ohne weitere geistliche Richter, wie in Bigorre (am 20. Dezember 1307 durch die beiden vom König dazu abgeordneten Ritter Wilhelm de Rabastanet und Bertrand de Agassa), in Pont de l'Arche (28. Oktober durch Peter von Hangest, Baillif von Rouen), in Cahors (am 2. Januar 1308 durch den Ritter Johann d'Arteblay, Seneschall von Périgord und Cahors 2); oder wenigstens so, daß diese, die königlichen Beamten, dem eigentlichen Inquisitor vorausgehen, so daß dem nur übrig bleibt, das Material ent= gegenzunehmen oder durch eine kleine Nachlese zu vervollständigen; so bei der bedeutendsten dieser Untersuchungen, der von Nîmes, auf die wir gleich nachher besonders kommen, und daneben in Caen, wo die in Pont be l'Arche bereits weltlich verhörten 7 Templer zusammen mit 6 andern vor den, durch Wilhelm von Paris entsandten, Dominikaner-Inquisitoren wiederholt verhört werden — natürlich machten sie dieselben Geständnisse, nachdem ihnen nicht bloß von den geistlichen Richtern, sondern auch den weltlichen Beamten Straflosigkeit zugesichert worden war, übrigens, wie ein von Raynouard hervorgehobener Vermerk zeigt, nachdem sie erst burchaus geleugnet hatten -; ober endlich wie in Bayeur, wo am

<sup>1)</sup> Wenn man ben, nach Dupun (p. 80) am gleichen Tag, nach bem 9. Oft. 1307 (somit, wie es scheint, noch vor ber allgemeinen Verhaftung, die Raoul im Tempel in Paris tras burch Wilhelm von Paris besonders verhörten Raoul de Gist dazu rechnet, der, am 9. November in Paris wieder verhört, ziemlich abweichende Aussagen macht (Rayn., p. 237), vollends anders endlich vor der päpstlichen Kommission 1310. — 2) Mit welchen Mitteln hier operiert wurde, erschen wir später aus Aulaß des Verhörs von Poitiers; es. dort (Tabelle B) Nr. 32.

28. Oktober 1307 Hugo be Castro "miles domini Regis" verhört¹), nach Havemann p. 210 aber ber von Wilhelm von Paris entsandte Dominikaner=Prior erwähnt wird, berselbe, ber auch in Tropes das von den Beamten Philipps (2 Sbelleuten) angefangene Werk vollendet. In Chaumont endlich ist es der für die 3 deutschen Bistümer (Metz, Toul und Verdun) fungierende Inquisitor Radulph de Linen, der am 25. Okt. 1307 zwei auf der Durchreise von Paris nach Deutschland verhaftete Templer²) verhört und zwar, trot der Folter³), ohne jeden Erfolg¹). Diese Erfolglosigkeit veranlaßte den dabei beteiligten Notar Ferrietus von Langres, die Beisetung seines Siegels einsach zu verweigern, wie der Inquisitor klagend berichtet⁵). Er sürchtete offendar, den König zu wenig zu befriedigen; wieder ein äußerst interessanter Hinweis darauf, welches bei diesen Verhören der maßgebende Hauptgesichtspunkt war.

Dieser Gesichtspunkt mußte von um so größerer Wirkung sein, als, wie wir sahen, fast überall die Hauptarbeit, b. h. die erste, von den königlichen Beamten gethan wurde. Dies erklärt wohl auch, daß wir verhältnismäßig so wenig Berichte über diese ersten Untersuchungen haben: offenbar wurden diese an vielen Orten äußerst regellos abgehalten oder so, daß die Hauptregel einfach die Folter dies zum Geständnis der von der königlichen Instruktion vorgeschriebenen Irrtümer war, die z. B. für das Verhör von Caen ausdrücklich als Mittel bei einem beharrlich Leugnenden der Weise hieses Hilfsmittel manchmal bei diesen Verhören angewandt wurde, dafür liesert neben dem Protokoll der Untersuchung durch die päpstliche Kommission besonders das vorhergehende, noch in das Jahr 1308

<sup>1)</sup> Nach Prut "Entw." p. 325; nach Dupup p. 81 waren es 2 Ebelleute, was überall bie Regel gewesen zu sein scheint. — 2) Nämlich ein Kaplan Konrad von Mangoncia (= Maing?) und sein bienenber Genosse Heinrich. - 3) Wenigstens wird für Heinrich ausbrücklich bemerkt, daß man bei ihm barauf verzichtet habe, weil er schwer trant gewesen sei. - 4) Bielmehr erklärt er "interrogatus super abnegatione crucis et crucifixi ac spuitione super eos et super osculationibus et pluribus aliis — cum rubore et signo maximo indignationis se nihil scire" 2c. - 5) "Et licet in presentia mea et Ferrieti de Ling. - fuerunt examinati, dictus Ferrietus signum suum non apposuit, tum quia nichil videbantur recognoscere, tum quia reversurus Lingonas festinabat". Prut, Entw. p. 327. — 6) Wobei wir ausbrücklich baran erinnern, daß hiebei allemal nicht bloß an eigentliche Folterung bes Leibes im engeren Sinn, burch bie bekannten Marterwerkzeuge, gebacht werben muß, sondern an Gewaltmittel überhaupt, wogn neben ber elenben Kerkerhaft vor allem ichon bie Drohung mit ben Folterwerkzeugen ober bas Borzeigen berfelben gehörte, für viele, wie sie selber gestehen, genügenb, um alles zu erlaugen (cf. besonders Processus Pictaviensis Nr. 20, 23, 26). — 7) Dupup, p. 91: "mis à la question".

fallende, über das Verhör vor dem Papst in Poitiers eine Reihe wertsvoller Anhaltspunkte.). Dem entspricht, daß von den bei diesen Verhören genannten Templern später eine ganze Reihe als Verteidiger des Ordens vor der päpstlichen Kommission auftreten: so allein von den 6 in Bigorre Geständigen nicht weniger als  $4^2$ ), von den 7 in Cahors Verhörten 2, von denen einer, Wilhelm Arnaud.), hernach unter den Opfern des Provinzialkonzils von Sens wieder auftaucht. Ebenso sigurieren unter diesen Opfern als "relapsi" 2 der in Caen geständig gewesenen Zeugen <sup>4</sup>): um von anderen Widersprüchen dieser Zeugen untereinander zu schweigen. Ubrigens wäre auch im besten oder vielmehr schlimmsten Fall, wenn keinerlei Widersprüche sich hier nachweisen ließen, die Zahl dieser Zeugen viel zu gering, um irgendwie erheblich ins Gewicht zu fallen; vollends nach dem, was über die Art und Weise dieses Versahrens urkundlich seste steht oder aus Schlüssen gesolgert werden muß.

Um von dieser Art und Weise noch einen deutlicheren Begriff zu geben, sei wenigstens das wichtigste dieser Verhöre, das von Rîmes oder genauer das der Seneschaussee von Beaucaire, zu der auch Nîmes gehörte, mit ein paar Strichen hier geschildert 5). Von größerer Wichtigkeit ist dieses Verhör schon durch die größere Zahl von Templern, um die es sich handelt, 66 im ganzen, die in der Seneschaussée Braucaire von bem Ritter Dudard de Maubuisson und dem Stellvertreter des Sene= schalls Wilhelm von St. Just am 13. Oktober 1307 verhaftet und größtenteils, 45, nach Aigues-Mortes, zum kleineren, 15, nach Nimes und nach dem königlichen Schloß Alais, 6, gebracht werden. Zunächst ist es wieder Maubuisson, der in Aigues-Mortes im Verein mit 4 anderen, lauter königlichen Beamten, ohne Zuziehung eines geistlichen Richters, vom 8. November 1307 an die Untersuchung vornimmt, zuerst mit 8, aus den Tempelhöfen von Jales und St. Gilles herbeigeführten, Servienten, die einer wie der andere wörtlich übereinstimmend die Anklagepunkte zugestehen, übrigens gleich ihren Genossen in Paris so, daß sie die Verleugnung immer nur "ore non corde" begangen, desgleichen die Sodomiterei zwar erlaubt bekommen, aber nie ausgeübt ober erlitten haben wollen. Etwas anders ist das Resultat vom 9. November und den beiden fol= aenden Tagen: hier erscheinen erst 13 und dann wieder 24 Templer,

<sup>1)</sup> cf. bort Nr. 19—21 und wieder 27—32, besonders Nr. 19 und 27. —
2) Raynonard, p. 244. — 2) ibid. p. 245. — 4) Gautiers de Bullens, der auszbrücklich erst auf die beruhigende Antwort auf seine Frage, ob man ihm das Leben schenke, wenn er aussage, wie die andern? seine Geständnisse gemacht hatte (Dupup p. 81), und Matthieu de Renaud. (Raynouard, p. 241). — 5) Die Quelle dafür ist Menard, Histoire de Nîmes, und vor allem seine "Preuves" dazu, von Raynouard p. 233—235 im Auszug wiedergegeben.

darunter nur 3 Ritter und 1 Priester, von denen die einen gleich den vorigen die vorgelegten Frage= und Anklageartikel übereinstimmend ge= stehen, die anderen dagegen auch von dem in Montpellier angebeteten Idolkopf etwas wissen; während der Priester, offenbar auf die ents sprechende Fragestellung, behauptet, angewiesen worden zu sein, beim Abendmahl eine nicht konsekrierte Hostie zu gebrauchen und die Ginsetzungsworte wegzulassen, was er übrigens natürlich wieder nur "ore non corde" gethan hat. Diese, durch ihn selbst gewonnenen, Resultate läßt Maubuisson sobann am Montag nach St. Martin von diesen sämtlichen Templern vor 2, durch Wilhelm von Paris ernannten Juquisitoren, Dominikanern von Nîmes, nochmals insgesamt bestätigen, worauf diese geistlichen Richter den Gefangenen bei Strafe der Exkommunikation aufgeben, etwaige weitere Repereien binnen 8 Tagen anzugeben. Sbenso wird es sodann in Nîmes gehalten: auch hier nimmt zuerst Maubuisson mit seinem Kollegen Wilhelm von St. Just die, somit rein weltliche, Inquisition vor, selbstverständlich mit denselben wörtlich übereinstimmenden Ergebnissen, um sie hernach vor ben geistlichen Inquisitoren einfach bestätigen zu lassen. Später, während die in Paris zur Verteidigung vor der päpstlichen Kommission eingetroffenen Templer ihren Wiberruf zum Teil mit dem Tode büßen, wagen es auch diese Templer von Nîmes, ihre früheren Geständnisse zurückzuziehen, ohne baß ihnen deswegen dasselbe Schicksal geblüht hätte. Erst als es gilt, für das Konzil von Vienne Material beizuschaffen, August 1311, erinnert man sich auch dieser Templer wieder und sorgt durch abermalige Folter oder Drohung mit derselben für Wiederholung der Geständnisse, die vor allem bei denjenigen, die auf Kapiteln in Montpellier den Teufel in Gestalt eines Katers und Dämonen in Gestalt von Frauen hatten erscheinen sehen, einen Beitrag liefern, auf den wir ungern verzichten würden.

Dieses Teufelsidol bekundet überhaupt eine merkwürdige Borliedes für Südfrankreich. Während wir, wie unsere Tabelle zeigt, von den 138 in Paris Verhörten nur bei 8 eine Bekanntschaft mit demselben aus treffen, unter denen wieder 4 sich an Hugo de Peraud anschließen, insom fern 3 auf von ihm geleiteten Kapiteln ein solches gesehen haben wollen, während der vierte Peraud selber ist (Nr. 85), der ein solches Idol in Montpellier besessen und dem dortigen Präzeptor hinterlassen haben will: so begegnet und dasselbe allgemeiner erst bei diesen Templern von Südfrankreich wieder und zwar in merkwürdiger Übereinstimmung auch hier mit dem Hinweis auf Montpellier. Sollte wirklich dort der Teusel seine Lieblingsresidenz gehabt haben? Auf die richtige Erklärung dürfte und wohl die Erinnerung bringen an den lebhaften Austausch der an verschiedenen Orten gewonnenen Ergebnisse, der eben im Inquisitions:

prozeß stattzufinden pflegt 1). Was war natürlicher, als daß man, wenn einmal von einem Zeugen ein Ort ober eine Person für einen der An= klagepunkte besonders genannt war, bei den mit diesen in näherer Beziehung stehenden Angeklagten um so eifriger darauf hin inquirieren ließ? Für berartige Reziprozität trug jedenfalls Philipp, der ja befohlen hatte, daß alle "Ergebnisse" in möglichster Schnelligkeit ihm eingesandt werden sollten, schon die nötige Sorge. So kann es uns nicht wundernehmen, wenn wir auch noch bei einem andern Verhör in Südfrankreich auffallende Ibolgeständnisse bekommen, nämlich in Carcassonne, bas, wie vorhin bemerkt, hiehergehört, obgleich die Untersuchung durch den Bischof (Peter von Rochefort<sup>2</sup>) geführt wurde und danach dieses Verhör in die Reihe der Diöcesanuntersuchungen gehörte. Aber wie diese Diöcesanuntersuchungen sich überhaupt vielfach schwer trennen lassen von den ersten eigentlichen Inquisitionsverhören, so gehört die Untersuchung durch den Bischof von Carcassonne hieher nicht bloß, weil dieselbe gleich anfangs November 1307 stattfand 3), somit zu einer Zeit, daß ihr schwerlich eine andere voraus= gegangen sein kann; sondern mehr noch wegen jenes merkwürdigen Zu= sammentreffens hinsichtlich ber sonst so seltenen Idolaussagen. Zwar von einer sonderlichen Übereinstimmung in der Beschreibung des Idols kann man nicht reben, wenn man liest, wie dieses (von dem Zeugen Nr. 22 in Paris, dem Almosenier des Königs, Wilhelm de Herblen, als "alt, hölzern und außen versilbert und vergoldet" beschriebene) Inventarstück von dem ersten und Hauptzeugen, auf den man sich am meisten berufen hat 4), Johann Cassanhas, als "ein Idol von gelber Farbe, in Gestalt eines Menschen und mit einer Art Dalmatica bedeckt", geschil= bert wird, dem Neuling als "ein Freund Gottes, der mit ihm redet, wann er will", vorgestellt: während der zweite, Gaucerand de Mont-Pezat, von einem vergoldeten Idol redet in Gestalt eines bärtigen Mannes, das nach einer "baphometischen Figur" gemacht sein sollte und durch das man allein gerettet werden könne; der dritte, Raymond Rubei, ein Holz von einer (wieder) baphometischen Figur als "Yalla" verehrt; der vierte, Wilhelm Boz, gleichfalls ein Holz gesehen hat, ohne aber unterscheiden zu können, was es vorstellte, nur daß es ihm von weißer und schwarzer Farbe zu sein schien; endlich der fünfte und sechste, Arnaud Sabatier und Pierre

<sup>1)</sup> Bgl. die Einsendung des Protofolls, das über Himbert Blanke, den in Engsland gesangenen Präzeptor von Auvergne, in Glermont aufgenommen wurde, von dort nach London. Willins, Conc. Brit. II, 364, Schottm. I, 378. — 3) S. Havemann p. 210 auf Grund von Raynouard p. 241 ss. und Dupuy p. 92 ss. — 3) Über den etwaigen Grund, daß dieser Bischof so Eile hatte, gleich an diesen ersten Berhören sich zu beteitigen, s. nachher. — 4) So Prut, Geheiml. p. 57, cf. oben p. 41.

be Mossi, einsach ein Holz in Gestalt eines Menschen gesehen und verehrt haben wollen. Es bedarf nicht, diesen Widersprüchen lange nachzuspüren. Wie Raynonard mit Recht bemerkt, hätte von Verwertung dieser Geständenisse zum Ausbau eines Systems, wie es noch von Loiseleur-Prut geschehen ist, schon der Umstand abhalten sollen, daß sich der erste wie der sechste Zeuge, Cassanhas und P. de Mossi, später als Verteidiger des Ordens präsentieren und daß Cassanhas in der Folgezeit in Carcassonne als hartenächger Keher verbrannt wurde, weil er dei seinem Widerruf dis zum Tode standhaft beharrte; während der zweite Zeuge, Gaucerand de Montpesat, zwar auf sein erstes Geständnis hin die Ehre hatte, unter die dem Papste vorzusührenden eingereiht zu werden, aber später in Paris ausdrücklich und schriftlich diese Geständnisse vor dem Papste widerries.

Zum Überfluß haben wir gerade für Carcassonne eine urkundliche Erklärung bafür, wie es kam, daß man gerade hier so allgemein vom Ibol etwas wußte, die alle unsere Bermutungen, wie es hier zugegangen, vollauf bestätigt: in dem einundzwanzigsten Zeugen des Verhörs von Poitiers 2), dem Hirten (ober Schmied) Raymond Etienne, der auf die Frage der Kardinäle, ob er gefoltert worden sei, "dixit quod fuit sortiter tormentatus in Carcassona. Interrogatus quare non dicebat veritatem (naive Identifizierung mit Geständnis des Gemünschten) dixit quod non recordabatur sed rogavit senescal: cum (also auch hier dieser in erster Linie beteiligt), ut permitteret quod possit loqui cum sociis, et habita deliberatione cum sociis recordatus fuit de hiis". Kann man naivere Beweise finden? Diese besondere Routine im "Verhören", wie der daraus folgende Umstand, daß gerade Südfrankreich als die besondere Heimat des Idols erscheint, hat für benjenigen nichts Befrembendes, der daran denkt, daß wir hier die Heimat der Regerverfolgung und damit der Inquisition vor uns haben und daß speziell Carcassonne nicht bloß mit Toulouse um die Ehre stritt, als Hauptresidenz der Inquisition zu dienen, sondern daß Geoffroi d'Ablis, einer der thätigsten Inquisitoren 3) jencs ganzen Jahrhunderts und ein besonderer Günstling Philipp des Schönen, dem heiligen Offizium damals hier vorstand: womit auch der besondere Eifer des Bischofs Peter von Rochefort in der Teilnahme an diesen Verhören ohne weiteres erklärt sein wird.

Fassen wir alles Bisherige über diese ersten Verhöre zusammen, so sind es überall, soweit unsere Spuren reichen — und außer den beson=

<sup>1)</sup> Rahn. p. 243, vgl. Mich. I, 70.— 2) Processus Pictav. bei Schottm. II, 50. — 3) cf. oben p. 281 und Molinier p. 126.

beren Kreisen sind hier vor allem die bei Michelet in dem Protokoll der päpstlichen Kommission gelegentlich sich sindenden Aufschlüsse von Wichtigskeit) — echt inquisitorische Mittel und so auch echt inquisistorische Ergebnisse: in der Hauptsache merkwürdige Übereinstimmung in den Geständnissen der Hauptsache merkwürdige Übereinstimmung nung in den Geständnissen der Hauptsachen unter hauptsachen, entsprechend der königlichen Instruktion vom 14. Sept. 1307.

Der Natur der Sache nach hat diese Instruktion aus dem Verlauf schon eben dieser ersten Verhöre, wo die königlichen Beamten und die Inquisitoren freie Hand hatten, mannigfache Bereicherung erfahren und so ist das, in der Bulle "Faciens misericordiam" durch Klemens V. adoptierte, von Philipp dem Schönen zusammengestellte Berzeichnis der Anklagepunkte zu stande gekommen, welches das gesamte Material in 123, seit 1310 durch Einschiedung von 4 weiteren in 127, Artikeln<sup>2</sup>) zusammenfaßt und überall in der Kirche nun zur offiziellen Grundlage der weiteren Untersuchung dient. Da für unsere Frage nach der Schuld ober Unschuld des Templerordens diese Artikel, als die offizielle Anklageakte, von erster Bedeutung sind, schon insofern sie die Fragestellung illustrieren, so setzen wir dieselben möglichst vollständig hieher, nach der Bulle, wie sie Mich. I, 90—96 (also in erweiterter Gestalt, mit ben 4 Zusatzartikeln) giebt, nur daß wir zur besseren Übersicht die zusammengehörigen Punkte je unter einer Überschrift zusammenfassen. So gewinnen wir 18 Haupt= anklagepunkte:

I. Art. 1—8: Verleugnung Christiund seines Erlösungswerks (Art. 1: daß man bei der Aufnahme allemal, zuweilen auch nach= her oder sobald der Aufnehmende Gelegenheit dazu finde, Christum verleugne, manchmal den Gekreuzigten, manchmal Jesum, manchmal Gott, manchmal die selige Jungfrau, manchmal alle Heiligen Gottes, auf Ver-

<sup>&</sup>quot;) So über den Beamten von Macon, der durch Anhängung von schweren Gewichten an die Geschlechtsteile und andere Glieder des Körpers für "Ergebnisse" sorgte (Mich. I, 216), mehr noch über den später zum Oberausseher sämtlicher gefangenen Templer in Paris bestellten Johann von Jamville, der in Gemeinschaft mit dem Sencschall von Poitiers z. B. den Servienten Himbert de Pun dreimal foltern ließ, weil er das nicht eingestand, was sie wollten, und ihn hernach 36 Wochen in einem Turm dei Riort auf Wasser und Brot setze, worauf er endlich, mürbe gemacht, die verlangten Anklagepunkte einräumte und mit einem körperlichen Gibe sich verpstichtete, von dieser Aussage nicht abzugehen: dei diesem Manne mit dem Erfolg, daß er 1310 in Paris mit desto größerem Ingrimm die Unschuld des Ordens verteidigt (Mich. I, 264; es. Schottm. I, 253). — 2) Doch ohne daß man sich streng an diese bestimmte Zahl band: so wurden sur das Verhör der nichttemplerischen Zeugen in England zene 123 auf 87 Artikel reduziert, die Templer selbst aber über noch weitere 29 (24 + 5) Artikel verhört (cf. Wilfins, Conc. Brit. und Schottm. I, 239).

anlassung ober Überredung durch den Rezeptor; — Art. 2: daß man es allgemein so halte; — Art. 3: der größere Teil; — Art. 4: zuweilen auch nach der Aufnahme selber; — Art. 5: daß den Aufzunehmenden seitens der Rezeptoren gesagt und gelehrt werde, Christus sei nicht wahrer Gott, manchmal auch Jesus, und manchmal der Gekreuzigte; — Art. 6: daß er als ein falscher Prophet hingestellt werde; ebenso (Art 7), daß er nicht für die Erlösung des Menschengeschlechts gelitten habe oder gekreuzigt worden sei, sondern für seine eigenen Berbrechen; — 8: daß man deswegen auch keine Hossmung auf Seligkeit durch ihn haben könne und daß ihnen dieses oder etwas Ühnliches durch den Rezeptor gesagt werde).

II. Art. 9—13: Bespeiung, Tretung und Anpissung des Kreuzes (Art. 9: man werde seitens der Rezeptoren angehalten, das Kreuz oder das Zeichen oder die Skulptur des Kreuzes oder das Bild Christi zu bespeien, wenn auch zuweilen der Aufzunehmende danebenspukte; — Art. 10: ebenso, daß man zuweilen sie das Kreuz mit Füßen treten ("conculcare") heiße; — 11: daß die Aufgenommenen dies auch wirklich manchmal thun; — 12: ebenso, daß sie es zuweilen bepisten oder mit Füßen traten und andere dazu anhielten, und das öfters am heiligen Karfreitag; — 13: daß manche von ihnen die Gewohnheit haben, an diesem oder einem anderen Tag der Karwoche zu diesem Zwecke zusammenzukommen).

III. Art. 14—15: Anbetung eines Katers (Art. 14: daß sie einen Kater, der manchmal auf ihren Versammlungen erscheine, anbeten; — Art. 15: daß sie dies zur Verhöhnung Christi und des orthodoren Glaubens thäten).

IV. Art. 16—19: Unglauben an das Altar= und andere = Sakramente (Art. 16: daß sie nicht an das Altarsakrament glaubten; = 17: etliche; — 18: der größere Teil von ihnen; — 19: noch an Indere Sakramente der Kirche).

V. Art. 20—23: Auslassung der Einsetzungsworte bei der Messe (Art. 20: daß die Ordenspriester bei der Messe die Sin= = setzungsworte weglassen; — 21: etliche; — 22: der größere Teil von ihnen; — 23: daß sie dazu seitens ihrer Rezeptoren angehalten würden).

VI. Art. 24—29: Absolution durch den Großmeister und andere Laien (Art. 24: daß sie glaubten und ihnen gesagt werde, der Großmeister könne sie von ihren Sünden absolvieren; — 25: oder der Bisitator; — 26: oder die Präzeptoren, obgleich vielsach Laien; — 27: daß sie so thatsächlich thäten; — 28: oder etliche von ihnen; — 29: daß der Großmeister dies selber vor seiner Verhaftung in Gegenwart hoher Persönlichkeiten gestanden habe).

VII. Art. 30-33: Schmutige Küsse (Art. 30: bei der Aufenahme küßten zuweilen der Ausnehmende und der Ausgenommene sich wechselseitig auf den Mund, auf den Nabel oder den nackten Bauch und auf den After ("in ano seu spina dorsi"); — 31: oder zuweilen auf den Nabel; — 32: oder in sine spinae dorsi; — 33: oder auf das männliche Glied).

VIII. Art. 34 und 35: daß man bei der Aufnahme schwöre, den Orden nicht zu verlassen und alsbald zu Professen mache (Mangel eines Noviziats).

IX. Art. 36—39: Heimlichkeit bei ber Aufnahme und infolge bessen Verbacht gegen ben Orden (Art. 36: die Aufnahmen geschehen heimlich; — 37: nur in Gegenwart von Ordensbrüdern; — 38: deswegen laufe seit langer Zeit gegen den Orden schwerer Verbacht ("vehemens suspicio") um; — 39: daß man diesen allgemein hege).

X. Art. 40—45: Sodomiterei (Art. 40: daß bei der Aufnahme seitens der Rezeptoren Erlaubnis zur Sodomiterei untereinander gegeben werde; — 41: daß es ihnen erlaubt, oder (42), daß es ihnen zur Pflicht gemacht wurde, dies wechselseitig zu thun und zu leiden; — 43: daß das keine Sünde für sie gewesen sei; — 44: daß sie das auch selber oder eine größere Zahl, — 45: etliche von ihnen gethan haben).

XI. Art. 46—57: Ibol und Glaube baran (Art. 46: daß sie in den einzelnen Provinzen Idole haben, d. h. Köpfe, von denen etliche drei Angesichter, etliche eines und etliche einen Menschenschädel haben; — 47: daß sie dieses Idol anbeten, besonders auf ihren Generalstapiteln und Versammlungen; — 48: daß sie es verehrten; — 49: als Gott; — 50: als Erlöser; — 51: etliche von ihnen; — 52: der größere Teil der Kapitelanwesenden; — 53: daß sie behaupteten, jenes Haupt könne sie erlösen; — 54: oder reich machen; — 55: oder ihnen alle Reichtümer des Ordens verschaffen; — 56: oder die Bäume blühen, oder (57) die Erde sprossen machen).

XII. Art. 58—61: Die Schnur (Art. 58: daß sie sich über das hemb oder das bloße Fleisch mit einer Schnur umgürten, die mit einem solchen Idol in Berührung gebracht worden sei; — 59: bei der Aufenahme werde den Brüdern eine solche Schnur übergeben; — 60: das geschehe zur Verehrung des Idols; — 61: zur Anlegung einer solchen Schnur und ihrer beständigen Tragung werden sie angehalten und thäten dies auch bei Nacht).

XIII. Art. 62—67: Allgemeinheit dieser Art von Auf= nahmen und Zwang dabei (Art. 62: biese Art von Aufnahme sei allgemein; — 63: überall, — 64: zum größeren Teil dieselbe; — 65: wer sich der genannten Dinge weigere, werde getötet oder mit Kerkerhaft bestraft; — 66: etliche, — 67: der größte Teil von ihnen 1).

XII. Art. 68—72: Verbot der Mitteilung an andere bei schweren Strasen (Art. 68: es werde ihnen eidlich auserlegt, diese Dinge nicht kund werden zu lassen; — 69: bei Todes= oder Kerkerstrase; — 70: auch die Art und Weise ihrer Aufnahme dürsen sie nicht mitteilen; — 71: noch wagten sie über diese Dinge unter sich zu reden; — 72: wer bei der Mitteilung an andere ertappt werde, erleide Todes= oder Kerkerstrase).

XV. Art. 73: daß sie zur Beichte nur bei Ordenspriestern angewiesen seien.

XVI. Art. 74—76: Verfäumnis der Abstellung dieser Retereien und der Mitteilung an die Kirche (Art. 74: daß die Brüder um diese Ketzereien gewußt und sie doch abzustellen oder (75) der heiligen Mutter Kirche zu berichten versäumt haben; — 76: daß sie von Beobachtung dieser Ketzereien und der Gesellschaft solcher Brüder nicht abgelassen haben, obgleich sie die Möglichkeit dazu gehabt hätten).

XVII. Art. 77-96: Allgemeine Beobachtung dieser Bräuche (Art. 77: genannte Dinge werben jenseits des Meers, am Aufenthaltsort des Meisters und Konvents, beobachtet; — 78: zuweilen habe diese Ableugnung Christi in Gegenwart des Meisters und Konvents stattgefunden; — 79: in Eppern; — 80: in allen Ländern und an allen Orten, wo Aufnahmen stattfanden; — 81: im ganzen Orden allgemein und überall; — 82: infolge allgemeiner und alter Beobachtung ("observantia"); — 83: aus alter Gewohnheit; — 84: aus Orbensstatut; — 85: genannte Observanzen, Gewohnheiten, Weisungen ("ordinaciones") und Statuten gelten und werden beobachtet im ganzen Orden, diesseits und jenseits des Meeres; --- 86: genannte Dinge gehören zu ben nach Bestätigung burch den h. Stuhl eingeführten Punkten; — 87: die Aufnahmen der Brüder fänden überall auf diese Weise statt; — 88: der Großmeister habe die Beobachtung dieser Dinge anbefohlen; — 89: der Visitator, (90) die Präzeptoren, (91) andere Obere des Ordens; — 92: sie selber beobachteten dies und lehrten es andere beobachten; — 93: etliche von ihnen; — 94: eine andere Art von Aufnahmen beobachteten sie nicht; — 95: keiner erinnere sich, daß je eine andere Aufnahme beobachtet worden sei; — 96: die sich dessen Weigernden werden von Meister und Konvent schwer bestraft).

<sup>1)</sup> hier tritt ber Wiberfinn bieses Schematismus besonbers flar zu Tage.

XVIII. Art. 97—100: unerlaubte Bereicherung des Ordens (Art. 97: Almosen und Gastfreundschaft werden im Orden nicht nach Gebühr beobachtet; — 98: man halte es im Orden nicht für Sünde, durch Recht oder Unrecht ("per sas aut nephas") fremde Rechte sich anzueignen; — 99: man verpflichte sich eidlich, für Bereicherung und Gewinn des Ordens auf jede Weise, per sas et nephas zu sorgen; — 100: man halte es nicht für Sünde, auch einen Meineid zu diesem Zwecke zu schwören).

Die Art. 101—127 endlich sind im Grunde lauter Wiederholungen oder Modifikationen eines Teils dieser Artikel. So betrifft

101—106 (ähnlich Art. 36—39) die Heimlichkeit bei Abhaltung von Kapiteln;

Art. 107—111 das (seit alter Zeit im Orden gültige) Absolutions= recht des Großmeisters und der Oberen, die Ordensglieder von Sünden, auch ungebeichteten, die sie aus Scham oder Furcht vor der Buße zu beichten unterlassen haben, freizusprechen (Art. 109: daß der Großmeister diese Repereien vor der Verhaftung aus eigenem Antrieb vor glaubwürdigen Klerikern und Laien, 110: in Gegenwart von Großpräzep= toren seines Ordens gestanden habe, 111: daß sie solche Vollmacht nicht bloß dem Großmeister, sondern auch anderen Präzeptoren und vor allem den Visitatoren zuschreiben);

Art. 112—113: die Gültigkeit der Festsetzungen von Groß= meister und Konvent für den ganzen Orden;

Art. 114—117: Bersäumnis der Verbesserung dieser Repereien, obgleich seit langer Zeit im Orden eingewurzelt;

Art. 118: daß wegen dieser Schändlichkeiten viele aus= getreten seien, teils zu andern Orden, teils um Weltleute zu bleiben;

Art. 119—123 besagen wieder, daß daraus schweres Ürgeren is gegen den Orden, sowohl bei hohen Persönlichkeiten, Königen und Fürsten, als fast bei dem ganzen christlichen Bolk entstanden; daß dies alles bekannt und offenkundig unter den Ordensgliedern sei; daß darüber — oder wenigstens über den größeren Teil — oder etliche dieser Punkte — nur eine Stimme und öffentliche Meinung sowohl innerhalb als außershalb des Ordens herrschte.

Endlich Art. 124—127: daß der Großmeister, Visitator und die Großpräzeptoren von Cypern, der Normandie, von Poitou und mehrere andere Präzeptoren samt einer ganzen Anzahl von Ordenszgliedern genannte Dinge gestanden haben, sowohl vor als außer Gericht, vor hohen Persönlichkeiten und vor mehreren öffentlichen Personen wie an solchen Orten; ebenso daß sie dies vor dem Papst und seinen Kars

binälen; daß sie es eidlich und endlich, daß sie es vor vollem Konsistorium gestanden haben.

Betrachten wir diese Anklageliste etwas näher hinsichtlich ihrer Ent= stehung, wenigstens ihrer nächsten, und ihrer Zusammensetzung! Frage nach der Schuld des Ordens dürfte eine solche Untersuchung manches Licht abwerfen. Zunächst wird jedem aufgefallen sein, wie ungleichartige Dinge hier neben= und durcheinander gemengt sind. — Neben verhältnis= mäßig harmlosen oder doch selbstverständlichen, weil in der Regel des Ordens liegenden Punkten, Dingen, die somit keines weiteren Beweises bedurften, wie z. B. dem Schwur, den Orden nicht zu verlassen, der als= baldigen Aufnahme von Professen, der Heimlichkeit bei Aufnahmen und Kapiteln (s. VIII und IX), dem Verbot der Mitteilung der Ordens= und Kapitelvorgänge und der Beichte nur bei Ordenspriestern (XIV und XV), vollends der allgemeinen Beobachtung von Anordnungen des Meisters und Konvents, stehen andere Dinge, die durch keinerlei Beweis glaubhaft gemacht werben können, wie vor allem das Erscheinen des Katers (III) und die damit zusammenhängende Verehrung eines Idols und der Glaube an ein solches (XI). Neben den Punkten, die für die eigentliche Ordensverschuldung von jeher als die gravierendsten erschienen sind, nämlich ben drei Hauptpunkten der Verleugnung Christi und Bespeiung seines Kreuzes (in I und II, Art. 1—13), den schmutzigen Küssen (VII) und der Erlaubnis oder Anweisung zur Sodomie (IX) stehen andere, von denen wir uns wundern muffen, wie dieselben jemals in eine Anklageakte haben im Ernst Aufnahme finden können, so z. B. der infolge der Heimlickkeit erwachsene Verbacht (Art. 38 und 39), auch die Versäumnis, jene Dinge zu bessern ober anzuzeigen (XVI, Art. 74—76), vollends die Fragen im Anhang, von Art. 101 an, daß der Großmeister und andere Ordensobere jene Ketzereien ganz ober teilweise gestanden haben und bergl. Diese Punkte sind keineswegs bloß, wie man meinen könnte, als bloße Anhaltspunkte für die Fragestellung des Inquisitors aufgenommen, sondern, wie das Ganze als Anklage gemeint ist ("isti sunt articuli super quibus inquiretur contra ordinem militie Templi"), so sind auch die ein= zelnen Artikel samt und sonders als wirkliche Anklageartikel gemeint, so daß beren Bejahung jedesmal ein Stuck Eingeständnis ber Schuld enthielt. Verständlich wird uns dies wieder nur, wenn wir uns erinnern, daß wir es mit einem Inquisitionsprozeß zu thun haben, in dem nicht bloß die Versäumnis der Beichte vor dem regelrechten Beichtvater und, im Fall von Ketzerei, vor dem Inquisitor als ein schweres Berbrechen, das nach 1 Jahr und 1 Tag co ipso die Verurteilung wegen Ketzerei nach sich zog, behandelt wurde, sondern schon der Berdacht, zumal wenn es sich, wie hier, um schweren handelt, als Beweis der Schuld behandelt wurde. Daneben dienten diese Artikel, zumal die letzten, mit ihrem Hin= weis auf die mancherlei Geständnisse, die von den Großmeistern und Ordensoberen bereits abgelegt worden seien, sichtlich zur Einschückterung der Angeklagten, für die es einem solchen Beweismaterial gegenüber fast eine Unmöglickfeit war, die Unschuld des Ordens aufrecht zu erhalten. Denn auch wer die speziell entscheidenden, weil eigentliche Ketzerei im Orden involvierenden, Anklagepunkte hartnäckig zurückwies, war doch kaum im stande, auch solche Dinge, wie die Heimlichthuerei, den Mangel eines Ordens= noviziats, den Schwur, den Orden nicht zu verlassen oder ihn auf alle mögliche Weise zu bereichern, abzuleugnen, und da auch diese Dinge auf gleicher Linie mit jenen als Anklagepunkte figurierten, so konnte es nicht ausbleiben, daß der Sat "semper aliquid haeret" wieder einmal gründliche Bestätigung fand. Auf diese Weise verstehen wir es, wie die Templer in England, obgleich sie eigentlich nichts nach unserer Rechtsanschauung für die Sache Wesentliches und Gravierendes eingestanden haben, auf Grund dieser Anklageakte doch zugeben, daß "sie so diffamiert seien, daß sie sich vom Berdacht nicht reinigen könnten", und wie dann nach den Begriffen der Inquisition und nach denen von Prut darin ein wirkliches Eingeständ= nis ihrer Schuld erblickt werden konnte, nach unserem Urteil und der allgemeinen Rechtsanschauung unserer Zeit jedoch nur ein Beweis für die Ungerechtigkeit jenes Prozesverfahrens überhaupt. Freilich hätte es, wenn überall nur das Resultat von England herausgekommen wäre, schwerlich je zur Berurteilung des Ordens oder auch nur zu seiner Aushebung ge= Daß aber das nicht der Fall war, sondern mehr, daß die "Haupt= langt. sache" herauskommen mußte, dafür wußte Philipp und seine Inquisition, welche die päpstlichen Inquisitoren ohne weiteres mit umfaßte und sich dienstbar machte, zu sorgen. Auch unsere Artikel, die ja von Philipps Hof ihren Ausgang nahmen und vom Papst nur acceptiert wurden, lassen unschwer erkennen, was bei dieser Inquisition die Hauptsache war. folgt man nämlich die Reihenfolge der Artikel, so springt jedem eine gewisse Stufenfolge in die Augen, die sich als eine sachliche und chronologische zugleich darstellt, d. h. die anzeigt, nicht nur, was den Inquisi= toren von Anfang als bas erste und wichtigste, die Hauptsache, erschienen, sondern auch was der Reihe nach aus den Verhören dazu gekommen ist.

Das erste ist die von Anfang an am bestimmtesten sixierte und in der königlichen Instruktion den obenan gestellte Anklage auf eigentliche

<sup>1)</sup> Auch von Wilhelm von Paris seinen Untergebenen als wichtigster Punkt ans gegeben, unter ben Geständnissen, die unverzüglich in Abschrift dem Könige einzusenden seien, ganz speziell einzeschärft (cf. Raynouard, p. 39).

Regerei, in der Verleugnung Christi und Bespeiung, wozu im Verlauf ber Verhöre noch als weitere Modifikationen die "conculcatio" und "minctio" besselben hinzugekommen waren, bestehend. Ihr Gegenstück hat biese Reperei im Erscheinen eines Raters, der Personisikation des Teufels, auf den Versammlungen einerseits, dann im Unglauben an das Haupt= mysterium des dristlichen Glaubens, das Sakrament des Altars und die Messe mit der hiemit zusammenhängenden alleinigen Absolutionsvollmacht des Priesters andererseits. Hernach kommt die sittliche Degeneration, die allemal bei den Ketzern als Wirkung ihres Abfalls von der Kirche vorausgesetzt wurde: die schmutigen Kusse einer= und die Sodomiterei andererseits; und, um gleichsam die Quelle für diese Beschuldigungen anzuzeigen, so steht mitten inne die Heimlichkeit, die bei den Aufnahmen im Orben eingehalten worden sei, und, um zu erklären, wie bei solchen Greueln der Orden seine Mitglieder habe festhalten können — in merkmürdigem Gegensatz zu ber nachherigen Beschuldigung, daß viele beswegen ausgetreten seien — der Schwur, den Orden nicht zu verlassen. schließt sich als letztes bieser von Anfang an vorgesetzten Fragestücke als ein, zuerst nur schüchtern gewagtes, bann aber, nach ben ersten Erfolgen bamit, in manchen Gegenden um so reichlicher verwertetes, Objekt bas Ibol, in dem die keterische Verschuldung ihren Höhepunkt und ihre Vollendung findet. Die weiteren Beschuldigungen von Punkt XII an (Art. 58 ff.) betreffen sodann Dinge, die bei jeder Untersuchung teils als der Wirklickeit angehörende Elemente, teils als Konsequenzen jener ersten Anklagen herauskommen mußten: so für ersteres, als Elemente der Wirk= lichkeit, die im Orden (als Reuschheitszeichen) gebräuchliche Schnur, das Verbot der Mitteilung der Ordensvorgänge an andere, die Beichte nur bei Orbenspriestern (in den Statuten wenigstens als Regel eingeschärft), von Habsucht und Sucht möglichster Bereicherung für den Orden 1). End= lich als Konsequenz jenes ganzen ersten Anklageteils erkennen wir die Artikel, welche die allgemeine Beobachtung dieser Art von Aufnahme oder dieser keterischen Bräuche überhaupt, ober die Versämmis der Abstellung dieser Dinge, zum Vorwurf machen. Zulett sind von Art. 101 an eine Neihe von weiteren Punkten ohne inwendige Logik, bafür um so mehr dronologisch, angereiht, die im Berlauf der Zeit als weitere Erfolge bes Scharfsinns der Inquisitoren sich ergaben und die jene früheren Artikel nach irgend welcher Seite noch genauer befinierten oder eine weitere Nuance bafür lieferten, in der Hauptsache eben eine spezielle Anwendung

<sup>1)</sup> Auch diese Analyse der Anklageartikel liefert somit eine Bestätigung des Bildes, das wir im 1. Kapitel von den wirklichen Schäben im Orden bekommen haben.

jener sind. Insbesondere giebt die dreimalige Ansührung des Großmeisters nur eigentlich ein historisches Referat darüber, was mit diesem im Laufe des ersten Inquisitionsjahres erzielt wurde, die derselbe, das letzte Stück dieser Artikel und gewissermaßen der Knallessekt des Ganzen, unmittelbar vor (oder nach? cf. darüber nachher!) dieser Bulle im August 1308 vor den Kardinälen, wie andere vor dem Papst und Konsistorium, verhört werden sollte.

Damit sind wir zeitlich bereits um ein Jahr weitergelangt und haben zusammenfassend vorausgenommen, was durch jene ersten eigentlichen Inquisitionsverhöre vor den königlichen Beamten, den Inquisitoren und teilweise auch schon den Diöcesanbischöfen an Ergebnissen im einzelnen erzielt wurde. Die Hauptwirkung bieser Verhöre liegt jedoch darin beschlossen, daß durch sie Philipp der Schöne ein Beweismaterial für feine Anklage gewann, womit er nicht bloß das populäre Bebenken be= schwichtigen, sondern auch bem Papst gegenübertreten konnte. Letteres war nötig. Denn zunächst war Rlemens V., der um diese Zeit mit der Sintreibung aller kirchlichen Zehnten, wofür wieder einmal die Wieder= eroberung des h. Landes den Vorwand liefern mußte, beschäftigt war, von der unerwarteten Aktion Philipps aufs übelste überrascht und, wie ber Brief vom 27. Oft. 1307 zeigt1), aufs höchste indigniert, und zwar einmal, wie ber Papst nachbrücklich betont, wegen ber in Phi= lipps Vorgehen sich kundgebenden Geringschätzung des Papstes als des ordentlichen Richters für solche Dinge, doppelt oftensibel, als ja Klemens in der Nähe, in Poitiers, weilte und so ohne Schwierigkeit oder Berzögerung von dem Vorhaben des Königs hätte in Kenntnis gesetzt werden können. Sobann aber mochte, wie Lea wohl nicht mit Unrecht bemerkt, zur Steigerung dieses Zorns beitragen die Besorgnis, der König möchte jene ganze reiche Beute sich selber zu nute machen, ein Gebanke, ber einem die irdischen Güter so wenig unterschätzenden Papste immer niehr zur Hauptsorge werden mußte. Wenigstens bewies das weitere Verhalten Rlemens V., daß, wenn ihm diese Sorge abgenommen werde, er im übrigen mit sich reden lassen werde. Daß seine Wut nicht gar so tragisch zu nehmen sei, konnte Philipp schon aus der Persönlichkeit der beiden Kardinäle ersehen, die ihm Klemens zur weiteren Verhandlung zusandte, und zwar, wie er schon in jenem Schreiben vom 27. Okt. ankundigte, hauptsächlich, um die Personen und Güter der Templer sich vom Könige ausliefern zu lassen. Es waren bie Karbinäle Berengar von Fredole, Rarbinal von St. Nereus und Achilleus, und Stephan von Suisn,

<sup>1)</sup> Boutaric in ber Rev. X, p. 332; cf. oben p. 323.

Rardinal von St. Cyriac, beibe Franzosen und, wie wir schon bei ihrer Erhebung hervorgehoben haben, Kreaturen Philipps, in dessen Dienst sie avanciert waren, daher, wie Klemens V. selber schreibt, dem König "non leviter, sed ex intimis in amoris vinculo et devocione conjunctos 1)". Solche Leute konnten Philipp nicht allzusehr bange machen, und so kann es uns nicht wundernehmen, wenn die ganze, in den päpstlichen Bullen der Folgezeit mit solchem Nachdruck als Beweis der Rechtlichkeit des Berfahrens betonte, Übergabe der Personen und, wenigstens zum Teil, auch ber Güter ber Templer lediglich ein Scheinmanöver blieb. Was die Personen der Templer betrifft, so fehlte es dem Papst ja schon an Lokalen wie an Leuten zu ihrer Bewachung und Bewahrung. Um so leichter konnten sich die Vertrauensmänner des Papstes, in Kenntnis der Willensmeinung ihres Meisters, bamit zufrieden geben, wenn ihnen nur über das konfiszierte Vermögen des Orbens Garantie für abgesonderte Verwaltung gegeben wurde, die Personen einfach in den bisherigen Händen der königlichen Beamten zu lassen, was auch dann nicht anders wurde, als der Kardinalbischof Peter von Palästrina am 13. Juli 1308 feierlich mit der Oberaufsicht über die gefangenen Templer betraut wurde. blieben dieselben in den Händen der königlichen Leute, über welche als Oberaufseher der Propst von Poitiers, Philipp de Bohet, und der Ritter Johann de Jamville fungierten. So kam es, daß die Verhöre über den ganzen Winter 1307 auf 1308 ungeniert ihren Fortgang nahmen und tropbem Klemens V. schon am 1. Dez.2) 1307 in einem weiteren Brief 3) Philipp zu beloben magt, daß er die ganze Angelegenheit nicht zur Verminderung der Freiheit der Kirche, sondern lediglich aus Gifer um die Ehre Gottes, die Erhöhung des katholischen Glaubens und aus Verehrung für die Person des Papstes unternommen habe: indem er nur für das eine Sorge trägt, sich vom Könige bezeugen zu lassen, daß das (eben vom König ausgesprengte) Gerücht, wonach ber Papst bem Könige von Anfang an die ganze Angelegenheit zur Erledigung überlassen habe, des thatsächlichen Grundes entbehre. Diese Auffassung beeiferte sich Philipp unter bem 24. Dez.4) 1307 zu bestätigen, indem er feierlich erklärte, daß er nicht die Absicht gehabt habe, den Rechten der Kirche zu nahe zu treten, noch ihr Eigentum anzutasten, weshalb er auch die Templer den beiden Kardinälen anstandslos überlassen und Sorge getragen habe, daß die Verwaltung ihres Vermögens abgetrennt von dem der Krone geführt werde. Schon vorher, noch ehe das Verhör von Paris zu Ende ging,

¹) Rev. X, p. 335. — ²) Nicht am 30. Nov., wie Lea (I, 278) schreibt. — ³) Bal. II, 112 j. — ⁴) Bal. II, 113 f.

hatte Klemens V. sich zu dem Schritt herbeigelassen, der am meisten beweist, wie wenig es ihm um diese Zeit noch einfiel, Philipps Absichten ernstlich burchkreuzen zu wollen, wie er vielmehr, trot jenes erst zur Schau getragenen Zornes, durchaus darauf aus war, thatsächlich im Einklang mit dem Könige zu bleiben: am 22. Nov. 1307 ließ er die Bulle "Pastoralis praeeminentiae solio", zu der er das Konzept vorher, unter dem 17. Nov.1), dem Könige hatte zugehen lassen, ausgehen, in der er sämtliche Machthaber von Europa zur Nachahmung von Philipps Thun auffordert, d. h. bazu, überall die Templer im Namen der Kirche zu verhaften und in Gewahrsam zu halten und ihr Eigentum für den Papst einzuziehen. Dabei ist Klemens bestrebt, im Unterschied vom 27. Oft. 1307, Philipps Vorgehen als möglichst berechtigt hinzustellen, indem er ausdrücklich hervorhebt, daß Philipp jenen Schritt auf Anrufung des päpstlichen Großinquisitors gethan habe; daß die Häupter des Ordens die ihnen vorgeworfenen Ketzereien zugegeben haben und daß ihm selbst ein Templer aus seiner Umgebung, den er darüber verhört, die Wahrheit jener Beschuldigungen zugestanden habe. Damit erklärte sich der Papst in einer Weise für solibarisch mit bem Könige und griff in das Schicksal des Ordens durch die Wirkung seiner Bulle, die einem Befehle an die ganze Christenheit glich, in einem Grab persönlich ein, ber für ihn selber ein Rückwärtsgehen bereits unmöglich machte und das Schickfal des Ordens so gut wie definitiv besiegelte.

Rendung zu geben, indem er im Fortgang der Sache plößlich die Vollmacht der Inquisitoren, der päpstlichen wie der Prälaten, suspension nicht genauer sinstruiert, da hier eine Lücke im Briefwechsel zwischen Philipp und Klemens klasst?). Allem nach muß sie im Januar oder Februar 1308 ergangen sein. Ebenso sind wir darüber, worin der eigentliche Grund dieser überraschenden Schwenkung lag, auf Mutmaßungen angewiesen. Schottsmüller hat in dieser Berlegenheit daher diese Suspension ohne weiteres auf die Rachricht von der Verhaftung der Templer verlegt und mit dem Brief vom 27. Oktober kombiniert. Nur steht leider in diesem Brief, wie Pruß mit Recht bemerkt?), davon kein Wort. Zwar würde solcher Beitpunkt für eine berartige Versügung schon wegen der päpstlichen Empörung über die Sigenmächtigkeit Philipps einem von Hause aus am

<sup>1)</sup> Bal. II, 110 f., cf. Schottm. I, 654. — 2) Ob diese Lude auf absichtliche Unterdrückung zurückzuführen ist, wozu bekanntlich Baluze auch sonst bei Schriftstücken, die für das französische Königtum zu wenig ehrenvoll waren, sich herbeigelassen hat? — 2) Entw., p. 155 Ann.

meisten einleuchten. Aber weder paßt dazu die schon in jenem Brief angebeutete und mit der Bulle "Pastoralis praeeminentiae" feststehende baldige Besänftigung des Papstes, noch die schon vorhin konstatierte That= sache, daß bis zum Anfang (sicher noch im Januar) des Jahres 1308 die Inquisitionsverhöre ungestört ihren Fortgang nahmen. Das Richtige trifft hier wahrscheinlich Lea<sup>1</sup>), wenn er den Grund in Besorgnissen des Papstes hinsichtlich des Schickfals der Ordensgüter vermutet: "Bielleicht fand er, daß Philipp seine Versprechungen hinsichtlich der Templerbesitzungen nicht zu erfüllen auf dem Wege war und daß eine Versicherung über ihre Kontrolle notwendig war." Das würde ganz zu dem sonstigen Charakter Klemens V. stimmen. In jedem Fall: so wertvoll uns diese Verfügung schon baburch ist, daß der Papst darin nicht bloß aufs neue über die Plötlichkeit der Verhaftung klagt, sondern auch sein Mißtrauen gegenüber ben ihm vorgelegten bisherigen Verhören bekennt, die eher geeignet seien, Unglauben als Glauben zu erregen?) — in merkwürdigem Widerspruch mit den Versicherungen seiner Bulle "Pastoralis praceminentiae": so kam sie boch zu spät und diente so nur dazu, Philipp in unbeschreibliche Wut zu versetzen, eine Wut, die uns doch zeigt, wie richtig das Mittel war, wenn es zur rechten Zeit gewählt worden wäre. setzte sich Klemens V. vor aller Welt in Widerspruch mit sich selber und gab Philipp das Recht, sich nicht bloß zu ärgern, sondern auch den Papst selbst in ein gefährliches Licht zu rücken, das eines Begünstigers der Reperei; um so gefährlicher, da der König zugleich gegen ihn die Prälaten ausspielen konnte, die er mit jener Verfügung aufs schwerste gekränkt Was den königlichen Zorn am meisten veranlaßte, verrät die im gleichen Brief sich findende Bemerkung, "er habe die Templer mit neuen Hoffnungen erfüllt und sie seien daran, ihre Geständnisse zurudzunehmen", so besonders Hugo de Peraud, der mit den Kardinalabgeordneten zu speisen die Ehre hatte 3). Das zeigt, wie weitreichend aud in diesem Stadium noch des Papstes Willenserklärung war und wie da ganze bisherige Ergebnis auf der Inquisitionsgewalt basierte, mit derei 💻 Aufhebung die ganze Sache ein anderes Gesicht bekommen mußte, für der König um so empfindlicher, als ihn die Enthüllung des bisherigen Ge- =

<sup>1)</sup> Auch Prut neigt im allgemeinen einer ähnlichen Auffassung zu. Lea III p. 279. — 2) Dasnit stimmt seine Bemerkung in dem späteren Schreiben vom 5. Jul 1308 an die Erzbischöse von Rheims, Tours und Bourges, in dem er ihnen die Rücksgabe der Juquisitionsbesugnisse anzeigte: daß er über die Ergebnisse der ersten Verhörseine eigene Ausicht gehabt habe und an den Grund der Anklagen lange nicht habe glauben können (d'Achery, Spicil X, p. 358, von Havem. p. 213 nicht ganz richtiss verwertet). — 3) Lea III, p. 279.

waltversahrens vor der ganzen Welt aufs beschämenbste bloßstellen mußte. Rein Wunder, daß Philipp alle Hebel in Bewegung setzte, um auf dem eingeschlagenen Wege vorwärts zu kommen. Zunächst versuchte er, mit seiner eigenen Gerichtsbarkeit das Ziel zu erreichen.

Dazu sollte die Universität durch eine Erklärung über die Kom= petenz derselben dienen. Aber die theologische Fakultät erwiderte am 25. März 1308, daß sie nicht helfen könne: die Templer seien Religiosen und als solche von der weltlichen Gerichtsbarkeit exemt; das einzige Er= kenntnis, das dem weltlichen Gerichtshof über Häresie zustehe, sei auf Er= suchen der Kirche, nachdem diese einen Häretiker ihm überlassen habe; int Falle der Not könne die weltliche Gewalt einen Häretiker verhaften, aber einzig in der Absicht, ihn dem kirchlichen Gerichtshof zu überantworten; und schließlich musse der templerische Besitz für den Zweck, zu dem er dem Orden übergeben worden sei, behalten werden 1). Letzteres ist wieder ein beutlicher Wink, um was es sich bei dem ganzen Konflikt vornehmlich handelte: daß Philipp dachte, auch hier denselben Nugen zu ziehen, wie sonst von den verurteilten Regern, deren Vermögen in der Regel, wenigstens in Frankreich, dem königlichen Fiskus zusiel. Das war ja der Haupt= gesichtspunkt von Anfang an, den Philipp nicht ohne Not preisgab, wozu er die Verurteilung des Ordens wegen Reperei so nachdrücklich verfolgte.

Zum Glück hatte er noch andere Bundesgenossen, die in dieser Ansgelegenheit sich willfähriger zeigten, als die störrischen Gelehrten der theoslogischen Fakultät. So schon die Prälaten Frankreichs, die, wie wir oben gesehen haben, dank Philipps Hartnäckigkeit und des Papstes Nachgiebigsteit in Personalfragen, zum größten Teil seine ergebenen Kreaturen waren. Wertvoller noch erwies sich die öffentliche Meinung, die durch Dubois, des rührigen Bogts von Coutance, Pamphlete<sup>2</sup>), die den Papst in den schärfsten Ausdrücken der Versäumnis seiner Psicht anklagten, ihm das Gericht über Retzer in Aussicht stellten und den König zur Rache der beleidigten Majestät Gottes an seiner Stelle aufriesen, in geschickter Weise in Aufregung versetzt wurde und in den Generalständen ein ebenso imponierendes, als durchaus vom Könige abhängiges und schon im Streit mit Bonisazius VIII. erprobtes Organ des Nationalwillens besaß.

So fand, nach einer vorausgehenden Notabelnversammlung in Melun, die Nationalversammlung in Tours nach etlicher Verschiebung<sup>3</sup>) im Mai 1308 statt, um mit dem Könige "de facto Templariorum" zu beraten. Zwar versagte nicht bloß der mit den Templern in vielsachen

<sup>1)</sup> Nach Lea III, p. 280. Das Datum nach Dupuy, der das Dokument gesehen hat, p. 75. — 2) Not. et extr. XX, 2, 175 ff. — 3) Ursprünglich hatte sie Philipp schon auf den 15. April einberusen.

Beziehungen stehenbe Abel, sondern auch die, in solchem Streit zwischen König und Papst wegen ihres Einblicks in die Rechtslage doppelt bedenk= liche, Geistlichkeit in solchem Grabe, daß ber König sich zu bem Befehl veranlaßt sah, daß die dem Reichstag fernbleibenden Prälaten die Rosten ber dabei erscheinenden zu tragen hätten. Doch erschien dafür der britte Stand, die Vertreter der Kommunen, um so zahlreicher, und ging die ganze, immerhin imponierende Versammlung um so williger auf die Vorschläge des Königs ein. So mit dem Prestige der Nation hinter sich kehrte Philipp von Tours Ende Mai zu Klemens nach Poitiers zurück, in Begleitung einer starken Vertretung, die seine Brüder, seine Söhne und seine Räte einschloß. Lang und ernst waren die Verhandlungen über diese An= gelegenheit 1), da Philipp durch seinen Wortführer Wilhelm von Plasian barauf brang, daß die Templer schuldig befunden worden seien und unmittelbare Bestrafung folgen solle; Klemens seine Beschwerben wiederholte, daß eine Angelegenheit von solcher Größe, die ausschließlich dem h. Stuhl angehörte, ohne seine Initiative vorwärts geführt werden sollte. Rorporation gleich dem Templerorden hatte mächtige Freunde durch ganz Europa, beren Einfluß bei ber Kurie groß war, und die päpstliche Berlegenheit war mannigfaltig, je nachbem die eine ober andere Seite über: wog; aber Klemens hatte sich unwiderruflich im Angesicht von ganz Europa durch die Bulle vom 22. November preisgegeben, und es war in Wirk lichkeit bloß eine Frage ber Zeit, wann er die Sache in Frankreich weiter vor sich gehen lassen würde durch Aufhebung der Suspension über die Befugnisse der Inquisitoren?). Der Handel war um so verwickelter, je mehr andere Angelegenheiten hereinspielten. So brachte Philipp seins altes Pressionsmittel, den von Klemens versprochenen Prozeß gegen Boni fazius VIII. wieder nachbrücklich vor. Andererseits kam dem Papst de mit der Ermordung Kaiser Albrechts am 1. Mai 1308 sich vollziehend -Wechsel der äußeren politischen Situation zu Hilfe, indem damit Philip= des Schönen Pläne für den deutschen Kaiserthron wieder in den Vorder grund rückten und ihn, da diese ohne des Papstes Unterstützung kein Aussicht auf Realisierung hatten, zur Ermäßigung seiner Ansprüche un 🖚 🗷 zu möglichstem Entgegenkommen gegen Klemens V. mahnten. So wirkter 🧲 diese weiteren Verwicklungen der Sache doch wieder darauf hin, beider = Teilen die Notwendigkeit einer Verständigung zum Bewußtsein und ein-

<sup>1)</sup> Wie hart Philipp im Berlauf bieser Berhandlungen auf den Papst drücktund wie unerträglich dessen Situation eine Zeit lang gewesen sein muß, dafür giebt da=

Gerücht über den durch den König vereitelten Fluchtversuch des Papstes aus Poitiers—
auch wenn wir es nur als leeres Gerücht nehmen, den allgemeinen Eindruck wieder—

") In der Hauptsache nach Lea III, p. 280 f., der hier am kürzesten und treffendster—
bie Situation wiedergiebt.

Bereinbarung zu stande zu bringen, für welche Klemens sich durch ein eigenes Verhör mit einer Anzahl von Templern, das in Poitiers vorge= nommen wurde und den nötigen Beweis ihrer Schuld lieferte, die for= melle Grundlage zur Begründung seines abermaligen Umschwungs verschaffte.

Der Inhalt dieser Vereinbarung war, abgesehen von der For= malität, daß die Templer dem Papste ausgeliefert, aber in seinem Namen von dem König in Verwahrung gehalten werden sollten: Fortsetzung ber Verhöre durch die Bischöfe in ihren verschiedenen Diöcesen und zwar, auf spezielles und ernstliches Ersuchen des Königs, unter Bei= ziehung der Inquisitoren — Philipp wußte biese zu schäten —: Molan und die Großwürdenträger, soweit sie in Philipps Hände gefallen waren, die Großpräzeptoren des Orients, der Normandie, von Poitou und der Provence sollten dem päpstlichen Urteilsspruch vorbehalten, die Besitztümer des Ordens in die Hände von durch den Papst und die Bischöfe ernannten Kommissären gelegt werden (denen der König insgeheim von seinen eigenen Agenten beigab?). Aber zu beklagen war er darin, daß er unterschreiben mußte, daß diese Güter für das h. Land verwertet wer-Das Schicksal bes Ordens als Institution wurde einem all= gemeinen Konzil vorbehalten, das auf Oktober 1310 berufen werden sollte. "Der Kardinal von Palästrina wurde als päpstlicher Vertreter zur Über= wachung der Personen der Templer ernannt — eine Pflicht, der er sich schleunigst unterzog durch Übertragung derselben auf den König unter der Bedingung, daß sie der Kirche zur Verfügung gehalten werden sollten. Klemens vollendete seinen Anteil an dem Handel durch Aufhebung der Suspension über die Inquisitoren und Bischöfe vom 5. Juli 1308 und Wiederherstellung ihrer Gerichtsbarkeit in der Sache. Zu gleicher Zeit wurde jedem der Bischöfe in Frankreich die Weisung zugesandt, sich selbst 2 Kathebral=Ranoniker, 2 Franziskaner und 2 Dominikaner zuzugesellen und mit den Verhören gegen die einzelnen Templer ihrer Diöcesen vorzugehen, unter Zulassung von Inquisitoren zur Teilnahme auf beren Wunsch, aber ohne gegen den Orden als ganzen vorzugehen. Jedermann wurde zur Verhaftung der Templer und ihrer Auslieferung an die Bischöfe ober Inquisitoren bei Strafe ber Exkommunikation aufgefordert und Phi= lipp befahl seinen Unterthanen, ben päpstlichen Deputierten alles Eigentum des Ordens, wirkliches und persönliches, zurückzugeben"). Wilhelm von Plasian aber, der Philipps Hauptwerkzeug bei diesen Verhandlungen ge= wesen war, erhielt einen besonderen Beweis von Klemens' Gunst durch Breves vom 5. Aug. 1308: doch wieder ein beredtes Zeugnis dafür, worüber der eigentliche Streit angegangen und was dem Papst die Haupt=

<sup>1)</sup> Wieder nach Lea III, 282, wie in der Hauptsache dieser ganze Abschnitt.

sache war: weniger der Orden selber als sein Gut. Denn in der Hauptsache gipfelt jene Abmachung in nichts anderem, als daß der Papst die Personen der Templer preisgiebt, um die Güter des Ordens vom Könige herauszubekommen. Übrigens war auch dies wieder, wenigstens zum Teil, nur Schein. Denn, wie Lea weiter mit Recht bemerkt: "Obgleich Klemens in seinen Bullen Europa erklärte, daß Philipp seine Uneigennützigkeit an den Tag gelegt habe durch Rückgabe alles templerischen Sigentums, so war das doch eine Phrase, die einen guten Teil der kundigen Berteidiger auf beiden Seiten lachen machte. Es ist nicht der Mühe wert, die Angelegenzheit in ihren Sinzelnheiten zu verfolgen, aber wir werden sehen, wie am Ende Philipp Zug um Zug seine Partner bei diesem Spiel über das Ohr hieb und die Kontrolle, die er scheinbar sahren ließ, zurückbehielt."

Übrigens sorgte auch Klemens nach Kräften bafür, daß er selber bei diesem Handel nicht gar zu kurz wegkam. Nicht bloß wurden 6 Kuratoren in Frankreich bestimmt, um nach dem Sigentum für den h. Stuhl zu sehen, denen durch Breve vom 5. Jan. 1309 diäten von 40 Pariser Sous guter Münze für jede Nacht, die sie von Hause wegzubleiben haben, verstattet wurden; sondern ein Breve vom 28. Jan. 1310 das die Bewachung gewisser Tempelhäuser in den Diöcesen von Bordeaux und Bazas vom Bischof Wilhelm von Bazas auf den Kanoniker Gerhard de Bussy von Agen überträgt, liesert auch den Beweis, daß Klemens in der Folgezeit von einem Teil der templerischen Güter, wie es scheint, besonders solchen, die ihm von Bordeaux aus am meisten in die Augen gestochen und seine Begehrlichkeit gereizt hatten, Besit ergriff. Sine vollsständigere Übersicht über diesen päpstlichen wie über den königlichen Anteil an der Beute giebt am Ende seiner Arbeit Lavocat.

So war die Bahn für Weiterführung des Prozesses in der Anfangsrichtung frei, indem mit diesen Abmachungen nicht nur der päpstliche Widerstand endgültig gebrochen war, sondern auch von da an Klemens womöglich noch größeren Eiser als Philipp an den Tag legt, "Resultate" zu erzielen und damit seine moralische Niederlage gegenüber dem König vor der Welt zu verschleiern. Damit aber war der Ausgang des Prozesses endgültig entschieden.

<sup>1)</sup> Reg. Clem. IV, p. 439. — 2) Reg. Clem. V, p. 56. — 3) In basselbe Rapitel, Bereicherung ber Kurie bei biesem Anlaß, gehört auch wohl bie schon vorher unter bem 21. Dez. 1307 bem Johanniterorben burch papstliche Runbschreiben burch ganz Europa erteilte Zustimmung des päpstlichen Schutzes unter Bestätigung aller ihrer Privilegien und Freiheiten. Offenbar war, wie Lea III, p. 278 bemerkt, die allgemeine Erwartung, daß die Hospitaliter das Schicksal ihrer Rivalen teilen würden, und vielfach Neigung vorhanden, über sie herzusallen. Daß sie den deshalb erbetenen päpstlichen Schutz nicht kostenlos erhielten, bedarf keiner besonderen Bersicherung.

## Sechstes Kapitel.

## Bweite Phase des Prozesses: Weiterführung desselben. Die Diöcesanuntersuchungen. Poitiers und Chinon.

Seine unumstößliche Rechtsgrundlage erhielt dieses Resultat durch die auf Grund der Bereinbarung von Poitiers sanktionierten Diöcesanuntersuchungen. Diese sind auch nach jener, das Ergebnis in Aussicht nehmenden und damit sichernden Bereinbarung mit Philipp von viel größerem Belang, als man ihnen oft zuerkannt hat, schon dadurch, daß sie 1. das Beweismaterial beibringen, das nach der Anschauung der Zeit nötig und gültig war; 2. daß sie über die Personen der Ordensangehörigen entscheiden, womit zusammenhängt, daß sie 3. in der Hauptsache auch die Aussagen der Einzelnen und damit das Urteil über den Orden endgültig bestimmt haben.

In die Reihe dieser Diöcesanuntersuchungen gehört auch, schon wegen des ersten Gesichtspunkts, das bereits im vorigen Kapitel erwähnte Berhör von Poitiers. Zwar figuriert dieses Verhör in den päpstlichen Schreiben, welche die Vereindarung mit Philipp wiedergeben, oder sich auf diese beziehen, so ganz besonders nachdrücklich in der Bulle "Faciens misericordiam" vom 12. August 1308, allemal als Grundlage und entscheidender Faktor sener Vereindarung, indem sich Klemens V. namentlich auf dieses Verhör für seinen nunmehrigen Glauben an die Schuld der Templer beruft: sei doch eben durch dieses sein disheriges Mißtrauen in die Wahrheit und Rechtsgültigkeit der von Philipp ihm vorgehaltenen Geständnisse beseitigt worden, indem er durch eigene, in Gemeinschaft mit den Kardinälen vorgenommene sorgfältige Untersuchung die schwerwiegendsten Beweise von der Schuld des Ordens erhalten habe. Indes ist, wie wir wiederholt zu erklären hatten, auf solche Behauptungen¹)

¹) Auch Schottmüller, ber boch überall Klemens V. möglichst zu rechtsertigen sucht, muß "von hier ab eine Unterordnung der Wahrheit unter die Zweckmäßigkeit der Auffassung und die Rücksichtnahme auf politische Verhältnisse annehmen". Schott= müller I, 185.

von Klemens Bullen bei beren fortgesetzem Selbstwiderspruch kein weiteres Gewicht zu legen. In Wirklichkeit ist jenes Verhör vielmehr ein Zeugnis für die schon geschehene ober seststehende als ein Faktor und eine Ursache der noch ausstehenden Vereinbarung. Überblicken wir die Umstände, unter denen, und die Art und Weise, wie dieses Verhör hier stattsand, so müssen wir sagen, daß es sich nur um eine Scheinunterssuchung handeln kann. Das Ergebnis war vorher ausgemacht. Den Beweis liefert eine nähere Betrachtung, wie sie durch Schottmüllers "Processus Pictaviensis" nunmehr ermöglicht ist.).

Schon daß die dem Papst vorgeführten Templer dazu besonbers ausgelesen waren, läßt ihren Aussagen kein alzugroßes Vertrauen entgegenbringen. Es war ja der König, der sie dem Papst vorführen und somit auch die Auswahl treffen ließ, und wir können uns genügend vorstellen, mas für Subjekte seine Beamten, auch ohne ausbrückliche Anweisung von ihm, an der es schwerlich gefehlt haben wird, auszulesen Sorge trugen und mit welchen Mitteln sie sich möglichste Garantien bafür zu verschaffen suchten, um von den Gefangenen keinerlei Dementie= rung und damit Diskreditierung vor bem König befürchten zu muffen. Diese Vermutung wird durch eine Prüfung der urkundlich vorliegenden 33 (unter 72) Zeugen vollauf bestätigt. Nach Schottmüller 2) setzen sich dieselben aus 3 Gruppen zusammen: "a) aus schon früher dem Orden abtrünnig gewordenen; b) solchen Brübern, welche entweder schon vorher mit dem Orden unzufrieden gewesen waren und beim Eintritt der Ratastrophe durch Versprechung ober Androhung härterer Maßregeln leicht zu bewegen waren, vielleicht auch durch leichtere Foltern erst bewegt wurden, berartig gegen den Orden zu zeugen, wie es dem König erwünscht war, und c) solchen Templern, die erst durch schwere und wiederholte Marterung, sowie vor allem durch die auf die Länge der Zeit nicht zu ertra= gende Entbehrung ausreichender Nahrungsmittel und Entziehung auch ber allergewöhnlichsten Lebensbequemlichkeit zu Aussagen bewogen worden waren." Indem wir auf die zweite Kategorie (b), die mit ihrer unklaren Busammenmengung verschiedener Gesichtspunkte eber Schwierigkeiten schafft, als beseitigt, Verzicht leisten, unterscheiben wir einfach solche, die aus moralischen Gründen keinen Rredit verdienen, d. h. charakterlose Subjekte, und 2. solche, bei welchen wir die Erklärung in physischen Zwangsmitteln finden, kurz gefagt, der Folter. In die erstere Rategorie, der "Subjekte", gehören vor allem eine Reihe der im ersten Pro-

<sup>1)</sup> Bgl. Schottm. II, 1-72. Der Inhalt dieses "Processus" ist in der Tabellenzreihe B (VII und VIII) zusammengestellt. — 3) Schottm. I, 266.

tokoll 1) Genannten und durch den Kardinalpriester Berengar Verhörten, so gleich Mr. 12), 23), 34), 45) und 66); dann wieder der Anfänger der 2. Reihe (ber durch die Karbinaldiakonen Landulph und P. de Colonna Berhörten) Nr. 13, ber wiederholt als Hauptbenunziant seines Ordens sich entlarvende Priester Johannes de Folliac 1), außerdem aus dieser Reihe auch noch Nr. 17<sup>7</sup>) und 18<sup>8</sup>). Das 3. Protokoll, Kober  $\gamma$ , das Refultat des Kardinalpriesters Stephan (de Suisy), umfaßt, mehr noch als die zweite Abteilung, besonders solche, die durch die Folter mürbe geworden sind. Dahin sind zu rechnen nicht bloß solche, von denen früher eigentliche Folterung ausdrücklich bezeugt wird, so Nr. 12, 15, 19, 21, 27°), 31°) und 33°), unter welchen besonders Nr. 19 und 21 bemerkenswert sind, jener, weil er mehrfach und unter besonders unwür= digen Umständen, dieser, weil er besonders stark ("fortiter") gefoltert worden zu sein erklärt, und zwar, in merkwürdiger Übereinstimmung, beide in Carcassonne 11); sondern auch diejenigen, bei denen ihrem eigenen Geständnis nach schon der Anblick der Folter die gewünschte Wirkung hatte: so Nr. 20, 23, 26. Wie dieser Anblick auf schwache Naturen wirkt, zeigt besonders deutlich Nr. 20, der Ritterpräzeptor von Gencils

<sup>1)</sup> Dieser Cober ist wohl auch aus tiesem Grund an die Spipe des Ganzen gestellt, so wie Johannes be Folliac nicht nur in Cober B. an ber Spike prangt, sondern auch bei bem Berbör im Tempel in Paris von Wilhelm Imbert als Erster vorgenommen wirb: bes weiteren cf. bie Tabelle. — 2) Dieser, ber Ritter Johannes be Monte alto aus Asturac (an ber Abour?), also Sübfranzose, war offenbar er= bittert barüber, daß sein Bater sein Bermögen dem Orden übergeben und ihn so ge= zwungen hatte, Templer zu werben, bezw. zu bleiben (wird wohl gewußt haben, warum er seinen Sprößling hier aufgehoben haben wollte). - ") Berichtet selber, baß er bei erster Gelegenheit aus bem Orben entflohen sei. — 4) Auch bieser gehört nicht bloß zu benen, die schon früher dem Orben ben Ruden gekehrt hatten, nur daß er auf Bitten feiner vornehmen Freunde regelrecht entlassen worben war, sondern hatte auch "gratis" vor ber Inquisition, die solche Bogel prinzipiell als Denunziatoren zu verwerten pflegte, seine Aussagen gemacht. — 3) Wird nicht bloß gleich ben beiben vorhergehenben als "olim Templarius" bezeichnet, sondern auch burch ben im Mai 1310 verbrannten Prazeptor Morel, ber fein Rezeptor gewesen sein soll, Lugen gestraft. - 6) Auch bieser heißt bei ber Vereibigung "olim Templarius". — 7) Über biesen, offenbar ein besonberce Früchtchen, ber seine Berwanbten vergeblich gebeten hatte, ihn aus bem Orben, in bem er "nie mehr froh geworben sei", zu thun, wie über seinen ähnlichen Compagnon, \*) Nr. 18, vgl. die Tabelle (B II). -- 9) Dieser, obgleich er nur "elwas" gefoltert zu sein behauptet ("parum"). Für einen solch schwachen Ropf, wie bieser "agricola" sich als einer entpuppt, mar jenes "parum" mehr als genügenb. — 10) Diese beiben aus ber Diocese Beziers, weshalb wir uns nicht wunbern burfen, bag bei ihnen auch bas 3bol wieber seine Rolle spielt. — 11) Natürlich, bag barum auch von ihnen, wenigstens bem einen unter ihnen, Rr. 21, bas Ibol gesehen worden sein will, hier als ein weißer Ropf mit einem Bart, "ut sibi videbatur".

(Diöcese Limoges) Peter de Conders, der offen klagt, daß er "seit seiner Berhaftung in steter Angst" sich befinde. Mit noch größerem Recht muffen selbstverständlich diejenigen hieher gesetzt werden, deren Widerstandskraft nach ihrer eigenen Angabe durch die Kerkerhaft gebrochen worden ist: so Nr. 14, 16, 28, 29 und 32, auch wohl Nr. 22 1). Vor allem Nr. 29, b. h. mit seinem Namen der Ritter Gerald de St. Marcial, Präzeptor von Charrières, Diöcese Limoges?), liefert wieder quellenmäßig den Beweis, daß wir uns wirksamer noch als die eigentliche Folter die Kerker= haft jener Zeit denken muffen: hier als eine "dreiwöchentliche bei Wasser und Brot in einem Turm" beschrieben. Die sonstigen Dinge, die eine solche Haft zu besonderer Qual machten, Kälte, Rässe, Unreinlichkeit, dürfen wir uns jedoch getrost hinzubenken, wenn wir uns erinnern, daß in der Seneschaussie Poitiers, in der dieser Zeuge verhaftet wurde, einer der fähigsten Agenten Philipps, der hernach zum päpstlich approbierten Oberaufseher der Gefangenen ernannte Propst von Poitiers, Philipp de Vohet, funktionierte. Daß es übrigens einer solch extra schlimmen Kerker= haft zur richtigen Vorbereitung dieser Verhöre nicht bedurfte, daß schon die Art, wie die Zeugen hieher, nach Poitiers, geführt wurden: auf einem Karren mit auf den Rücken gebundenen Händen und in Bein= schienen gelegt, ebenso in diesen Opfern das Bewußtsein völliger Macht= losigkeit wie in der Bevölkerung, die sie so als erklärte Verbrecher behandeln sah, das von ihrer völlig erwiesenen Schuld wecken mußte, läßt uns Nr. 30 erkennen. Fügen wir hinzu, daß sich Nr. 5 und 7 (ähnlich Nr. 20 und 27), jener Schafhirte, dieser Müller, als offenbare Schwachtöpfe verraten 3), so haben wir auf diese Weise schon bei über 3/4, 27 unter 33, dieser Zeugnisse den Beweis ihrer Unzuverlässigkeit auf Grund der naheliegenosten Erklärungen, welche uns die Protokolle für ihre Aussagen geben, erbracht.

Aber auch die noch übrigen 6 halten einer näheren Prüfung nicht stand. Zunächst erklärt Nr. 11, der Servient Stephan Trobati de Gasbian aus der Diöcese Beziers<sup>4</sup>), später, im Februar 1310<sup>5</sup>), vor der päpstlichen Kommission mit allem Nachdruck seine Geständnisse vor dem

<sup>1)</sup> Darauf weist wenigstens ber Bergleich mit Nr. 32 hin, mit dem er dieselbe Diöcese, Cahors, und wohl auch dieselbe Kerkerhaft teilte, die bei diesem für die mangelnde Folter als Ersat genannt wird: ein Ersat, der wohl auch bei Nr. 22 zu dem "nicht gefoltert" zu ergänzen ist. — 2) cf. vorhin Nr. 20. — 3) Nr. 5, der Schashirte Wilshelm de Sancto Suppleto, wird wohl auch aus diesem Grund (wie aus dem allgemeineren, nachher oben im Text angesührten) vor der päpstlichen Kommission, von der er am 11. April 1310 bereits vereidigt worden war, nicht weiter verhört. — 4) Daher wieder "Idvalanbeter" = Nr. 31 und 33. — 5) Mich. I, 70.

Papst für erlogen, was er, soweit wir erkennen können, im Mai 1310 mit dem Scheiterhaufen büßte. Damit stimmt er nicht bloß mit dem zunächst nach ihm verhörten Ritter Abemar de Sparres, der gleich ihm später die hiesigen Geständnisse für erlogen erklärt und wahrscheinlich das= selbe Los dafür erlitten hat (nur daß er für sein Geständnis vor dem Rardinal noch bazu die Folter, die er in Toulouse erlitten, als Erklärungs= grund giebt), sondern auch mit dem 190. Zeugen vor der päpstlichen Rommission 1), Audebert de la Porte, überein. Dieser einer der übrigen 39 Zeugen von Poitiers, deren Protokolle wir nicht mehr besitzen, leugnet dort sämtliche Anklagepunkte, bittet aber weinend um Schonung seines Lebens, "weil seine Aussage vor dem geistlichen Gericht in Poitiers, in Folge der erlittenen Folter, anders gelautet habe". Der Wert dieses Bekenntnisses besteht nicht bloß darin, daß es uns, zusammen mit den ähnlich lautenden anderen Nr. 11 und 12, erlaubt, die Versicherungen aller dieser Protokolle über die pure "Freiwilligkeit" 2c. der hier gemach= ten Geständnisse auf ihren wahren Wert, nämlich Null, zu reduzieren, sondern uns ein weiteres Recht giebt, alle diese Zeugnisse, nicht bloß jene 39, deren Protokolle verschwunden sind, sondern sämtliche 72, unter diesem Gesichtspunkt, nämlich einfach als erlogen, als Produkte des Zwangs ober der Charakterlosigkeit, anzusehen. Darauf führt nicht bloß die Analyse dieser säintlichen protokollarisch vorliegenden 33, der noch auß= stehenden 5°) kaum weniger deutlich als der bisher betrachteten 28, Zeug=

<sup>1)</sup> Mich. II, 178, cf. Havem. p. 278. Das Berhör fand im April 1311 statt. — 2) Schauen wir une biefe 5 wenigstens anmerkungeweise noch näher an — es find bie Nummern 8, 9, 10, 24, 25 — so wiberspricht zunächst 25 seiner eigenen Aus= sage, die er ein halbes Jahr früher, im Okt. 1307, in Paris gemacht (s. Mich. II, 298 f.). Auf biese Weise gewinnt auch seine Behauptung, daß er "nie gefoltert" worben sei, ihre naheliegende Erklärung; offenbar war er einer von benen, die so schnell als möglich gestanden, was man von ihnen haben wollte, was es auch sein mochte. Dürfte baher auch ben "Subjekten" beigezählt werben, ebenso wie Rr. 24, bessen Aus: sagen schon burch ben um seines Wiberrufs ber Geständnisse willen später verbrannten Präzeptor Morel, ber sein Rezeptor gewesen sein soll, widerlegt werden, außerdem aber sichtlich auch auf Berabredung mit Rr. 25 beruhen. Solche Berabredung, und zwar als eine paarweise Berstänbigung, geht burch bas Ganze bieser Protofolle mit seltener Deutlichkeit hindurch (vgl. so besonders Rr. 1 und 2, 6 und 7, 10 und 11, 17 und 18, 22 und 23, 24 und 25, 26 und 27, 28 und 29, 30 und 32, auch bas noch ausstehenbe 8 und 9) und verrät, daß bie hier vorgeführten Zeugen vorher meist paarweise in ihren Zellen verteilt waren. Daneben ist noch besonders wieder zu beachten, wie allemal bie aus Gubfranfreich herbeigeführten ebenso von ber Folter mehr als bie andern zu reben wissen, wie entsprechend reichhaltigere Geständnisse, zu: mal in Betreff bes Ibols, machen. Dies gilt besonders auch für Rr. 10, ber ebenso beutlich mit Nr. 11 seine Sache verabredet hat, als Nr. 8 mit 9. Die Aussagen bieser beiben, somit noch allein übrigen, werben, abgesehen von biefer Berabrebung unter-

nisse hin, sondern damit stimmt auch der Beschluß der päpstlichen Kommission im Mai 1310 1), von denjenigen Zeugen, die "per dominum papam vel per dominos cardinales deputatos" früher inquiriert worden seien, zunächst abzusehen. Was man auch als Ursache dieses Beschlusses ansehen mag — der Hauptgrund mochte das Bedenken sein, durch andere Resultate, als sie von Papst und Kardinälen gewonnen waren, oder durch bedenkliche Aussagen der Zeugen über die Art, wie diese Ergebnisse gewonnen worden seien, mit jenen höchsten Instanzen selber in Konstitt zu kommen — jedenfalls schimmert die Überzeugung der Kommission deutlich durch, daß von solchen Zeugen ein wahrheitsmäßiges Zeugnis schwerlich oder nur auf gefährliche Weise zu erlangen sei. So ist dieser Beschluß in keinem Fall ein rühmliches Zeugnis, das die Kommission ihrem Hern und Meister ausstellt, sondern beweist, daß die "Sorgfalt", mit der Klemens V. hernach bei diesen Verhören vorgegangen zu sein behauptet, schon von seiner eigenen Kommission auf ihre Weise gedeutet worden ist.

Übrigens kann von "sorgfältiger" Untersuchung bei biesem Berhör nach allem, was wir davon besitzen, überhaupt keine Rede sein. Wer diese Protokolle durchliest, wird ohne weiteres ihrem Herausgeber Schottmüller beipslichten, daß sie im Gegenteil mit ganz besonderer Obersläckelichkeit und Flüchtigkeit abgefaßt sind. Es wimmelt darin von Schreibsehlern und sprachlichen Verstößen aller Art und man bekommt den Sindruck, daß die Hauptsorge der Kardinäle war, mit ihrem Pensum zu Ende zu kommen, so daß die Notare?) Mühe hatten, mit der Niederschrift der Zeugnisse nachzukommen. Man sieht, daß die Zeugen ihre Aussagen wie etwas auswendig Gelerntes, erst von ihren früheren Inquissitoren und Gefängniswärtern Eingetrichtertes und dann noch mit je ihren Zellengenossen in Poitiers Verabredetes, daherleiern, und die Karbinäle, dieses Geschäfts ungewohnt, sich wenig um eine bestimmte Ordnung

einander — beide sind aus der Diöcese Limoges — burch andere Zeugnisse aus den Protokollen der papstlichen Kommission um so mehr in ihrer Glaubwürdigkeit erschüttert, je eifriger sie selber solche Kontrolle zu verhindern suchen durch die Erklärung, daß alle Zeugen bei der Aufnahme bis auf einen gestorben seien (so Nr. 8) oder, daß man ihre Namen nicht mehr wisse (so Nr. 9): beides überhaupt ein beliebtes und eine Absicht deutlich verratendes Manöver. Beachten wir vollends, daß diese beiden letten Zeugen ihre Unsicherheit bei ihrer Hauptaussage, von der Verleugnung, durch ein "soviel er wisse", "soviel er glaube", noch besonders offendaren, so werden auch diese Zeugnisse mehr als genügend entkräftet erscheinen. Wie viele von diesen 33 Zeugenissen haben somit eine nähere Prüsung bestanden? Keines.

<sup>1)</sup> Mich. I, 232. — 2) Ober allemal ber Rotar, benn es ist regelmäßig nur einer bei diesen Verhören genannt, während sür die Abschrift der beiden ersten Absteilungen noch der Notar Nikolaus Federici aus Maceratar fungiert.

kilmmern 1) ober wenigstens froh sind, wenn es keinen weiteren Anstand Und ist schon bei den vorliegenden 33 Zeugnissen Flüchtigkeit das hervorstechende Merkmal, so muß das bei den fehlenden 39 in noch weit höherem Grad zutreffen. Hier sind es ja, während jene 33 doch wenig= stens 3 Abteilungen bildeten, die je von einem Kardinalpriester, die mittlere von 2 Kardinaldiakonen, verhört werden, nur noch 2 Haufen, somit alle= mal 19—20, die je auf einen der inquirierenden Kardinäle, hier den Rardinalbischof Peter von Palästrina?) und den Kardinalpriester Thomas von St. Sabina, kommen, und zwar in derselben Zeit von 3 (ober höchstens 48) Tagen. Für das Resultat steht uns hier nur jene eine spätere Erklärung Audeberts de la Porte zur Verfügung 1); aber diese genügt auch und besagt offenbar alles, was über diese fehlenden Aussagen wie über alle diese Zeugnisse von Poitiers zusammenfassend zu sagen ist: daß sie samt und sonders erlogen sind. Fertig gebracht ist dieses Ensemble von präparierten Leuten und, wie die Protokolle zeigen, so konnte es nur von solchen, schon der Zeit nach, fertiggebracht werden.

Klemens V. selber konnte das alles nicht verborgen bleiben. Wenn darum er, der wußte, wie es bei solchen Inquisitionsverhören herging und dessen Wiberwille gegen das ganze Inquisitionsinstitut wohl auf dieses Wissen zum guten Teil zurückzuführen ist, auf eine solche Art von Besweisversahren überhaupt einging, so ist das schon Beweis genug, daß er sich vorher mit Philipp verständigt hatte, daß er entschlossen war, gleich diesem Geständnisse zu erlangen, oder vielmehr, daß er sich nur, um vor der Welt damit operieren zu können, solche vormachen ließ.

Diese Gesinnung Klemens V. tritt schon in der Auswahl der betreffenden Kardinäle deutlich zu Tage. Je mächtiger die

<sup>1)</sup> So z. B. ist auffallend (in ber Tabelle konnten wir bas nicht besonders herausheben), daß die Frage nach den Kuffen meist vor der Berleugnung 2c. kommt. Folglich richteten sich die Karbinale weber nach ben 123 Artikeln, die künstig überall zu Grunde liegen, noch nach ber foniglichen Inftruktion, sondern hielten eine eigene ober etwa von dem Papst angewiesene? — Reihenfolge ein. Sollte dies darauf hin= weisen, daß dem Papste weniger die Verleugnung, woran er doch schwerlich glaubte, ale jene Unfauberkeiten ale bas Wichtigfte erschienen? und bag letteren auch thatsache lich mehr Wirklichkeit zu Grunde lag? Auffallend ift auch, bag immer nach ber Schnur besonders gefragt wirb. Man sieht, wie völlig bas Berftanbnis bei ben Bralaten, wie leiber auch ben Templern selbst, für berartige Bestimmungen ber ursprünglichen Regel verloren gegangen war, wie man zu biefer Zeit geneigt war, alles nur noch vom Standpunkt bes fraffesten Aberglaubens anzusehen. — 2) S. oben p. 309 und 357. — 3) Wenigstens wirb vom Karbinal Stephan bezeugt, baß er auch am 28. Juni verhört habe; freilich follen babei fämtliche Rarbinale zugegen gewesen sein (etwa um ein Beispiel ju haben?). Aber vielleicht gilt bas nur fur ben Anfang, mahrend sie hernach je an ihre eigenen Berhöre gingen. - 4) Bgl. oben p. 363. Für weitere Spuren vgl. das nächste Kapitel.

Rolle ist, welche die Personalfragen bei dem ganzen Verhältnis zwischen Philipp und Klemens spielen, um so mehr Aufmerksamkeit ist den Persönlichkeiten überall in unserer Angelegenheit zu schenken: liegt doch in ihnen öfters noch besser als in den Aktionen der Schlüssel zum Verständnis der Lage. Sehen wir uns nun die Persönlichkeiten der Kardinäle, welche die Verhörkommission in Poitiers bildeten, näher an, so bedeutet gleich der Name des Vorsitzenden, des Kardinalbischofs Peter (de la Chapelle) von Palästrina ein ganzes Programm, und zwar ein dem König in einem Maße freundliches, daß Philipp selber es nicht besser wunschen Wie beharrlich dieser Mann in seinen französischen Sympathien war, das lehrt uns die Notiz von Wenck 1), wonach er allein unter sämt= lichen Kardinälen der Bestätigung Heinrichs VII. widersprach. Und daß Philipp eben in der zu Rede stehenden Zeit, im Jahr 1308, mit seinem Verhalten höchst zufrieden war, ersehen wir aus der weiteren Bemerkung, daß er ihm in diesem Jahr ein Geschenk von 16000 Pfund kleiner Turonen machte. Und diesem Mann vertraute der Papst den wichtigsten Posten in der Templerangelegenheit an, indem er ihn um diese Zeit zum Oberaufseher sämtlicher, ihm vom König auszuliefernder Templer ernannte. Kein Wunder, daß, wie diese Auslieferung lediglich auf dem Papiere vor sich ging, Philipp in jeder Hinsicht zufrieden sein konnte.

Und ähnlicher Richtung waren die übrigen 5 Kardinäle: 4 von ihnen, die Kardinalpriester Berengar de Frédole (früher Bischof von Beziers) und Stephan de Suisy (vorher Archibiakonus von Brügge und Kanzler Philipps des Schönen) sind nicht weniger wie die beiden Colonna durch ihre französischen Sympathien allgemein bekannt. Der letzte, Thomas von St. Sabina, war zwar Engländer von Geburt und dazu Beichtvater des Königs von England gewesen 2). Aber als Dominikaner mochte er wie Wilhelm von Paris eher ein eingefleischter Freund als ein Gegner der Inquisition sein, wahrscheinlich auch mehr als die andern in derartige Geschäfte eingeschossen: barauf weist vielleicht hin, daß ihm wie dem Borsitzenden, dem Kardinalbischof von Palästrina, der größte Hause von Inquisitionsobjekten zufiel, 39:2. Sicher ist, daß von keinem dieser Kardinäle Schwierigkeiten in Bezug auf das gewünschte Endergebnis zu erwarten maren, sondern daß, wenn auch mancherlei Differenzen in den verschiedenen Abteilungsergebnissen nicht zu verkennen sind, entsprechend den verschiedenen Persönlichkeiten der Bisitierenden, in der Hauptsache doch alles aufs schönste klappte, entsprechend der Absicht, mit diesen Berhören als Beweismaterial aufwarten zu können. Welchen Standpunkt diese

<sup>1)</sup> Wend, p. 159. — 2) Bgl. über ihn Bal. I, 4, 64, 582; oben p. 310.

Untersuchungsrichter dabei selber von vorneherein einnahmen, das ist mit naiver Deutlichkeit ausgesprochen in der Frage an den 21. Zeugen, der erklärt hatte, mehrfach gefoltert worden zu sein: "Warum er denn nicht die Wahrheit gesagt", d. h. gleich gestanden habe? 1) Das ist durch= aus der Standpunkt der Inquisition und dem entspricht es, daß das Resultat dieses Verhörs kein anderes ist als das der Inquisitions= verhöre.

Daß dann vollends. die Bestätigung dieser Verhörergebnisse am 2. Juli vor dem Papst in seierlichem Konsistorium ("in pleno consistorio") nur eine reine Formalität und somit Komödie war, versteht sich von selbst und liegt schon in dem Gerundivum "repetende", das der Abschreiber vor dieser Konsistorialsitzung als Überschrift über die Reinschrift setze, mit naiver Deutlichkeit"). Thatsäcklich kam es auch, wie wir aus Lea und Molinier wissen, kaum jemals vor, daß ein "Zeuge" bei der Verlesung seiner Geständnisse zum Zwecke der Beglaubigung noch Schwierigkeiten machte. Im Inquisitionsprozeß war da gut vorgesorgt.

Fügen wir hinzu, daß nach der Aussage von Nr. 13 (Johannes de Folliac) der König selber, wenigstens teilweise, bei den Verhören zusgegen gewesen und nach dem Rechten gesehen haben muß, so wird hoffentlich niemand mehr fragen, wie eine solche Übereinstimmung bei diesem Vershör zu stande kommen konnte, aber auch das Gesagte genügen, um die Berufung wenigstens auf diesen Teil der Untersuchung, das Verhör von Poitiers, fürskünftige unmöglich zu machen.

Noch weniger Beweiskraft kann man dem von Chinon zuschreiben, d. h. dem Verhör, das mit den dort zurückgebliebenen 5 Großwürdensträgern des Ordens, an ihrer Spike Molay, von den (3) päpstlicherseits dorthin entsandten Kardinälen vorgenommen wurde. Protokolle stehen hiefür keine zu Gebot, sondern nur der nachträgliche Bericht der Kardinäle an den König, der so bezeichnenderweise durchaus als Hauptperson und Auftraggeber erscheint. Daneben wird meist als Hauptquelle die bereits citierte Bulle Klemens V. "Faciens misericordiam" angerufen.

Der Inhalt des Berichts ber Kardinäle<sup>3</sup>) ist kurz der: daß der Großpräzeptor von Eppern (Raymbaud de Caron<sup>4</sup>) sowohl Verleug=nung als Bespeiung; der von der Normandie (Gottfried de Charney<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> cf. Schottm., Proc. Pict. II, 50: "quare non dicebat veritatem". —
2) S. oben p. 198. — 3) Derselbe findet sich Bal. II, 121—123. — 4) Als 95. Zeuge vor der Inquisition in Paris verhört, Mich. II, 374. — 3) Zeuge 17 vor Wilhelm von Paris, Mich. II, 295.

die Verleugnung; der von Poitou und Aquitanien 1) (Gottfried de Gona= ville) aber nach Forderung einer Frist zur Überlegung bis zum folgenden Tag an diesem gestanden habe, daß er seinem Rezeptor versprochen habe, "quod si unquam a fratribus dicti ordinis peteretur ab eodem utrum fecisset abnegationem Domini nostri, responderet quod fecisset eandem" - man beachte diese gewundene Erklärung, die ganz aussieht, wie eine vorsichtige Ausflucht gegenüber Richtern, die den Beugen auf belastende Aussagen anderer über ihn hingewiesen hatten 2); endlich daß der Visitator (Hugo de Peraud) und zum Schluß der Großmeister Molay, beibe nach jedesmaliger Frist zur Überlegung am andern Tag, jener sein Geständnis von Paris 3), Verleugnung einschließlich Idol= verehrung und andere unerlaubte Punkte, wiederholt, dieser wenigstens die Verleugnung ') zugestanden habe mit der Bitte, auch seinen Diener und Vertrauten, den er bei sich habe b), zu verhören. Offenbar hatte man Molay biesen Ausweg, seinen Diener an seiner statt zu vernehmen, nahegelegt und dieser war, ahnungslos über die Tragweite einer solchen Stellvertretung und froh, sich selber bamit augenblicklich weitere Not zu ersparen, darauf eingegangen.

Der ganze Bericht läßt deutlich erkennen, wie es den Kardinälen in der Hauptsache einfach darum zu thun war, ihre Klienten zur Bestätisgung ihrer früheren Geständnisse, die sie wohl abschriftlich bei sich trugen, zu bringen. Das stimmt durchaus zu dem, was des Papstes Bulle behaupten mußte: nämlich einerseits damit, daß hier betont wird, daß

<sup>1)</sup> Bon bem Bericht ber Karbinale wird bieser in konfuser Beise mit bem Pra= zeptor von der Normandie burcheinander geworfen, so daß man beim Lefen meinen möchte, zwei verschiedene Personen in den Präzeptoren von Poitou und Aquitanien vor sich zu haben, was wieder nicht gerade auf ein Übermaß von Punktlichkeit bei Abfassung biefes Berichts und bei bem ganzen Berhore hinweist. — 2) Auch aus bem sonstigen Bericht ber Karbinale scheint hervorzugehen, daß bieser Großpräzeptor von Aquitanien, wie auch sein Kollege von ber Normandie, sich nicht so murbe und zerfnirscht benahmen wie die andern: wenigstens ift auffallend, daß nur die aubern 3 ber Gnabe bes Königs ganz besonders empsohlen werden, sie aber nicht. — 3) Deffen Ausjagen in Paris (als 85. Zeuge) f. Mich. II, 362 ff. und unsere Tabelle IV. — 4) Rach bem Protofoll ber Inquisition von Paris (als 25. Zeuge) solle er bort auch bie Bespeinng, aber nur einmal auf bie Erbe, zugestanden haben (f. Mich. II, 305). - 5) Wohl Wilhelm de Giac, Zeuge 12 vor der Inquisition in Paris (Mich. II, 289 f., Tab. I), bessen weitgehenbes, später burch sein Erscheinen zur Berteibigung bes Orbens bemen: tiertes Geständnis ihn als einen Menschen zeigt, der für die Inquisitoren ein bequemes Objekt war, wie fie es fich nicht beffer munichen konnten. Um fo verhängnisvoller für Molay, baß er bamals in biese Stellvertretung einwilligte, auf bie ihn wohl bie Kar: binale, die im Besit von Giacs Aussagen ben Nuten einer solchen Unterschiebung wohl fannten, ausmerksam gemacht haben. Das weitere vgl. ben Tert!

bie Ordensoberen in Chinon ihre früheren Geständnisse vor dem Inqui= sitor in Paris bestätigten, besonders die Verleugnung und Bespeiung zu= gestanden; andererseits mit dem verallgemeinernden Ausdruck der Bulle, daß sie "noch viel anderes Abscheuliches und Unrechtes gestanden haben, das der Papst, um das Schamgefühl zu schonen, verschweige". Das macht ganz den Eindruck, als habe der Papst mit diesem Ausdruck weitere Geständnisse, die er im einzelnen noch nicht wußte, die er aber nach den Erfahrungen, die er in Poitiers mit der anstandslosen Bestätigung der früheren Geständnisse voraussetz, unterbringen wollen. von dieser Bulle für unsern Zweck noch bemerkenswert — außer der ge= wohnten Betonung der "Freiwilligkeit" jener Geständnisse und dem rühr= seligen Zug, der durch die ganze Erzählung von Chinon hindurchgeht einmal, daß Philipp des Schönen Absicht ganz im Unterschied von dem päpstlichen Brief am 27. Oft. 1307 möglichst herausgestrichen wird; zum andern, daß der Papst zur Erklärung seiner Sinnesänderung gegenüber seinem früheren Unglauben an die Anklagen gegen den Orden sich beson= bers auf das Zeugnis eines einzelnen Tempelritters beruft "magne nobilitatis et qui non leve opinionis in dicto ordine habebatur" 1), burch bessen Geständnis der Verleugnung und Bespeiung und gewisser anderer unanständigen Dinge er zuerst dahin gebracht worden sei, jenen Gerüchten nicht fernerhin sein Ohr zu verschließen. Wenn nicht von einem im Dienste des Papstes stehenden Templer auch sonst die Rede wäre, so möchte man wetten, daß nur Hugo de Peraud, der unterlegene neidische Nebenbuhler Molans, mit dieser Bemerkung der Bulle gemeint sein könne.

Bekanntlich bietet jedoch die Erzählung dieser Bulle als ein Hauptsargument gegen ihre Verwertung der Kritik noch eine andere schier unsglaubliche Blöße dar, diesenige, die in dem Widerspruch ihres Dastums mit dem des Verhörs von Chinon liegt. Denn während letteres, wie der Bericht der Kardinäle vom Dienstag nach Mariä Himmelsahrt zeigt, vom 17.—20. August 1308 stattkand, ist die päpsteliche Bulle vom 12. August datiert. Dieser Widerspruch ist so kraß, daß die meisten der bisherigen Geschichtschreiber und Kritiker des Tempelsprozesses) glaubten einen Irrtum annehmen zu müssen, d. h. meist so, daß sie eine einfache Vordatierung, oder nachträgliche Vorrückung des Datums der päpstlichen Bulle, annehmen. Allein diese Auskunft ist, anges

<sup>1)</sup> S. Reg. Clem. V, A. III, p. 285. In der gleichnamigen Bulle vom 8. Aug. 1308 sind es mehrere Ritter, die so insgeheim vor dem Papst verhört, demselben diese Schändlichkeiten gestanden. Daneben ist jener Eine noch als "alter corum", der "tunc consessus extitit coram nodis", besonders hervorgehoben. — 2) Bgl. zu diesen Aussührungen oben p. 172 j. und 199.

sichts der Übereinstimmung, die über das Datum dieser Bulle in sämt= lichen Redaktionen derselben und der sich daran anschließenden Ausführungsbullen 1) herrscht, eine so prekare, daß auch Prut auf dieselbe verzichtet und dafür lieber in dem Bericht der Kardinäle den Jrrtum finden möchte, indem dort die Himmelfahrt mit der Heimsuchung Mariä, die "assumptio" mit der "visitatio" verwechselt worden sei (also der 2. Juli statt des 15. August): eine Hypothese, die boch nur ben Wert einer Ehrenrettung der päpstlichen Bulle um jeden Preis hat. So bleibt uns, da wir in Ermanglung anderer Gründe und wegen des Wortlauts wie des ganzen Zusammenhangs der Bulle unter sich wie mit den anderen Bullen auch diese Erklärung als eine allzu gute ablehnen müssen, nichts übrig, als mit Lea biesen "Frrtum" nach seinem ganzen Gewicht gegen die Behauptungen von Klemens' Bullen überhaupt zu verwerten. Daß diese Ausbeutung, so verblüffend ein derartiger Widerspruch für jeden sein muß, durchaus berechtigt ist, das ist uns neben Lea durch Molinier zur absoluten Gewiß= heit geworden, durch seine oben erwähnte Analyse der Inquisitionsprotokolle, die zeigt, daß eine berartige naive Vorausnahme der Bestätigung von Geständnissen im Inquisitionsprozeß als etwas ganz Gewöhnliches häufig genug vorgekommen ist, weil der Widerspruch gegen das, mas auf Grund einmaliger protokollierter Aussagen zusammenkassend (b. h. mit Auswahl des "Wichtigsten") ins reine geschrieben war und zur Bestätigung vorgelesen wurde, im Inquisitionsprozeß einfach eine unerhörte Sache war.

So werden wir zu der Annahme gezwungen, daß die Kardinäle — es waren die 3 Hauptfranzosen der Berengar, Stephan und Landulph — in ihrer Willfährigkeit gegenüber Philipp dem Schönen einfach das Vershörprotokoll, das dessen Inquisitoren auf Grund der früheren Inquisitionsgeständnisse der Ordensoberen und dessen, was von anderer Seite

<sup>1)</sup> Es sind ja nicht nur unter diesem Datum, vom 12. Aug., ein ganzer Hause von Bullen zur Publizierung und Aussührung von "Faciens misericordiam" in alle Teile der Christenheit ausgegeben worden (cf. Reg. Clew. V. a. III, p. 281—302, Nr. 3400—3533, also nicht weniger als 134): sondern schon vorher, unter dem 8. August, war eine andere Bulle mit demselben Eingang "Faciens misericordiam" erschienen, durch die sämtliche Templer auf ein fünstiges Konzil vorgeladen wurden, welches durch "Regnans in coelis", wieder vom 12. Aug. 1308, auf den 1. Oft. 1310 ausgeschrieben und allen Prälaten und Fürsten der Christenheit mitgeteilt wurde. Dazu war in der Bulle vom 8. Aug. der Kardinal von Palästrina, der die Aussübrung dieses ganzen Handels zu überwachen hatte, beaustragt, Wolay und die Großwürdensträger (außer den 5 von Chinon auch den Großpräzeptor der Provence sund Auvergnes), der damals in England in Haft saß, dem Papste vorzussühren, um ihr Urteil, das sich Klemens vordehielt, zu empfangen. — 2) Auch Hesele, Konziliengesch. VI, p. 386, bez zeichnet sie ausbrücklich als "französisch gesinnt".

zur Ergänzung bessen gestanden worden war, ausgefertigt hatten und das der Papst vorher zu Gesicht bekommen hatte 1), mit nach Chinon nahmen, um es sich von ihren Klienten hier einfach bestätigen zu lassen. Dabei macht es wenig aus, ob die Gefangenen mehr nur summarisch auf ihre früheren Aussagen verwiesen wurden oder, wie behauptet wird, ihnen dieses Protokoll in der gewöhnlichen Weise vorgelesen wurde. Auch für den letteren Fall dürfen wir uns ja vergegenwärtigen, daß solche Bor= lesung nicht nur uno tenore mit äußerster Flüchtigkeit vor sich zu gehen pflegte, sondern daß es auch der Inquisition nicht darauf ankam, ihre lateinisch abgefaßten Protokolle von bieser Sprache völlig unkundigen Leuten bestätigen zu lassen 2). Die Behauptung der papstlichen Bulle, daß ihnen diese ihre Aussagen ausbrücklich auch in der Muttersprache vorgehalten worden seien, ist dagegen keine Gegeninstanz, indem eine solche Interpretation auch ganz im allgemeinen summarisch gehalten sein konnte. Wem eine solche Erklärung, auf die auch Leas B) kurze Andeutungen hinaus= kommen, unstatthaft erscheint, weil sich banach bas Verhör ber Karbinäle in Chinon samt der päpstlichen Bulle gar zu sehr zur reinen Komödie gestaltet, den verweisen wir immer wieder auf die ungeheuerliche Ent= rüstung, die sich Molays bemächtigt, als ihm vor der papstlichen Kom= mission seine angeblichen "Geständnisse" von hier vorgehalten werden. Diese Empörung, in ihrer vulkanischen Gewalt selbst Ort und Zeit vergessend, ist eine so ungeschminkte und verrät damit so sehr die Sprache der Wahrheit, daß damit alle die offiziellen Berichte, päpstliche Bulle wie Bericht der Kardinäle, Lügen gestraft werden und als eine Fiktion erscheinen, der wir wie Schottmüller nicht einmal soviel Gültigkeit zu= weisen können, als sie mit den früheren Geständnissen (vrgl. Tab. A.) vor ber Inquisition in Paris übereinstimmt, sondern vielmehr auch diese "urkundenmäßigen" Geständnisse nach jenem späteren Verhalten glauben beurteilen zu dürfen; d. h. wir sind überzeugt, daß Molay bei jenem ersten, einzig protokollarisch vorliegenden, Geständnis im Tempel von Paris, dessen Bestätigung zusammen mit den Aussagen Wilhelm von Giacs in Chinon erschlichen wurde, von den Schergen Wilhelms von Paris in einer Weise behandelt wurde, daß er nicht mehr wußte, was er sagte, sondern

<sup>1)</sup> In der Bulle "Faciens misericordiam" vom 12. August ist ja ausdrücklich gesagt, daß der Papst jene Geständnisse vor der Inquisition zu Gesicht bekommen hatte "receptas et in publicam scripturam redactas nobisque et fratribus ostensas": Reg. Clem. V. a. III, p 284. — 2) Daß die meisten Tempser, auch die Großwürdensträger, in diese Kategorie der "illiterati" gehörten und selbst der Großmeister nicht alzuwiel davon verstand, erschen wir aus den Protokollen der päpstlichen Kommission. — 3) Bgl. Lea III, p. 283 s.

im Übermaß der Pein einfach auf die zumeist premierten Fragen "Ja" nickte, nachdem er noch früher, vor der Universität von Paris, nur wohl im allgemeinen zugegeben hatte, daß Mißbräuche ober Irrtümer, "errores", im Orden vorhanden seien, welches Wort ja einen gar vielbeutigen Sinn, vor allem = Repereien, in sich schloß. Daß burch seine Würde auch der Großmeister nicht vor solchen Mitteln, vor der Folter, geschützt war, ersehen wir aus der ganzen Behandlung, die derselbe seit dem Abend des 12. Oft. 1307, der ihn, bei der Beerdigung der Katharina von Valois, der Erbin von Konstantinopel, in seiner ganzen Chrenstellung gezeigt hatte, in jähem Wechsel erfuhr. Was das für eine Behandlung war, das verraten uns jene Worte, mit benen ber Papst in seiner Bulle erklärt, warum Molay und die anderen Ordensoberen nicht vor ihn nach Poitiers gebracht worden seien: "quoniam quidam ex ipsis sic infirmabantur tunc temporis, quod equitare non poterant nec ad nostram presenciam quoquo modo adduci"1). Von jeher hat die unbefangene Geschichtschreibung unseres Prozesses, von Le Jeune, Raynouard, Havemann bis herab auf Hefele, Lavocat u. a., in dieser Krankheit die Wirkung der Folter und der ganzen damit im Zusammenhang stehenden Behandlung im Kerker erkannt, die uns hernach vor der päpstlichen Kommission so ergreifend in ihrer Unwürdigkeit und Armlichkeit geschildert wird und jenen Großwürbenträgern als den verwöhntesten Gliedern des Ordens am meisten zu-Gegen diese natürliche Erklärung will ebensowenig Prut setzen mochte. Einwand, daß sie, d. h. die Anwendung der Folter auf den Großmeister, "nicht bewiesen" sei, Stich halten, als wir die von Schottmüller herangezogene Erklärung, daß das Ganze nur als ein Vorwand Philipps zu verstehen sei, weil er habe verhindern wollen, daß Molan dem Papst persönlich gegenübergestellt werde, noch nötig haben?). Letteres schon des: halb nicht, weil die gute Meinung, die Schottmüller von Klemens V. hat, als ob dieser im Unterschied vom König immer noch darauf aus gewesen sei, vom Großmeister selber möglichst die Wahrheit zu erfahren, mit Klemens sonstigem Verhalten zu dieser Zeit durchaus im Widerspruch steht, man vielmehr durchaus den Eindruck bekommt "), daß wenn man in jener Krankheit überhaupt nur einen "Vorwand" sehen will, dieser Klemens V. mindestens so erwünscht war, wie Philipp: eben weil er sich mit biesem in dasselbe schlechte Gewissen teilte. Daß die sachkundigen Helfers-

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 262. — 2) Schottmüller stütt diese Meinung darauf, daß es von Corbeil, wohin die Ordensoberen von Paris aus in Haft gebracht worden waren, nach Chinon ja lange nicht so weit sei, als von da nach Poitiers. Aber für sich allein ist das doch noch kein genügender Beweis. — 3) Bgl. so auch Lea III, p. 281 und wieder 284 f.

belfer Philipps freilich die gefährliche Blöße wohl kannten, die in der etwaigen Enthüllung dessen, was an diesen Verhörberichten Wahrheit war, lag, offenbart auch die Rolle, die Wilhelm von Plasian. hpäter vor der päpstlichen Kommission Wolay gegenüber spielte: wie er während dessen Erscheinen vor der Kommission sorgfältig auf der Lauer liegt, um den Großmeister zu überwachen, und so gerade in dem Augenblick eintritt, als dieser im Begriff steht, Witteilungen über seine thatsächlichen früheren Gesständnisse "sowie über die Art, wie diese zu stand gekommen seien", zu machen; und wie er dann unter der Maske des besorgten Freundes den Großmeister richtig dazubringt, auch jeht wieder das Schweigen, zu dem man ihn disher zu bereden gewußt hatte, zu beobachten. Somit faßt sich unser Ergebnis in Bezug auf dieses Beweismaterial dahin zusammen, daß, wenn man schon das Verhör von Poitiers kaum anders auffassen kann als eine Komödie, dieses Anhängsel, Chinon, vollends den possens haftesten Teil derselben bildet.

Die würdige Fortsetzung und Vervollständigung dieses Schauspiels, nur daß die Komödie immer mehr zur Tragödie wird, bilden die, durch die päpstliche Suspension der Inquisitorialvollmachten eine Zeit lang unter= brochenen, doch schon laut der Vereinbarung vom 5. Juli aufs neue ein= gerichteten Diöcesanuntersuchungen. Auch ihr Zweck war ja nicht nur wohl von Anfang an derselbe, dem sich hernach auch der Papst mit seinem Verhör in Poitiers-Chinon anbequemt hatte: Schaffung von Beweismaterial, sondern die Bulle "Faciens misericordiam" vom 12. Aug., die neben Wiederherstellung und Neueinrichtung dieser Diöcesanunter= suchungen vor allem deren Abschluß auf Provinzial-Ronzilien anordnet 2), und die vom gleichen Tag batierten, im Inhalt verwandten (meist mit der Vermögensseite sich befassenben) Ausführungsbullen 3) lassen auch deutlich erkennen, daß dem Orden sein Urteil schon gesprochen mar, daß es sich nur darum handelte, überall gründlichen Prozeß "contra ordinem" zu machen. So werden denn nicht nur die Angehörigen des Ordens zu unweigerlichem Erscheinen vor ihren Diöcesanbischöfen überall aufgeforbert, sondern auch die Inquisitionsbestimmungen gegen alle Art von "fautoria",

<sup>1)</sup> Bon biesem Hauptagenten Philipps in der Templersache wird ja auch am Schluß des Berichts der Kardinäle ausdrücklich bezeugt, daß er samt Nogaret (offenbar mit dem vielsagenden G = Guilelmus gemeint) und Jamville bei ihren Verhören zuzgegen war. Bal. II, 123. Dieselbe Auffassung vertritt Lea III, 284. — 2) Rur die nach Deutschland gesandten Redaktionen der Bulle enthalten nichts von solchen Prozvinzialkonzisien. — ? Durch diese wurde u. a. auch konstatiert, daß bereits eine Menge von templerischem Eigentum widerrechtlich angeeignet war und die betreffenden Personen zur Rückgabe bei Strase der Exkommunikation angehalten (Lea III, p. 285).

Begünstigung ober Unterstützung ber Angeklagten, nachbrücklich in Erinnerung gebracht. Die Parteinahme der Kurie gegen den Orden war damit in einer Weise ausgesprochen, die außerhalb Frankreichs vielfach überraschte und Walter von Hemingford veranlaßt, sie "bullam horribilem contra Templarios" zu nennen 1). Besiegelt wurde diese papst= liche Stellungnahme durch die Bulle vom 30. Dezember 1308, aus Toulouse, "Ad omnium fere notitiam"?), der Adresse nach an Philipp gerichtet, in welcher ber Papst über ben bisherigen Gang ber Untersuchung aufs neue referiert, dabei die Geständnisse des Großmeisters und der Orbensoberen vor ihm bezw. seinen Karbinälen besonders hervorhebt und mit dem Verbot der Unterstützung der Templer und dem Befehl, sie überall zu verhaften und ihren Diöcesanoberen zur Untersuchung vorzuführen, die Androhung von Bann und Interdikt gegen alle Zuwiderhanbelnden verbindet. Und wo tropbem noch irgend ein Zweifel über bes Papstes eigentliche Willensmeinung vorhanden sein konnte, da nußte und muß jett noch - solchen vollends hinwegnehmen der Bescheib, ben Klemens unter bem 1. August 1309 von Avignon aus an diejenigen Bischöfe und Erzbischöfe von Frankreich erteilte, die ihn wegen eines Ausbrucks der Bulle "Faciens mis." 3) sowie in Bezug auf die ein Geständnis hartnäckig Verweigernben ober gar ihr früheres Geständnis Widerrufenden um Auskunft gebeten hatten. Der Papst verweist dem gegenüber in dürren Worten auf die bestehenden schriftlichen Inquisitions rechte hin, benen gemäß zu verfahren sei, ba er "für die Gegenwart keine neuen Rechte aufzustellen beabsichtige 1)." Damit war die Inquisitions gerechtigkeit in ihrer ganzen Ausbehnung von Klemens approbiert und die Prälaten ausbrücklich auf diesen strengsten Maßstab gegenüber ben Templern verwiesen.

So konnten diese Diöcesanuntersuchungen nur mehr in verhängnisvoll einseitiger Richtung wirken, dahin, entweder den gewünschten Beweis für die Schuld des Ordens durch die hier gewonnenen Aussagen für immer

<sup>1)</sup> cf. Lea ebenda nach Chron. Eb. 1849, II, 279. — 2) Reg. Clem. V. a. IV, Nr. 3641 (p. 3) und Bal. II, 133; cf. auch Schottm. I, 661 und wieder Lea III, p. 285. — 3) Es handelte sich um den Ausbruck "vocatis qui fuerint evocandi": eb danach auch andere als Ordensmitglieder zu berusen oder, falls sie unausgesordert zur Berteidigung des Ordens sich meldeten, zuzulassen seine? — 4) Bal. II, 123, Reg. Clem. V. a. IV, Nr. 5074 (p. 467). Schottmüller I, 291 hat diesen Bescheid als eine den Wünschen des Königs zuwiderlausende Antwort verstanden. Das zeigt doch nur, daß er über die Bestimmungen der Inquisitionsgerechtigkeit und deren Tragsweite sehr unvollsommen unterrichtet gewesen ist, wie schon Prut ihm vorwersen kann. Eine "besser" Gerechtigkeit als die der Inquisition konnte auch Philipp nicht für sich verlangen.

festzulegen ober die Personen der letteren dem Scheiterhaufen auszu= Liefern 1). Natürlich mußte, da die meisten der hier Vorgeführten schon früher in den Händen der Inquisition, nämlich der Kommissäre Wilhelms von Paris im Verein mit ben königlichen Beamten, gewesen und bort auf Inquisitionsmanier zu Geständnissen gebracht worden waren, erstere Wir= kung die gewöhnliche sein, da ein hartnäckiges Leugnen jeues früher Ge= standenen sonst schon hier, vor dem Tribunal der Diöcesanbischöfe, das Urteil für Rückfällige nach sich zog. In jedem Fall war nach diesen Diöcesan= untersuchungen ein Einstehen für des Ordens Unschuld in thesi für die hier Verhörten nur dann möglich, wenn einer die moralische Kraft besaß, in fämtlichen Verhören mit ihrer jedesmaligen Wiederholung der Inquisitions= mittel sämtliche Anklagen zurückzuweisen. Andernfalls stand für jede Ab= weichung im Sinne des Widerrufs der Scheiterhaufen in Aussicht. türlich ließ man die Angeklagten über diesen Sachverhalt nicht im Un= klaren, um jeden unnötigen Anstand für Erreichung des gewünschten Ziels zu beseitigen. Ausbrücklich ist dies bezeugt durch einen Zettel, welcher ber päpstlichen Kommission 1310 präfentiert wurde in Gestalt eines Briefs von Philipp de Vohet und Johannes de Jamville, den päpstlichen und königlichen Oberaussehern der Gefangenen, an die in Sens eingeschlossenen Templer zur Zeit, da der Bischof von Orleans dorthin zum Verhör ent= sandt wurde") (1309). Den Inhalt des Schreibens bildete die Warnung vor Zurücknahme der vor "los quizitors" gemachten Geständnisse unter Hinweis auf den sonst drohenden Flammentod. Der von der Kommission darüber befragte Bohet gesteht zu, daß es sein Siegel sei, leugnet aber die Urheberschaft des Briefs und die Kommission zeigt sich klug genug, der Sache nicht näher auf den Grund zu gehen "). Außerdem sehen wir aus der Angst, welche die meisten Zeugen vor der päpstlichen Kommission an den Tag legten, ob ihre Aussagen auch im Einklang mit ihren früheren Geständnissen vor den Bischöfen sein möchten, daß sie die Gefahr, in der sie schwebten, wohl kannten. Der 12. Mai 1310 nahm vollends jeden Zweifel darüber hinweg.

Trothem liefern gerade diese Diöcesanuntersuchungen eines der schwerwiegendsten Momente für die Unschuld des Ordens. Indem nämlich ein Vergleich zwischen den Resultaten dieser sämtlichen Gerichtshöfe, als welche sich die Diöcesen präsentieren, verschiedene Resultate je nach den verschiedenen Diöcesen ergiebt, gewinnen wir für diese Resultate selbst eine Erklärung, wie sie einfacher

<sup>1)</sup> Bgl. hiezu oben p. 265. — 2) Es sind dann auch die Ergebnisse dieses Berzhörs von Sens vor dem Bischof von Orléans danach gewesen. Bgl. nachher. — 3) Mich. I, 71; Schottm. I, 316, Lea III, 286.

und unwiderleglicher nicht gefunden werden kann: daß die Ursache dieser Verschiedenheit einfach in der verschiedenen Behandlung burch die verschiedenen Diöcesanbischöfe liegt. Diese Verschiedenheit muß ja um so mehr auffallen, als allemal die vor einem und demselben Bischof Verhörten keineswegs auch aus berselben Diöcese gebürtig ober in derselben in den Orden aufgenommen worden sind, somit diese relative Übereinstimmung nicht mit entsprechender Identität der Gebräuche je nach den verschiedenen Tempelhäusern oder =Provinzen erklärt werden kann: sondern nur die Verhaftung oder jeweilige Unterbringung in den verschiedenen Diöcesen entscheidet in merkwürdiger Weise. die Protokolle dieser verschiedenen Diöcesangerichtshöfe meist, und wohl für immer, verschwunden. Aber zum Glück läßt sich wenigstens die Hauptsache bavon aus den späteren Angaben derselben Zeugen vor der päpst: lichen Kommission mühelos rekonstruieren: vornehmlich aus diesem Grunde sind diese Protokolle, wie sie durch Michelet vorliegen, ein so unbezahlbares Material. Wir stellen bas Wichtigste und Signifikanteste bavon hier in der Kürze zusammen, indem wir für die Vervollständigung dieses Bildes, soweit unsere Quellen ein solches ermöglichen, auf die Tabellen (C) über die Ergebnisse der Untersuchung vor der päpstlichen Kommission verweisen.

Einer der Bischöfe, die, innerhalb der Grenzen des damaligen Frankreich, am mildesten verfuhren, scheint der Bischof von Cler= mont gewesen zu sein 1). Ihm wurden 69 Templer vorgeführt, von benen 40 gestanden<sup>2</sup>), 29 bagegen jede Verschuldung bes Orbens in Ab= rebe stellten. Letztere hatten die Kühnheit, nicht nur vor dem Bischof feierlich zu erklären, daß sie bei ihrer Weigerung beharren wollten, sondern auch alle etwaigen künftigen Geständnisse, die sie aus Folter, Gefängnis ober anderer Pein machen sollten, im voraus zu desavouieren und gegen ihre Gültigkeit Protest einzulegen. Damit wird das Zeugnis, das einer von diesen, Renard de Bort (Nr. 181), später doch gegen den Orden ablegte, von selbst hinfällig. Dieser war zudem vorher vor der päpstlicher Kommission mit 183) anderen von jenen 29 als Verteidiger erschienen unter ihnen Bertrand de Sartiges und Wilhelm de Chambonnet, 2 de übrigen Gefangenen zu Prokuratoren erwählten Templer. den poil Da sie von Anfang an jedes Geständnis verweigert hatten, so konn=

<sup>1)</sup> cf. Raynouard p. 254—256, Havem. p. 225 f., Lea III, 286 f., am aus= führlichsten Prut, Entw. p. 327—334, der im Auszug das Protofoll dieser Diöcesans untersuchung mitteilt. Hier sind wir somit in der glücklichen Lage, nicht auf Michelet beschränkt zu sein, sondern das Protofoll selber noch zu haben. — 2) Prut neunt nur 39, cf. Anm. 1 zu p. 269. Was sie gestanden, cf. Prut? Auszug (p. 828 ff.). — 5) Bgl. Raynonard p. 254.

ten sie auch später nicht als relapsi behandelt werden und entgingen somit dem grausamsten Geschick, dem Flammentod. Von den geständigen 40 erscheinen, trot ihrer Geständnisse, später noch 2 weitere zur Vertei= bigung des Ordens, von der sie aber nach dem Drama vom 12. Mai 1310 Von den übrigen 38 lassen sich 201) vor der päpstlichen Kommission als Zeugen gegen ben Orben brauchen, die wir in unsrer Tabelle unter Nr. 171 – 180 und 217 – 226 wiederfinden, ohne daß jedoch, wie Raynouard näher ausführt, diese späteren Zeugnisse in allen Punkten mit den früheren übereinstimmten. Gemeinsam ihnen ist, wie die Tabelle zeigt, daß das Kruzifix, das sie bei der Aufnahme bespien haben wollen, meist ein metallenes gewesen ist; noch mehr fällt auf, daß diese Zeugen famtlich von dem müstesten Russe, dem 3., nichts wissen 2). Letterer Zug scheint deutlich auf einen nobleren Charakter dieses Bischofs — es war der durch päpstliche Provision vom August 1307 ernannte vorherige Archi= diakonus von Chartres Arbert Ancelin — hinzuweisen. Damit finden wir das Lob, das demselben bei Gelegenheit seiner Ernennung durch Klemens V. erteilt wird<sup>8</sup>), indem er ihn "virum utique literarum scientia preditum, moribus et vita laudabilem, fama preclarum, in spiritualibus providum et in temporalibus circumspectum" nennt, wohl gerechtfertigt. Sollte er dem Papst wegen seiner Abneigung gegen Inquisitionsmittel, die wir bei Klemens V. von Hause aus fanden, seiner Zeit besonders sympathisch gewesen sein!

Auf eine ähnliche Gesinnung darf wohl auch bei einem andern Bischof, der in einem besonders engen Verhältnis zu Klemens V. gestanden zu haben scheint, dem schon von Bonifazius VIII. 1302 zur Untersuchung der Inquisition in der Lombardei gebrauchten dischof Guido von Saintes geschlossen werden, der auf Spezialmandat des Papstes 7 ihm besonders überlassene Templer in seinem Gewahrsam gehalten hatte und 1310 der Kommission zusendet: Nr. 204—210. Aus dem, was von diesen Zeugen, zumal Nr. 207, zusammen mit den gleichfalls durch Saintes verhörten und rekonzilierten Nr. 125—130 über harte Haft bei Wasser und Brot als Ursache ihrer Geständnisse beigebracht wird, glaubte Schottmüller auf besondere Willsährigkeit dieses Bischofs gegenüber Philipps

<sup>1)</sup> Nicht, wie Rahnouard schreibt, nur 15; genau genommen sinden wir allerz bings nur 19 unter den von Prutz Genaunten wieder; der 20., Peter Blavi (Zeuge 222) sehlt bei Prutz. Sollte dies nicht jener 40., den er weggelassen hat, sein? (cf. vorhin Anm. 2 zu p. 376). Dazu dann Nr. 181 als 21. — 2) Wohl aber die meisten von dem "in umbilico". — 2) Bal. II, 72; vgl. oben p. 279. — 4) Nach Mich. II, 198. — 5) Bgl. Lea I, 478. — 6) Schottm. I, 260.

Wünschen und Geschicklichkeit in Anwendung harter Maßregeln schließen zu dürfen. Es dürfte aber vielmehr hervorzuheben sein, daß aus diesen Geständnissen hervorzeht, daß der Bischof Guido die eigentliche Folter nicht in Anwendung gebracht hat 1), wohl aber durch sonstige Mittel, längere entbehrungsreiche Haft und Drohung mit der Folter die Gesangenen mürbe zu machen gewußt hat. So gar schrecklich kann diese Erinnerung doch nicht gewesen sein: wenigstens muß auffallen — und ist auch der päpstlichen Kommission schon ausgefallen — daß Nr. 125—130 troß jener Haft später wagen, sämtliche Anklagen gegen den Orden, entzgegen ihren früheren Geständnissen von Saintes, in Abrede zu ziehen; was von der zweiten Gruppe wenigstens einer, Nr. 204, nachahmt, wähzrend die übrigen, die bei ühren Geständnissen verharren, gleich denen von Clermont von dem schmutzigsten Kusse doch höchstens, und auch das nur teilweise, gehört haben wollen, keiner aber ihn ausgeteilt hat. Danach scheint auch dieser Bischof eher einer der anständigeren als der schlimmsten.

Daß Klemens V. selber die feineren Naturen, welche die gröbsten Mittel ebenso wie das Unanständige verabscheuten, sympathischer waren, scheint mit noch größerer Deutlichkeit aus der Wahl der Männer, die seine spätere Kommission bilbeten, hervorzugehen. Verfolgen wir diese mög= lichst auf die von ihnen früher, in ihren Diöcesen, erzielten Resultate hin, so kommt hier besonders der Bischof von Limoges?) in Betracht, für welchen uns den vergleichenden Maßstab die Nummern 107—112 und wieder 211—216 liefern: alle 12 in merkwürdiger Harmonie trotz der auseinanderliegenden Zeit von fast einem Vierteljahr nichts von Sodomiterei, nichts von dem 3. unanständigsten Kusse, und nicht einmal den "in umbilico" sondern höchstens einen "in pectore et in humero", und immer "supra vestes", vermelbend, endlich bei der Bespeiung sämtliche auf die Erbe spuckend, so daß als belastende Aussage nur die Verleug= nung Jesu, 3mal, und zwar meist in einem Winkel oder abseits, übrig bleibt 8). Man sieht, Reginald de la Porte 1) war eine feine und mit dem Notwendigsten sich zufriedengebende Natur<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Die von Nr. 128, Thomas be Pampelona, bezeugte surchtbare Folter in St. Jean d'Angely bürfte nicht diesem bischösslichen, sondern dem früher, wohl durch den Seneschall von Poitiers vorgenommenen, Berhör zur Last sallen. -- 2) Auch dieser wurde bereits oben p. 279 erwähnt. -- 3) Daß die schon in Poitiers aus der Diöcese Limoges aufgetauchten Zeugen (vor allem Nr. 8, 20, 29 und 30 im "Processus Pictaviensis", neben denen Nr. 2 und 17 wegen ihres zweideutigen Charakters weniger in Betracht kommen) dort so viel reichhaltigere Ergebnisse liesern, scheint auf die frühere Thätigkeit der Inquisition zurückgeführt werden zu müssen. Auffallend ist zwar auch schon dozt, daß von Sodomiterei wie hier wenig die Rede ist. Zedenstalls dürsen wir aber die strenge Haft, von der besonders die Zeugen Nr. 29

Zu den anständigeren Prälaten scheinen auch, unter der Ägide ihres Metropoliten, die Bischöfe ber Provinz Tours gehört zu haben. Diese Provinz, in der Hauptsache aus der dem königlichen Frankreich unter ihren eigenen Herzögen ziemlich fremd gegenüberstehenden Bretagne bestehend, weist, wie unsere Zusammenstellung p. 94 ergeben hat, freilich überhaupt verhältnismäßig wenige Orbensangehörige auf: wenigstens entsendet sie vor die päpstliche Kommission nur 18 Templer, die als ihre Heimat diese Provinz angeben 1), während als vor Tours verhörte Zeugen nachher Nr. 7, 9, 154, 157, 159, 160, 161, 163, 191, 192, 195, 196, 197, also 13, auftauchen, wobei Nr. 196 und 197 ausdrücklich bemerken, daß sie nicht zur Verteidigung erbötig gewesen seien. Immerhin ist bemerkens= wert, daß sich auch ihre Geständnisse nicht nur durch verhältnismäßige Magerkeit überhaupt vorteilhaft auszeichnen, sondern insbesondere auch hier die unanständigsten unter den Kussen?) und dazu die Sodomiterei fast ganz in Wegfall kommen. Die Erklärung für diesen auffallenden Mangel lie= fert die Bemerkung Schottmüllers, daß der Erzbischof von Tours auch auf dem Konzil von Vienne für rechtliche Verteidigung des Ordens eingetreten Daß auch eines solchen Mannes Gerechtigkeitsliebe, ob sie gleich vor der eigentlichen Folter zurückschreckt, harte und schwere Kerkerhaft nicht für ebenso unstatthaft ansah, wird durch Zeuge 197 extra erklärt, wonach wir uns nicht wundern dürfen, daß auch dieses Tribunal immerhin seine Resultate, wenn auch in merklichem Unterschied von andern, zuwege brachte.

Diese verhältnismäßige Milbe, die übrigens deswegen auf die wirkungsvollsten Mittel, lange und schwere Kerkerhaft und Drohungen einerseits wie Versprechungen andererseits, noch lange nicht verzichtete, sondern nur von der eigentlichen Folter möglichst sparsamen Gebrauch machte, und so auch mit relativ bescheibeneren Resultaten sich zufriedengab, repräsentiert endlich auch noch der Bischof (Wilhelm) von Paris<sup>3</sup>), der, obgleich

und 30 in Poitiers zu reben wissen, mit auf die Rechnung des Bischofs schreiben. — <sup>4</sup>) Bielleicht ein Berwandter jenes Aubebert de la Porte (Nr. 190), bessen Widers ruf seiner früheren Geständnisse von Poitiers wir schon dort erwähnten, bei solcher Berwandtschaft allerdings doppelt leicht zu bezreisen. — <sup>5</sup>) Die übrigen Mitglieder der Kommission lassen sich auf solche Resultate hin nicht weiter verfolgen, sind übrigens in der Hauptsache offenkundig Philipp zu Liebe ernannt: vgl. das nächste Kapitel.

<sup>&#</sup>x27;) Zwei von diesen, die mit 4 andern (1 aus Poitiers, 1 aus Anjou, 1 aus Limoges und 1 aus Chartres) vor dem Bischof von Le Mans verhört worden waren, erklären, daß ihnen dieser keinerlei Geständnisse habe entloden können. — 2) Nur Nr. 7 weiß davon etwas. — 5) Diesem Bischof siel naturgemäß die meiste Arbeit unter allen seinen Kollegen zu. Von den 226 templerischen Zeugen, die hernach vor der Kommission erscheinen, waren nicht weniger als 46, über ein Fünstel, vor ihm gestanden

früher Leibarzt Philipps des Schönen und deshalb 1304 vom König auf den Bischofsstuhl seiner Hauptstadt promoviert 1), in beachtenswertem Unterschied von dem, was die Inquisition im Tempel Okt. dis Nov. 1307 erzielt hatte, auf die unanskändigen Küsse meist Verzicht leistet und sich dadurch auch von seinem Kollegen von Orleans, Bischof Radulph 2), unterscheidet, der eine derartige Feinfühligkeit nicht für nötig erachtet zu haben scheint 3).

Doch gewinnt man überhaupt, aus der Vergleichung ihrer Ergeb= nisse, den Eindruck, als ob die Bischöfe durchgehends eine größere Milde an den Tag gelegt haben als die Inquisitoren 1). Dafür kam ihnen die Erinnerung an jene frühere Behandlung, vielfach aufgefrischt durch die Anwesenheit und Teilnahme dieser selben Inquisitoren, die der Papst ausdrücklich dem König zugegeben hatte, als ein sehr förderlicher und ge= bächtnisstärkender Faktor zu Hilfe 5). Die Hauptsache, Verleugnung und Bespeiung, wurde so doch offenbar überall erzielt. Dann aber konnten die übrigen Punkte getrost fallen gelassen werden. Übrigens ist doch auch von diesen, die so für die Unterscheidung der verschiedenen Bischöfe in erster Linie in Betracht kommen, nicht wenig erzielt worden. Nicht alle Bischöfe waren so anständig wie die bisher genannten, unter denen doch schon der Bischof von Orleans auf den Kuß "in ano" oder "in anca" (und ähnliche) einen Hauptwert gelegt zu haben scheint. An ihn schließen sich als nächst schärfere Schattierung in besonders deutlicher Übereinstim= mung die zur Kirchenprovinz Rheims gehörigen Diöcesen an, nämlich außer Rheims selber6), wo der Erzbischof Robert de Courtenay in ganz

<sup>(</sup>und meist von dem Provinzialkonzil von Sens rekonziliert worden) vgl. die Nummern 12, 13, 41—45, 47—53, 71—74, 76, 83, 86—93, 95—98, 100, 102, 105, 106, 132, 133, 135, 136, 165, 170, 201, 203, 227, 228.

<sup>1)</sup> Contin. Guil. Nang. a. 1304 bei Bouquet XX, p. 590. — 2) Rach Bouquet XX, 595 war er vorher (bis 1306) Dekan bes Kapitels von Orleans und ein rechtserfahrener Mann. Als solcher scheint er fich in ben Mitteln seiner Zeit besser ausgekannt zu haben, als sein Pariser Rollege, ber frühere Arzt. - \*) Bgl. wenigstens bie von ihm verhörten 31 Nummern — bie zweithochste Bahl — mit benen bes Bis schofs von Paris: es sind Nr. 14, 18, 19, 22-37, 54, 55, 75, 94, 101, 103, 137, 138, 142-144, 193. Der Ruß "in ano" ober in ähnlicher Gestalt figuriert hier als hauptkennzeichen. — 4) Go wird bie Erlaubnis zur Gobomie trot ber massenhaften Geständnisse hierüber vor der Inquisition nicht bloß von den Objekten des Bischofs von Paris, sonbern auch benen von Orleans merkwürdig wenig gestanden. Es stimmt bas alles mit der Bemerkung von Leas Inquisitionsgeschichte über die viel größere Milbe ber bischöflichen Gerichte gegenüber ber eigentlichen Inquisition. — 5) Bgl. bar: über für den Bischof von Paris und seine Borbereitungen jum Berhor ben nachherigen Verweis auf Ponzard de Gisis bereits oben, p. 260, angeführte Aussage. — 1) Dieser bleibt mit seinen 27 "Zeugen" nur wenig hinter Orleans zurudt: s. die Rummern 57, 58, 61-64, 84, 85, 114, 116-121, 123, 145-149, 151-153, 166, 168, 169.

ähnlicher Weise versuhr, wie nachher von Philipp be Marigny in Sens berichtet werden wird, neben Noyon') und Soissons?) vor allem die Diöcese Amiens?) deren Bischof Wilhelm uns wieder aus Bouquet4) ganz besonders als Rechtserfahrener bekannt ist. Hier kommt neben der Verleugnung und Bespeiung nicht bloß auch der 3. wüsteste Kuß, sons dern namentlich die Erlaubnis zur Sodomie als gemeinsames Ergebnis heraus.

Daß hier, wie übrigens selbst bei solchen Bischöfen, die wir den relativ anständigen zugezählt haben, die Folter zur Vorbereitung auf die Berhöre keine Kleine Rolle gespielt hat, darüber benimmt uns Ponzard de Gisis bereits oben besprochene Aussage jeden Zweifel. wird die Anwendung derselben, und zwar in sehr starkem Grad, so daß ihr 3 Templer erlegen seien, von dem Bischof von Nevers 5) durch den 77. Zeugen der päpstlichen Kommission, Robert Vigier, bezeugt, der seine eigene Aussage bort barum als erfoltert zurücknimmt. Besonders stark muß aber, wie schon bei ber ersten Inquisition, auch jett wieber in Süb= frankreich gewirtschaftet worden sein: wenigstens geben vor der papst= lichen Kommission am 2. Mai 1310 19 Templer aus der Diöcese Péri= gueur ausbrücklich zu Protokoll 6), daß sie durch Folter und Hunger zu ihren Aussagen vor dem dortigen Bischof gebracht worden seien. derselben, Ritter Consolin de Jorio (Jour?) fügt hiezu, daß er nach dieser Folterung vom Freitag nach Weihnachten bis Samstag nach Johannis bem Täufer, also 1/2 Jahr lang, bei Wasser und Brot gefangen gehalten worden sei, so daß er bei der heftigsten Kälte der notwendigsten Kleidungs= stücke habe entbehren mussen?). Auch in Rhobez giebt dieses Mittel die Erklärung für die eigenartigen, umfassenden, selbst den Befehl zur Auslassung der Einsetzungsworte einschließenden Geständnisse, für welche die Zeugen 181—189 Gewährsmänner sind und deren Motiv am besten aus bem noch immer um sein Leben fürchtenden Zeugen 188 (Raymund Amalin) spricht. Dem kommen am nächsten die einen ebenso eigenen Charakter an sich tragenden 3 letten Zeugen vor der päpstlichen Kommission, Nr. 230—232, die, wie das Protokoll melbet, vor ca. einem Jahr auf

<sup>1)</sup> Nur durch Nr. 46, — 1) durch 113, 115 und 167 vertreten. — 1) cf. für seinen Wirkungskreis (15 Zeugen nämlich) die Nummern 38—40, 56, 60, 65—70, 139—141, 150. — 4) XX, p. 592 (Contin. Guil. Nang. a. 1304), wo er als Dr. jur. canon. mit Erzbischof Ägidius von Bourges, Mag. Bertrand von St. Denis, dem 1307 gestorbenen Bischof von Orléans, als Schiedsrichter in dem durch Johann von Paris angeregten Lehrstreit sungiert. — 5) Bgl. über ihn oben p. 266. — 6) Wich. I, 230. — 7) cf. Havem. p. 256, Schottm. I, 259.

ber Flucht ergriffen worden waren und, wenigstens die 2<sup>1</sup>) vor dem Bischof von Macon verhörten, schön zugerichtet worden sein müssen, daß sie selbst die sonst sehr seltene "Conculcatio", oder doch die Anweisung dazu, ebenso wie die andere, an das Sakrament des Altars nicht zu glauben, überseinstimmend bezeugen, während sie doch von Sodomie nichts wissen wollen. Daß die scheußlichste Folterung an den Hauptsisen der Inquisition, in Toulouse<sup>2</sup>), wo ein Nesse des Papstes, Gaillard de Pressac, residierte, der von Johann XXII. wegen seines Übermuts und Stolzes einsach abgesett wird<sup>3</sup>), und Carcassone seines Übermuts und Stolzes einsach abgesett wird<sup>3</sup>), und Carcassone seines Übermuts und wieder beim Prozest von Poitiers<sup>6</sup>) gesehen, weßhalb wir uns begnügen, hier nur kurz darauf zu verweisen.

übrigens treten diese Differenzen, wenn sie auch auffallend genug sind, daß Wichelet, der Herausgeber der Protokolle der päpstlichen Kommission, glaubt, daxin ein besonders Moment für die Glaubwürdigkeit dieser Aussagen erblicken zu diesen, doch wieder hinsichtlich ihrer Ursache, der Zugehörigkeit zu den verschiedenen Diöcesen, nicht in dem Grade hers vor, daß man es für unbegreissich sinden müßte, daß weder Michelet noch einer der übrigen Geschichtschreiber des Tempekordens dis auf Lea, von denen aber auch keiner sich veranlaßt gesehen hat, einmal diese Resultate tabellenmäßig unter einander zu schreiben, dieses Verhältnis demerkt hat. Der Grund dafür liegt darin, daß jene ursprünglichen, sagen wir krez. Diöcesanverschieden heiten bezw. Sleichheiten doch wieder viels sach durch andere Umstände verwischt oder modifiziert worden sind, so durch gemeinsames Logis oder anderweitigen Verkehr der Templer mit Genossen aus andern Diöcesen während ihres Ausenthalts in Paris und dergl. Ein eingehenderes Studium unserer Tabellen wird darüber noch manchen Wink

<sup>&</sup>quot;) Der Dritte, aus ber Diöcese Châlons gebürtig, war vorher noch gar nicht verhört. — 2) Bgl. hiesur ben p. 261 besprochenen Priester Bernhard be Babo; bazu 3. 12 im "Processus Pictaviensis". — 3) Lavocat C. XXII. — 4) Bgl. Zenge 19 und 21 im "Processus Pictaviensis", besonders aber das im vorigen Kapitel schon besprochene (bischössliche) Inquisitionsverhör von Carcassonne. — .5) Rur anmerstungsweise soll hier nicht unterlassen werden, darauf hinzuweisen, daß es auch vor der päpstlichen Kommission wieder dieselben Diöcesen sind, die schon nach Poitiers die meisten "Zeugen" geliesert haben: nämlich außer den in Poitiers besonders vertretenen sübsranzösischen Tiöcesen (von Toulouse Nr. 12, Carcassonne 19, 21, Beziers 11, 31, Cahors 22, 23, 32, Narbonne 10) neben dem bort am stärtsten vertretenen Limoges (hieher gehören die Nummern 1, 2, 3, 8, 9, 17, 20, 29, 30) wieder in erster Linie Paris (cf. Nr. 13—15, 25—27) und Amiens (Nr. 6, 7, 16, 18, 28). Ein weiterer Bergleich wird ebenso durch das Fehlen der Protosole für die übrigen 39 Zeugen von Poitiers als durch den Beschluß der päpstlichen Kommission vom Mai 1310 (Mich. I, 232), von diesen Zeugen von Poitiers zunächst abzusehen, verhindert.

geben, den wir hier nicht weiter ausführen können. Und zweitens bleibt boch auch wieder Gemeinsames genug, das über diesen Besonderheiten nicht vergessen werden darf, besonders die Grundanklageartikel, Verleugnung umb Bespeiung, so daß der Jurist Lavocat glaubte, diese als thatsächliche Grundlage festhalten zu müffen. Aber 1. löst sich doch auch diese gemein= same Grundlage, sobald man auf die näheren Bestimmungen genauer achtet, was verleugnet worden ist: ob Christus oder Gott überhaupt, und unter welchen Umständen, bezw. an welchem Ort? und ebenso bei der Bespeiung: ob es nur ein Kreuz im allgemeinen oder ein Kruzifix, und dann was für eines, bezw. aus welchem Stoff, gewesen ist? 1) in so mancherlei Verschiedenheiten entsprechend jenem Kanon auf, daß auch von dieser Über= einstimmung nicht allzu viel übrig bleibt. Und 2. muß man, um auf biese Lavocatsche Auffassung zu kommen, doch immer wieder erst vergessen, daß ja etwas herauskommen mußte vor Richtern, für welche die Grund= lage Philipps des Schönen Artikel, b. h. sein Wille, daß die Temp= ler Reger seien, bildete.

Was herauskam, wo dieser Wille nicht zu Grunde lag, das lehrt uns eine Diöcese, die in nächster Rachbarschaft der ergiebigsten unter allen, Carcassonne, lag und zu derselben Kirchenprovinz Narbonne gehörte: Elne, umfassend das heutige Departement Pyrénées orientales, bekannter unter bem Namen Roussillon. Der Gegensatz zu den andern macht biese Diöcesanuntersuchung so ungeheuer lehrreich, daß wir uns ungern versagen, das Protokoll berselben, das Michelet im Anhang seines 2. Bandes p. 421-505 giebt, eingehender hier wiederzugeben. 25 Templer, sämtliche aus der Templer-Commende Mastieu (Mansi Dei), die in bem benachharten Schlosse Troulars von Raymund, dem Bischof von Elne, auf die Aufforderung seines Metropoliten Egidius von Narbonne (batiert vom 5. Mai 1309) vom 14.—26. Januar 1310 2) ins Verhör genommen werden. Als Teilnehmer dabei werden außer 2 Kanonikern von Elne der Prior der Dominikaner und der Guardian der Minoriten von Perpignan mit je einem Ordensbruder nebst 3 Notaren genannt, wie denn das Ganze in musterhafter Ordnung vor sich geht. Um so schwerer ist es, sich bem Eindruck der Harmonie, ber burch biese sorgfältig abgefaßten Protokolle von Anfang bis zu Ende hindurchgeht, zu entziehen. Sämtliche Artikel, soweit sie die eigentliche Anklage enthalten, werden mit großer Bestimmtheit zurückgewiesen. Bon ben übrigen Punkten werden Art. 34: Schwur den Orden nicht zu verlassen; 35: alsbaldige Annahme

<sup>1)</sup> Unsere Tabelle ist barauf eingerichtet, auch biese feineren Nüancen möglichst erkennen zu lassen. — 2) Die Berspätung rührte bavon her, daß der Bischof vorher burch Krankheit verhindert war.

von Professen; 36: Heimlichkeit bei der Aufnahme, ohne daß darüber aufsteigenber Verdacht (Art. 37) begründet gewesen wäre, ferner das Verbot, die Kapitelsverhandlungen den Nichtteilnehmern mitzuteilen 1) (Art. 69—72), was ebenso wie unrechter Erwerb?) mit Ausschluß aus dem Orden bestraft worden sei; endlich (Art. 73 f.) die Anweisung zur Beichte nur bei Ordenspriestern, jedoch so, daß man in Ermanglung beren auf Dominikaner und Minoriten, im Notfall auch auf Weltgeiftliche, ausbrücklich verwiesen worden sei, unumwunden zuzugeben. Die Schnur, die übrigens von beliebiger Länge sein und genommen werden durfte, woher man wollte — Nr. 12<sup>5</sup>) hat sie in Perpignan gekauft — wird übereinstimmenb<sup>4</sup>) als Keuschheitszeichen erklärt, von Nr. 1, dem wichtigsten Zeugen, dem Orbenspriester Bartholomeus de Turri (Latour?) unter Berufung auf Luk. 12, 35. Sodomiterei werde mit Ausstoßung und lebenslänglichem schwerem Kerker bestraft b). Der Großmeister und andere Orbensobere können nach Orbensstatut Strafen auferlegen (körperliche Geißelung) ober dieselben erlassen, je nach ihrem Gutdünken, aber keine geistlichen Bußen 6). All das ist durchaus statutengemäß und zeigt die Vertrautheit dieser Templer mit ihrer Regel, von welcher gleich Nr. 1 dem Bischof und seiner Kommission ein Exemplar überreicht, bas mit den romanischen Worten beginnt: "Quanalcum proom requer la compaya de la Mayso")". Dieselbe Vertrautheit mit dem katholischen Glauben zeigt nicht nur der bereits mehrfach erwähnte 8. Zeuge, ber Präzeptor von Masbieu und bamit dieser Templer, Ritter Raymund de Gardia (Lagarde?), sondern ebenso auch der Laien=Servient Bn. Septembre Nr. 228). Ersterer zählt fämtliche Sakramente auf und spricht sich über den Glauben der Kirche in einer Weise aus, wie man dieses nur von jedem ihrer Glieder hätte wünschen bürfen; letterer erzählt, wie das Kreuz an den beiden Festen im Mai und September und noch feierlicher am Karfreitag mit bloßen Füßen und Häuptern, Ablegung der Waffen und gebeugten Knien verehrt wurde mit ben Worten: "Ador te Christ et benesesc te Christ, qui per la sancta tua crou nos recemist." In gleichem Sinn beruft sich Nr. 5 9) auf das Blut, das die Templer für die Christenheit vergossen haben wie Christus das seinige.

<sup>1)</sup> Dieses Berbot wird von Nr. 5 (bem Nitter Berengar de Collo) ganz richtig und statutengemäß mit der Absicht, Zwietracht zu verhindern, begründet. — 2) Ugl. die Aussage des vierten Zeugen, des Kaplan Bernhard Guerrier (Mich. II, p. 443—446). — 3) Arnald Septembris, s. Mich. II, 474—478. — 4) Ugl. besonders Nr. 1, 3, 6, 12. — 5) Aussage von Nr. 8 (Mich. II, 457—462). — 6) Ugl. benselben 8. und daneben den 23. Zeugen (Wilh. de Sto. Ppolito II, 506—509). — 7) Wich. II, p. 434 unten. — 8) II, 503—505. — 9) Der bereits erwähnte Kitter Berengar de Collo, p. 448—449.

Dieselbe gut katholische Gesinnung atmen die Aussagen über bas Ibol. Nr. 1 glaubt nicht, daß irgendwo in der Welt bei Christen solche Idole sich finden. Andere, wie Nr. 61), wissen nicht, was das überhaupt für ein Ding fei! Daher meint Nr. 202), "quod sit diabolus sive nihil." Ganz besonders aber mutet uns an, wie diese Ordens= genossen ihren Unglauben an die in der Bulle Fac. mis. behaupteten Geständnisse des Großmeisters und anderer Ordensoberen bezw. ihre Ent= rüftung darüber kundgeben; Nr. 28) erklärt, wenn der Großmeister, was er nicht glaube, diese Geständnisse gemacht habe, so habe er "in seinen Hals hinein fälschlich gelogen 4). Nr. 73) glaubt ebensowenig, daß eine größere Anzahl von Templern solche Geständnisse gemacht haben könne und "wenn etliche sie etwa gethan, seien es nicht Menschen, sondern voll= ständig höllische Geister, die gewohnt seien, natürlicherweise zu lügen"; ebenso Nr. 256): die Geständigen seien keine Templer, sondern Teufel in Menschengestalt ("in pelle hominum incarnatos"). In ähnlicher Beise, nur gemäßigter, sprechen sich Nr. 1, 5, 6, 97) aus. Die sittliche Empörung läßt diese Leute alle gewohnte Rücksicht vergessen, so daß sie sich bewußt sind, einer besonderen Versicherung ihres Respekts vor dem Papst und seinen Kardinälen zu bedürfen 8). So durchgehends ist diese Übereinstimmung, trot ber mancherlei Unterschiede des Standes und der Bildung ), daß Prut glaubt, auf vorherige Verabredung schließen zu Indeffen ist die Abereinstimmung doch mehr noch eine sachliche als eine wörtliche und eine befondere Verabredung daher durchaus un= nötig, wird auch von Nr. 7 auf die Frage, ob er zu seiner Aussage angewiesen worden sei', aufs bestimmteste verneint, vielmehr nur damit erklärt, daß der Präzeptor Raymund de Gardia alle ermahnt habe, die Wahrheit zu sagen. Dieser Ermahnung entspricht der Ton der ganzen Aussagen, die überall die Sicherheit eines guten Gewissens 10) und die Empörung über bas Gewebe von Betrug und Unrecht anderwärts verraten.

<sup>1)</sup> Der Ritter Wilhelm be Tamarit Mich. II, 451-453. — 2) Wilhelm be Terratis, Servient, II, 497-499. — 3) Der Servient Peter Bleba, bessen Aussagen überall mit ganz besonderer Entschiebenheit gehalten sind: vgl. Mich. II, 436-438. — 4) "Montitus est per gulam suam falso modo": II, 466. — 4) Der Priestersaplan Raymund Sapte II, 454-456. — 6) Jasob Wascaroni II, 512-514. — 7) Der Priestersaplan Johannes de Coma: Die Geständigen seien salsche Brüder gewesen, die nur ehebrecherisch das Ordensgewand getragen haben. — 8) Salva excellentia sedis apostolice et honore" heißt es bei Nr. 7 und ähnlich Nr. 1, 3 und 25. — 9) Es sind neben 4 Priestern (Nr. 1, 4, 7, 9) und 3 Rittern (Nr. 5, 6 und 8) 18 Servienten, darunter Viehhirten wie Nr. 15 und 18, und Leuten wie Nr. 12, der als "homo simplex, rudus et layeus" bezeichnet wird. — 10) Für dieses spricht auch, daß die Zeugen der Ausnahmen sast überall namentlich ausgesührt werden und die Kontrolle, soweit wir sie üben können, stimmt. Das ist anders vor der päpstl. Kommission, in Poitiers und vor der Inquisition.

Mehr Grund hat die andere Erklärung von Prut 1), wenn er diese Templer überhaupt den Spaniern zuzählt und ihre Aussagen somit nicht für den französischen, sondern den spanischen Zweig des Ordens, der ja im Unterschied von den Franzosen von jenen Mißbräuchen relativ wenig berührt gewesen sei, maßgebend sein läßt. Thatsächlich ergiebt allerdings eine nähere Prüfung dieser Templer hinsichtlich ihrer Aufnahme, daß die= jelben, soweit sie nicht aus Roussillon selbst stammten 2), in katalonischen 3) ober aragonischen 1) Orbenshäusern aufgenommen worden waren. ist eine solche Scheidung der Ordensschuld nach verschiedenen Ländern bezw. Provinzen, wie Prut sie macht, bei genauerer Betrachtung mit bem Wesen des Ordens unvereinbar, wird ohnedies gerade in unserem Fall durch das besonders enge Verhältnis, in dem Catalonien mit Südfrank: reich stand — es unterstand vielfach demselben Großpräzeptor, dem von der Provence — entkräftet. Sondern was an jenem Hinweis Wahres ist, das ist, daß der Grund für dieses entgegengesetzte Ergebnis der Diöcefanuntersuchung von Elne einfach barin liegt, daß diese Diöcese bamals zwar kirchlich zu Narbonne, politisch aber zu Aragonien gehörte, somit außerhalb von Philipps Machtbereich lag.

Will man ein gerechtes Urteil über die Schuld des Ordens gewinnen, so wird man auf das Resultat dieser einen Diöcesanuntersuchung,
wo Gewaltmittel serne blieben, mehr Gewicht legen müssen, als auf das jener
sämtlichen andern, bei denen Philipps Wille und damit das Inquisitionsrecht suprema lex war, der eigentlichen Inquisitions- wie der bischösslichen.
Untersuchungen. Für die eigentlichen Inquisitions- wie der diöcesanuntersuchungen, vollends mit ihrem Abschluß auf den Provinzialsonzilien, bleibt das klassische Beispiel Philipp de Marigny mit seinem
bekannten Provinzialkonzil von Sens, das mit seiner energischen
Durchsührung der päpstlicherseits approbierten Inquisitionsgrundsätze gegenüber den Personen der Templer es sertig brachte, auch die wichtigste Beranstaltung, die Klemens V. tras, um wenigstens den Schein von Gerechtigkeit gegenüber dem Orden zu retten, die gesamte päpstliche Kommission zur Posse zu degradieren.

Diese mussen wir jedoch in einem besonderen Kapitel betrachten.

<sup>1)</sup> Bgl. Prut Entw. p. 181. — 2) Hieher gehören, als in Masbieu aufgenom= men, Nr. 1, 3, 4, 7, 9, 12—16, 18—25 = 18 unter ben 25. — 4) Hieher gehören Nr. 5 (in Miravete), 11 (in Serona), 6 unb 17 (Garbegnes) = 4. — 4) Hieher Nr. 2 (in Alfambre), 8 (Zaragoza) unb 10 (Monçon) rezipiert.

## Siebentes Kapitel.

## Die papfliche Kommisson.

Dieser hat man vielfach eine Hauptrolle von ausschlaggebender Be= beutung in unserem Prozeß zugewiesen. Es ift das geschehen, schon weil nur von diesem Teil die Protokolle vollständig, eben durch Michelet, vor= liegen. Und dann, weil im Unterschied von dem übrigen Verfahren, wo in erklärter Parteinahme gegen ben Orben auf inquisitionsmäßige Weise die Beweise gegen die Angeschuldigten genommen werden, diese Untersuchung in der Hauptsache die Form des gewöhnlichen Rechts beobachtet und daburch so sehr von jenen andern Parteien absticht, daß sie schon manchem, so Prut, als "beinahe vom entgegengesetzten Standpunkt ausgeführt" vorgekommen ist. Indes stand mit der Wertung dieser Proto= tolle ihre Benützung nicht im gleichen Berhältnis. Wäre dies geschehen, so wäre man von jener Überschätzung bald genug zurückgekommen und hätte erkannt, daß der Wert dieser Urkunden weniger darin liegt, daß wir in ihnen wenigstens über diesen Teil des Prozesses, das Verhör vor der päpftlichen Rommission, eine glaubwürdige Berichterstattung besitzen, als vielmehr in dem, was daraus für die früheren Phasen des Prozesses und die vorhergehende Behandlung der Templer an indirekten Zeugnissen zu gewinnen ist. Über diese indirekten Zeugnisse haben wir bereits im vorigen Kapitel des näheren uns ausgelassen und gesehen, ein wie reich= liches Licht baraus, aus einer vollständigeren Verwertung dieser Protokolle mit statistischer Zusammenfassung der Hauptresultate, für das Ganze sich Eine solch gründliche Betrachtung ergiebt dann aber auch, was von der Behauptung des fast entgegengesetzten Standpunkts, den diese Kommission eingenommen haben soll, zu halten ist: daß davon keine Rede Auch wenn es ja der Fall wäre, würde es uns nicht viel fein kann. nüten bezw. die Templer nicht viel genütt haben. Denn bei allem größeren persönlichen Wohlwollen dieser Richter kommt ihnen wie ihrer ganzen Thätigkeit so wenig Gewicht zu, daß das Ganze nicht viel mehr als eine reine Romödie ist. Immerhin hat schon diese relativ größere Milde ber Behandlung und zumal das Fehlen der eigentlichen Inquisitionspraxis eine von dem bisherigen so verschiedene Wirkung, daß wir erkennen, wie anders der schließliche Ausgang hätte werden müssen, sobald es sich um ein wirklich unabhängiges Rechtsverfahren, das gegenüber Philipp des Schönen Gewaltpolitik eine wirkliche Oppositionsstellung gewagt hätte, handelte.

Von einer berartigen Stellung kann aber bei unferer päpstlichen Kommission nicht die Rede sein. Wohl war sie dazu geschaffen, um wenigstens den Schein einer rechtlichen Untersuchung zu retten, zumal gegenüber den Nätern der Kirche, die in ihrer Gesamtheit als Konzil berufen waren, das letzte Wort über den Templerorden zu sprechen. Ihr nächster Zweck war ja, ba bas Konzil selbst unmöglich die eigentliche Untersuchung erst führen konnte, für dieses das nötige Material zu liefern, ein Material, das in etwas anderem bestehen mußte, als in bloßen Inquisitions= ergebnissen, mit denen allein aufzuwarten doch auch Klemens V. Bedenken Forderte so freilich schon dieser Zweck ein besonderes Maß von Unparteilichkeit und somit Selbständigkeit gegenüber Philipp dem Schönen, jo schloß doch diese, und vollends eigentlichen Widerspruch gegen den König, schon die Zusammensetzung der Kommission gänzlich aus. Von ihren 7 Mitgliedern ist uns das hervorragendste, der Erzbischof Gilles Aiscelin von Narbonne, der den Vorsitz führte, bereits bekannt als einer der besonderen Vertrauten Philipps, von diesem viel verwandt in den wichtigsten Staats= und Kirchenangelegenheiten, so mit Pierre de Latilly die Gesandtschaft bildend, die der König unmittelbar nach der Wahl Klemens V. an diesen abgesandt hatte, um ihm seine Plane mitzuteilen und zwar "in den mysteriöfen Formen, die ihm eigentümlich waren"). Im Templerprozeß haben wir ihn freilich von einer verhältnismäßig. günstigen Seite kennen gelernt durch die Niederlegung des königlichen Siegels in jener Sitzung des Staatsrats in Maubuisson vom 23. September 1307, in der die Verhaftung der Templer beschlossen wurde. Wer aber aus dieser Amtsniederlegung auf ein besonderes Maß der Wider= standsfähigkeit bei diesem Manne schließen möchte, der wird durch die fort= gesetzte Gunst, in der er sich auch nachher bei dem König zu erhalten wußte, dahin belehrt, daß es doch wohl mehr nur Borficht und ängst= liches Vermeiden einer ausgesprochenen Stellungnahme gewesen ift, was ihn zu jener Handlung bestimmte. Denselben Charakter verrät die Rolle, die er als Mitglied der päpstlichen Kommission spielt. Wie schon Have= mann<sup>2</sup>) hervorgehoben hat, macht er sich in unseren Protokollen daburch

<sup>1)</sup> Renan in s. Art. in ber Rev. des deux mondes 1890 (38. Bb.), p. 114-- 2) Havem. p. 227.

besonders bemerklich, daß er den Sitzungen nur mit Auswahl beiwohnt, indem er nicht nur auch in dieser Zeit vielfach mit anderweitigen Geschäften für den König betraut wurde 1), sondern auch "in bedenklichen Augenblicken, mo z. B. Beschwerben über die von königlichen Dienern abgehaltenen Berhöre vorgebracht wurden ") oder die Gefangenen an den Papst und an die Kommission Appellation einlegten 3), sich unter einem beliebigen Vor= wand zu entfernen pflegte". Dieselbe Taktik") befolgt ber Bischof von Bayeur, Wilhelm de Trie, einer der Lieblingsschreiber Philipp des Schönen und als solcher dem König zu liebe vom Papst unter dem 17. Aug. 1306 zu seiner Würde erhoben b). Für die Thätigkeit der Kommission kommt er schon beswegen weniger in Betracht, weil eben biese sonstigen Aufträge von seiten Philipps 5) ihn die meiste Zeit der Kommission gänzlich fern halten. Desto mehr fällt seine Ernemung zu dieser von seiten des Papstes ins Gewicht und zeigt, wie wenig er baran bachte, Philipp bem Schönen im Ernst hier Schwie= rigkeiten zu bereiten. Denselben Sinn hatte auch nicht nur die Wahl des Bischofs von Limoges, Reginald be la Porte, den wir bereits im vorigen Kapitel als einen der erfolgreichsten, wenn auch die gröbsten Mittel ver= meidenden Diöcesanrichter kennen gelernt haben, sondern deutlicher noch die des thätigsten Nitglieds der Kommission, des Bischofs Wilhelm Durandi ron Mende; zwar von Hause aus kein Günstling Philipps, sondern schon durch Bonifacius VIII. am 17. Dezember 1296, obgleich er noch nicht . das kompetente Alter erreicht hatte, ernannt und seinerzeit sogar gegen

<sup>3)</sup> Bgl. sogleich bie Erklärung, bie er beim Beginn ber eigentlichen Untersuchung in ber Kommission am 3. Febr. 1310 abgiebt, Mich. I, 55. — 2) Auch bei ber Bor= legung bes Ginschüchterungszettels ber beiben Oberaufseher ber Gefangenen (Bohet unb Namville) am 14. Febr. 1310 (Mich. I, 71 f.) und überhaupt mahrend ber ganzen Beit vom 7. bis 19. Febr., ber Hauptzeit für bie Berteibigungserklärungen, glanzt ber Erzbischof burch Abwesenheit wegen Berufung zum Könige (f. Mich. I, 59). — 3) Am bezeichnenbsten ift hiefür die Art, wie nach ber Appellation ber 4 Profuratoren bes Orbens gegen bas Berfahren bes Erzbischofs von Sens vom Sonntag ben 10. Dai ber Erzbischof von Narbonne bie Rommission plöplich allein läßt unter bem Vorgeben, bie Messe celebrieren ober hören zu wollen. — 4) of. Mich. I, 59, wo er mit bem Erzbischof von Narbonne und seinem Rollegen von Menbe jum König berufen wirb, um von ba an noch mehr als ber Erzbischof, so fast ben ganzen Rest bes Februar, burch Abwesenheit zu glänzen. Derselbe Bischof erscheint sonst auch, so in ber Antwort an die Notare vom Sonntag den 5. April als ein besonders wichtiges und auf Be= ich leunigung ber Untersuchung brangenbes Mitglieb ber Rommiffion. - 5) Bgl: oben p. 314. — 6) So wurde er im Febr. 1310 mit Enguerrand be Marigny zum römischen König Beinrich VII. entsandt, um einen Allianzvertrag mit ihm zu ichließen (Lavocat p. 214). Im Berbst 1310 gehört er zu ben Gesandten Philipps, die jene ungnäbige Autwort Klemens V. vom 24. Dez. 1310 aus Avignon entgegennehmen müssen, Schottm. I, 223.

ben ausgesprochenen Willen bes Königs auf den Appell Bonifacius VIII. zu einem allgemeinen Konzil in Rom im November 1302 eingetroffen 1). Die Instanz für Unabhängigkeit und Widerspruchsfähigkeit auch gegenüber dem König, die in solchem Vorleben liegt, wird jedoch entwertet dadurch, daß er es verstanden hatte, längst für jenes Verhalten Philipps Verzeihung zu erlangen. Offenbar gleich seinem Meister Klemens V. einer jener Politiker, die den Mantel nach dem Wind zu drehen wissen. Der Wind aber in unserer Angelegenheit blies fortgesetzt von Philipp her, dem sich Klemens V. seit den Abmachungen von Poitiers wenigstens in der Templersache vollständig anbequent hatte. Ein Beweis dafür ist wieder eben die Rusammensetzung der päpstlichen Kommission, der außer den Angegebenen noch Matthäus von Reapel, päpstlicher Notar und Archibiakonus von Rouen, Johann von Mantua, Archidiakonus von Trient und Johann von Montlaur, Archibiakonus von Maguelonne, angehörten, als mehr untergeordnete Glieber, die den Charakter der Kommission nicht zu ändern vermochten, falls sie auch den Willen dazu je gehabt hätten. Soviel wir sehen, ist diese Reigung auch bei keinem von ihnen vorauszusepen, vielmehr das Gegenteil<sup>2</sup>), daß sie Philipp und zugleich Klemens durchaus zu Willen zu sein bestrebt waren. Andererseits kann der Kommission überhaupt das Zeugnis nicht vorenthalten werden, daß sie der Umparteilichkeit, die ihre Aufgabe erforberte, soviel als es solchen Männern mög= lich war 3), sich bestrebte, daß sie ihrer heiklen Aufgabe mit ziemlichem Geschick nachgekommen ist und daß insbesondere die Milbe, deren sie sich gegenüber den Angeklagten befleißigte, wirklich einen Lichtpunkt in dem düsteren Gemälde des ganzen Prozesses bildet. Als Hauptsache bleibt, daß die Kommission, wie schon Lavocat sagt, wenn auch zusammengesetzt

<sup>1)</sup> Lavocat Kap. XXVII. — 2) Matthäus von Reapel, Archibiakonus von Reuen, war als solcher der Unterzebene von Bernard de Farges, einem Ressen Klemens V., ben dieser deshalb auf den erzbischöftichen Stuhl erhoben hatte, wo er gleich Marigny in Sens wirke; vermutlich war er durch diesen Ressen dem Papste empsohlen. Bon Johann von Montlaur, Archibiakonus von Maguelonne, wissen wir nur, daß er aus der Zahl derzenigen war, die 1295 Philipp dem Schönen die Erwerbung des Lehens von Montpellier erleichtert hatten (Lavocat p. 214). Ein ursprünglich 8. Mitglied der Kommission, der Propst Wilhelm Agarni von Aix, that überhaupt nicht mit, sondern ließ sich entschuldigen. — 3) Eine gewisse Voreingenommenheit gegen die Angeklagten ichloß das nicht aus, tritt vielmehr in den Protokollen gelegentlich deutlich zu Tage, so in der Bemerkung der Protokolle auf die Bitte Wolays um einen Kaplan und die Möglichkeit Messe zu hören, mit der er seine Erklärung vom 28. Nov. 1809 schließt: "laudantos devocionem quam pretented urber die Richterfüllung von Bersprechzungen, die ihnen seitens der Kommission gemacht waren.

aus auserlesenen und aufgeklärten Männern, soviel man das in dieser Periode<sup>1</sup>) sein konnte, "der Unabhängigkeit unter den schwierigsten Vershältnissen ermangelte; die Ereignisse waren stärker als ihre Festigkeit" oder als ihr Wille. Im besten Fall konnte sie es Philipp gegenüber zu einem halben Willen bringen. Philipp aber hatte einen ganzen.

War so Philipps Wille bei der päpstlichen Kommission schon in Hinsicht auf deren Subjekte genügend gewahrt, so war er es noch mehr in Betreff ihrer Objekte. Schon daß die Kommission überhaupt ihre Aufgabe, durch eigenes Verhör Zeugnisse gegen oder für den Orden zu gewinnen, anfangen konnte, hing, da die zu Verhörenden sich sämtlich, mittel= bar ober unmittelbar, in den Händen von des Königs Leuten befanden, von Philipp ab. Wie sehr? Dafür muß man die Protokolle bei Michclet nachlesen. Es überkommt einen förmliches Mitleid, wenn man sieht, wie da die Kommission eine Zeit lang geradezu aufs Trockene gesetzt ist, weil ihr die königliche Mitwirkung fehlt: wie sie, nachdem sie seit dem 7. August 1309 sich auf Grund der ihr zugesandten päpstlichen Bullen, vor alleni ber Bulle "Faciens misericordiam", konstituiert und in den folgenden Tagen durch Anschlag am päpstlichen Schloß in Poitiers, sowie durch beeidigte Boten an die 9°) erzbischöflichen Sitze Frankreichs, Sens, Rheims, Tours, Rouen, Lyon, Borbeaux, Bourges, Auch und Narbonne, sämtliche Templer auf ben 12. November besselben Jahrs zur Verteidigung, sei es in eigener Person ober durch Prokuratoren, vorgeladen hatte, von dem besagten 12. November an Tag um Tag vergeblich wartet, daß jemand vor ihr erscheine und so nicht weniger als sechsmal allemal auf den fol= genden Tag ihre Vorladungen wiederholt, um dann stets unverrichteter Dinge nach Hause zu gehen; wie sie endlich, nachdem sie bis zum 18. No= vember lediglich keine Antwort erhalten, an diesem Tage es wagt, den Bischof von Paris, der sie bis dahin einfach ignoriert hatte, um Beschleunigung seiner Antwort zu bitten, indem sie in ihrem Schreiben betont offenbar um den Bischof zu beruhigen darüber, daß sie nicht in dessen Sphäre eingreifen wolle — daß ihr Auftrag ja nicht gegen die Personen im einzelnen, sondern nur gegen den Orden als solchen sich richte und daß ja niemand gezwungen sei, zu erscheinen, sondern nur Freiwillige sich stellen sollten; und wie bann, nachbem endlich laut Erklärung vom 28. November, dem Termin des letten Aufschubs, der Bischof von Paris sich herbeigelassen hatte, wenigstens die Großwürdenträger des Ordens und

<sup>1)</sup> Allzwiel bürsen wir uns unter solcher Aufgeklärtheit nicht rorstellen: vgl. so bie immer wiederkehrende Nachstrage der Kommission nach Sicis' abenteuerlichem "Rops" (Tabelle XV Nr. 122) vgl. Nr. 176, 218 und 219. — 2) Havem. p. 228 zählt nur 8 auf, indem er Tours vergißt.

eine Anzahl anderer Templer, die in Paris gefangen saßen, mit der Vorladung bekannt zu machen und daraufhin bis zum 28. November eine Reihe von Templern, gegen zwei Dutend, sich gemelbet und zum Teil sehr bemerkenswerte Außerungen abgegeben hatten 1), an diesem 28. No: vember 1309 sich die Kommission gezwungen sieht, die ganze Vorladung auf das folgende Frühjahr, vom Tag nach Mariä Reinigung an (3. Februar 1310) zu vertagen, da, wie die Antworten der Prälaten zeigten, sich diese zum großen Teil nicht bemüßigt gesehen hatten, die Vorladung der päpstlichen Kommission auch wirklich überall, besonders an den Orten, wo Templer interniert waren, ergehen zu lassen. Daß es im folgenden Jahr, von dem bezeichneten Termin an, nicht ebenso erging, wodurch die Kom= mission gezwungen gewesen wäre, ihr Mandat unverrichteter Dinge zurück= zugeben, verdankte sie offenbar nur den Begleitschreiben Philipps des Schönen, wodurch dieser seine Gefängniswärter anwies, den bischöflichen Offizialen in die Gefängnisse der Templer zur Mitteilung der Citation Einlaß zu gewähren, und seinen Beamten Befehl gab, diejenigen Templer, die sich freiwillig zur Verteidigung des Ordens erbieten, unter sicherer Bedeckung, vorsichtig und gesondert, um alle Konspirationen und gegenseitigen Abmachungen zu verhindern, nach Paris zu schicken. Anregung hin mußten die mit Oberaufsicht der Templer (zunächst in den Erzbistümern Sens, Rheims und Rouen) beauftragten Ritter Johann von Jamville und Philipp Vohet, Propst von Poitiers, den Gefängniswärtern in Orleans schreiben, der Verlesung der Vorladung und Abführung nach Paris, falls der Bischof von Orleans dies begehre, kein Hindernis in den Weg zu legen 2).

Offenbar war um diese Zeit Philipps Mißtrauen, mit dem er ansfänglich der ganzen Sache gegenübergestanden war und auf welches wohl auch die im Auftrag des königlichen Ritters Wilhelm von Marsilly gesichehene Verhaftung einer Anzahl von (7) Männern, die im Auftrag und Dienst von Ordensgenossen aus Hennegau und Flandern nach Paris gestommen waren, um über die Sache hernach Bericht zu erstatten, durch den Prévôt von Paris (Johannes de Plublaveh) zurückzusühren ist 3),

<sup>1)</sup> Bgl. über diese nachher: cs sind unter ihnen vor allem Molay, Peraud, Gershard de Caux und Ponzard de Gist hervorzuheben. — 2) Mich. I, 52—53, Havem. p. 235. — 3) Ugl. Mich. I, 29—81. Dieselben werden, da sie auf alles Zureden seitens der Rommission erklären, nichts zur Verteidigung des Ordens thun zu wollen, entlassen und dem Prévôt eingeschärst, keinem, der sich zur Berteidigung des Ordens melde, hinderlich zu sein. Nur Peter de Sornah (aus der Diöcese Amiens), der eine Zeit lang dem Orden angehört hatte, aber 14 Tage vor ihrer Verhaftung ausgetreten und slüchtig geworden, nun aber nach Paris gekommen war, um seinen Ledensunterhalt zu suchen, wird als ehemaliger Tempser dem Bischof von Paris zugewiesen. Derselbe

verschwunden und hatte der Erkenntnis Platz gemacht, daß ihm von seiten der Kommission keinerlei ernstliche Störung drohe, vielmehr diese notwendig sei zur rechtsgültigen Hinaussührung der Sache. Zu dieser Einssicht mochten, neben den entsprechenden Versicherungen ihres guten Willens von seiten der Kommission, aus deren Mitte er den Vischof von Bayeux von da au fast ganz wieder für sich verwertet, wesentlich mitgewirkt haben die Verichte seiner Agenten Rogaret und Plasian über die Art, wie es ihnen während jener 8 Tage im Rovember 1309 gelungen war, in den Verlauf der Verhöre einzugreisen. Dieses Eingreisen ist, zumal soweit cs die Person des Großmeisters angeht, allerdings im höchsten Grad beachtenswert, so daß wir einen Augenblick babei verweilen müssen.

Mittwoch den 26. Nov. 1309 wird, nachden am 22. Nov. außer jenen von auswärts gekommenen Templeragenten noch 8 Templer, unter ihnen als erster ein Johannes von Melot 1), vor der Kommission erschienen maren, der Großineister Jakob von Molan durch Johann von Jam= ville und den Propst von Poitiers vorgeführt. Nachdem er seiner Verwunderung Ausdruck gegeben, daß die Kirche einen durch sie bestätigten und mit Vorliebe gepflegten Orben so rasch zu vernichten strebe, da sie boch dem Raiser Friedrich gegenüber 32 Jahre lang zugesehen habe, bis sie zu seiner Absetzung geschritten sei, erbietet er sich trotz seiner Lage 2) und obgleich er der nötigen Kenntnisse wie Besonnenheit ermangle, doch nach Möglichkeit zur Verteidigung des Ordens, da er sonst für einen ver= worfenen Feigling gehalten werden könnte, wenn er für den Orden, von dem er so viel Ehren und Wohlthaten genoffen habe, nicht einträte; bittet aber, da es sein Verlangen sei, daß die Wahrheit vor der ganzen Welt ans Licht komme, Königen, Baronen und Pralaten, obgleich gegenüber diesen seine Ordensgenoffen häufig allzu rücksichtstos in Verteidigung ihrer Rechte

erscheint später (I, 104 und 135) unter ben zur Berteidigung des Ordens bereiten Templern, im Ginklang mit der Versicherung, die er schon hier vor der Kommission auf Tren und Glauben und bei seiner Seelen Seligkeit abgiebt, nichts Schlechtes vom Orden gewußt und gehört zu haben.

<sup>&#</sup>x27;) Dieser ist unbegreislicherweise von manchen Geschichtschreibern bes Templersordens, so Dupun und noch Maillard, mit dem Großmeister selbst infolge der Namensähnlichkeit verwechselt worden. Dazu gehörte, wenn man liest, wie dieser Jean de Melot, aus der Diöcese Besangon, früher 10 Jahre lang Templer, von der Kommission die er gleich P. de Sornan um Rat und Lebensunterhalt bittet, da er mittellos sei, als "valde simplex und seiner Sinne nicht recht mächtig" bezeichnet wird, doch eine ungewöhnliche Oberstächlichkeit, wie sie und zwar nicht von Dupun, wohl aber von Maillard wundernimmt. Dem Delinquenten wird geraten, sich an den Bischof von Paris zu wenden, dem es zustehe, flüchtige Templer innerhalb der Diöcese Paris seltzunehmen. Der werde das nötige verfügen, wie sonst über flüchtige Templer (Mich. 1, 27). — 2) Er besitze kann 4 deniers — ca. 1 1/2 Fres. Bgl. dazu oben p. 262.

gewesen seien, um Rat und Beistand. Die Antwort, welche ihm die Kom= mission gab in Rücksicht auf die Schwierigkeit der Sache und da er niemand als einen dienenden Bruder bei sich hatte, mit dem er Rats pflegen konnte, lautete: Er möge sich diese Berteidigung wohl überlegen und besonders seine früheren Geständnisse gegen den Orden sich vor Augen halten. Sie seien bereit, ihn zur Verteidigung zuzulassen, wenn er barauf beharre, und ihm einen Aufschub zur weiteren Überlegung zu gewähren, gäben ihm aber zu bedenken, daß in Sachen der Häresie nicht nach der gewöhnlichen gesetzlichen Form, sondern nur summarisch und ohne Zulassung von Rechtsbeiständen verfahren werde. Als ihm nun zur "Erleichterung dieser Überlegung 1)" die Kommissäre die betreffenden apostolischen Briefe mit den Geständnissen, die er angeblich vor den päpstlichen Kardinälen in Chinon gemacht haben sollte, vorlasen, da sah man den Großmeister zweimal das Zeichen des Kreuzes vor seinem Antlit schlagen, das höchste Erstaunen über den Inhalt des vorgelesenen Protokolls verraten und schließlich in die Worte ausbrechen, daß "wenn die Herren Kommissäre Männer danach wären, er etwas anderes ihnen erwidern würde?)". Auf die Antwort der Kommission, daß sie nicht dazu da seien, um eine Herausforderung zum Duell anzunehmen, entgegnete der Großmeister, "das habe er nicht gerade gemeint 3)", aber er wünschte, daß die bei Türken und Tataren übliche Sitte auch hier nachgeahmt werden möchte, denn diese schneiden "solch heimtückischen Lügnern 4)" den Kopf ab oder schlißen sie mitten durch auf. "Und hier", wurde ihm von den Kommissären entgegengehalten, "bricht die Kirche den Stab über diejenigen, die sie als Häretiker erkennt, und überliefert die Verstockten dem weltlichen Gerichtshof."

So weit waren die wechselseitigen Erörterungen gediehen, als plößlich der uns wohlbekannte königliche Ritter Wilhelm von Plasian eingreift, der hierher gekommen war, wie im Protokoll extra versichert wird, "nicht auf Seheiß der Herren Kommissäre", um mit dem Großmeister zu reden; und nachdem er abseits mit demselben gesprochen und zwar, wie er behauptete, aus Liebe, schon weil sie beide Ritter seien, und weil, wie er sagte, er sich wohl vorzusehen habe, daß er sich nicht ohne Grund

<sup>1) &</sup>quot;Ut plene deliberare posset" heißt es Mich. I, 33. — 2) "Producendo bis signum crucis coram facie sua et in aliis signis pretendere videbatur se esse valde stupefactum de hiis que continebantur super predicta confessione sua et aliis in litteris apostolicis supradictis, dicens inter alia, quod si dicti domini commissarii fuissent alii quibus liceret hoc audire, ipse diceret aliud". Mich. I, 34. Die übersesung ist in der Hauptsache nach Haven. p. 230, dessen Schilderung des Hergangs hier überhaupt unübertresslich ist, indem er nur wenig fürzt und den Eindruck des Originals wiederzieht. — 3) "Quod non intendebat dicere de hoc." — 4) "Abseindunt caput pervers is inventis."

schabe ober ins Berberben stürze: so erklärte der Großmeister, er sehe wohl ein, daß wenn er nicht reislich sich die Sache überlege, er ums Hand= umdrehen in sein Netz fallen könne, und bittet daher um Aufschub bis zum folgenden Freitag "ad deliberandum super predictis". Dem wird entsprochen mit der Erklärung, daß ihm eine noch längere Frist gewährt würde, falls er wolle.

Diese Überlegung fällt bahin aus!), daß der Großmeister an dem festgesetzten Freitag den 28. November unter Hinweis auf seinen Mangel an gelehrter Bildung erklärt, daß er, da der Papst sich den Spruch über ihn und etliche andere Bürdenträger vorbehalten habe, sich mit der umständlich wiederholten — Bitte begnügen wolle, baldmöglichst vor dem h. Vater vorgelassen zu werden. Doch müsse er zur Entlastung seines Gewissens dreierlei erklären: 1. daß er keinen Orden kenne, der mehr für Ausstattung von Kirchen und Kapellen mit Schmuck und Reliquien thue und wo der Gottesdienst eifriger eingehalten werde, außer in Kathedral= kirchen; 2. keinen Orden, wo niehr Almosen stattfinden, denn in allen Ordenshäusern werde zufolge einer allgemeinen Regel 3mal wöchentlich Almosen verabreicht; 3. keinen Orden und kein Volk, das für die Ver= teidigung des Griftlichen Glaubens williger sein Leben darangesetzt und reichlicher sein Blut vergossen habe und von den Feinden des katholischen Glaubens mehr gefürchtet werde; und wenn der Graf von Artois seiner= zeit bem Großmeister gefolgt hätte, wäre weder er noch andere mit ihm Auf die Einrede der Rommission, daß das alles nicht uingekommen. fromme zum Heil der Seelen, wo es an der Grundlage des katholischen Glaubens fehle, setz Molan sein Glaubensbekenntnis auseinander: daß er durchaus an einen Gott glaube und an die Dreieinigkeit und an das andere, was zum katholischen Glauben gehöre, und daß ein Gott sei und ein Glaube und eine Taufe und eine Kirche, und wenn sich Leib und Seele scheiden, werde sich herausstellen, wer gut und wer bose sei, und jeder die Bahrheit dessen finden, worüber gegenwärtig verhandelt werde.

Wieder greift nun, ein Zeugnis von der wachsamen Oberaussicht, die der König durch seine Organe ausüben ließ, einer der königlichen Hauptsagenten ein und zwar der bekannte Nogaret, Ranzler des Königs seit Niederlegung dieses Amts durch den Erzbischof von Narbonne: dazu gestommen eben in dem Augenblick, wo der Großmeister erklärt hatte, daß er den Orden anderweitig nicht verteidigen wolle. Offenbar um den Einsdruck seines gutkatholischen Bekenntnisses zu verwischen, erinnert er Molay an eine Erzählung in den Chroniken von St. Denis, wonach der Großs

<sup>1)</sup> Mich. I, 42-45.

meister der Templer und andere Ordensobere zur Zeit des Sultans Saladin diesem gehuldigt hätten und dieser selbst auf die Rachricht von einer großen Niederlage der Templer zu jener Zeit öffentlich ihnen die Schuld gegeben habe, weil sie am Lafter der Sodomie leiden und ihren Glauben wie ihre Regel gefälscht hätten. Darüber größtes Erstaunen des Großmeisters, der erklärt, niemals von solchen Dingen gehört zu haben; vielmehr wisse er nur, wie er selbst mit anderen Ordensgenossen als Jüngling nach der Sitte der Jugend nach Krieg gedürstet und deshalb mit andern wider den Großmeister Wilhelm von Beaujeu gemurrt habe, weil er den vom König von England abgeschlossenen Waffenstillstand aufrecht erhalten habe; daß er aber später andrer Meinung geworden sei, warum? haben wir bereits im 1. Kapitel 1) erwähnt. Schließlich bittet er die Kommission und den königlichen Kanzler demütig, dafür Sorge zu tragen, daß er der Messe und andern Gottesdiensten beimohnen und seine Rapelle und Kapläne haben könne. Wie die Kommission dem Wunsche Gewährung versprach und seine Frömmigkeit lobte, ohne ihr doch Glauben zu schenken, vrgl. vorhin p. 390 Ann. 3.

Die Hauptsache an diesen Auftritten, deren sonstige Bedeutung hinsichtlich der Frage nach den Geständnissen Molays bereits besprochen wurde?), ist, daß wir daraus ersehen, auf welche Weise es gelang, den (Großmeister einzuschüchtern und zum Rücktritt von seiner beabsichtigten Berteidigung des Ordens und zur Fortsetzung seines bisherigen Schweigens zu vermögen. Und wie dieser Erfolg gegenüber Molan, deffen Tragweite in der damit besiegelten Separation des Großmeisters von seinen, überall auf seinen Wink zu warten gewohnten, Ordensgenossen liegt, hier deutlich auf die Rechnung der beiden Hauptagenten des Königs zu setzen ist, so waren dieselben, im Berein mit ben königlichen Gefängniswärtern, wohl auch fonft in gleicher Richtung, Abschreckung von ber beabsichtigten Verteidigung, geschäftig, zumal bei ben Häuptern des Ordens. Auf diese Thätigkeit möchten wir so auch, wenn nicht die eigentümliche Erklärung des in seiner zweidentigen Haltung sonst genügend gekennzeichneten Bisitators Hugo de Perauds, der am 22. November erscheint, nur um sich die Kom= missäre "anzusehen", sie zu bitten, bafür Sorge zu tragen, daß bas Ordens= gut nicht verschleubert, sondern für das h. Land erhalten werde, im übrigen aber nur vor dem Papste weiter Rede und Antwort stehen will; noch auch die des nicht viel weniger verdächtigen königlichen Steuereinnehmers der Champagne, des oftgenannten Präzeptors von Lagun-Sec, Raoul de Gifi, der gleichfalls nur die päpstlichen Bevollmächtigten kennen lernen will;

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 228. — 2) Im vorigen Kapitel p. 371 f.

wohl aber teilweise die übrigen Erklärungen vom 22.—28. November 1309 zurücksühren: so besonders die der am 22. November durch Jamville und Vohet vorgeführten Templer, als deren Wortsührer Serhard de Caux sich aufspielt ), und 8 andere, unter denen uns besonders der Koch Peter von Sased, Molays ihm gelassener Diener, aufsällt, der zuletzt unter allen sich ausspricht?).

Alle diese, außer den bereits besprochenen 8) noch 18 andere, erklärten in ihrer überwiegenden Mehrheit, den Orden nicht verteidigen, sondern bei ihren früheren Geständnissen verharren zu wollen: die meisten freilich mit der, den letzteren Zusatz bedenklich abschwächenden, Begründung, daß sie zur Verteidigung wegen ihrer Unwissenheit oder auch — öfters noch — wegen ihrer Armut -- Nicolaus de Cella und Poncius de Bonoeuvre dazu: wegen ihres Gefängnisses — nicht im stande seien. Am bezeichnendsten ist dieses Motiv, warum man bei den früheren Geständnissen verharren wollte und was es damit für eine Bewandtnis hatte, ausgedrückt von Wilhelm Bos= celli, der meinte 1): er sei ein armer Mensch und gesangen und dazu nicht Kleriker, daher könne er den Orden nicht verteidigen; wenn er außer Ge= fangenschaft wäre, wurde er gerne die Wahrheit sagen, wenn er darum befragt würde; unter den jetigen Umständen wolle er nichts sagen, sondern bei seinem Geständnis vor dem Bischof von Paris bleiben, solauge er in Haft sein werde. Roch beutlicher spricht sich in gewisser Hinficht Anno de Barbona aus 5): er sei dreimal gefoltert und ihm dabei Wasser mit Wistbrühe 6) in den Mund gegossen und dann 9 Wochen lang nur auf Waffer und Brot gefett worden; er sei ein armer Mann, ber ben Orden nicht verteidigen könne, so gerne er wollte, aber als Gefangener könne er es nicht; er habe 3 Jahre lang jenseits bes Meers (auf Cypern) bem Großmeister als Kämmerer gebient und wisse weder vom Großmeister noch vom Orben irgend etwas Boses; er wisse nicht, was er thun solle, ba ihm der Leib schmerze und die Seele weine und er so viel Böses um den Orden erlitten habe; somit wolle er weder für noch gegen den Orden etwas anderes aussagen, solange er gefangen sei. Auch diese Reserve läßt Joh. de Torteville i) fallen mit der Erklärung, welche die Zurück= haltung so vieler Templer motiviert: mit Papst und König wolle er nicht

<sup>1)</sup> Wegen ihrer Wichtigkeit und weil sie saft samtlich später noch östers aufstauchen, seien ihre Namen hier angeführt: es waren außer Gerhard de Caux Rayner de Larchant, Priester Reginald de Tremblay, Theodald de Basimont, Radulf de Salicis bus und Nicolaus Cretis. — 2) Ugl. über ihn das Inquisitionsverhör von Paris (Tab. I, Nr. 16, Nich. II, 294). — 3) Nämlich außer Molay, Peraud und Raoul de Gist. — 4) Mich. I, 41. — 5) Nich. I, 40. — 5) "cum cucusa". — 7) Auch de Furno sonst: Nich. I, 41 f.

rechten. Auf die Antwort der Kommission, sie seien nicht Partei, sondern wünschten nur die Wahrheit zu ergründen, und seien Kommissäre des Papstes und nicht des Königs, bemerkt er weiter: den Orben verteibigen verstehe er nicht, da er gefangen sei; somit bleibe er bei seinen Aussagen, nur daß er sein durch die Folter erpreßtes Geständnis von Sobomiterei widerruse, so wie er es schon früher widerrusen habe. Befragt, warum er denn dieses Geständnis gemacht habe, erwidert er, weil er 3 Monate vorher gefoltert worden sei und gefürchtet habe, wieder auf die Folter gesetzt zu werben, mährend er von jener Folterung ein Jahr lang frank gewesen sei. Vollends gründlich wird diese Thätigkeit hinter den Rulissen dann von dem oft genannten Ponzard de Gisi aufgebeckt, dem wir außer der Nachricht von den 36 allein in Paris der Folter erlegenen Templern und der Beschreibung seiner eigenen Tortur nicht nur jenen merkwürdigen, von Philipp de Vohet eingereichten Denunziationszettel'), jondern auch einen andern diese Denunziation gegen den Orden wieder ausgleichenden Zettel verdanken, auf dem er die Namen der hauptsäch= lichsten "treytour" des Ordens, von Schottmüller mit:Glück = maltraiteurs erklärt, aufführt und dafür 4 Hauptfolterer namhaft macht: an ihrer Spite den Mönch Wilhelm Roberts (offenbar = Imbert), , qui les mitovet à geine", bann ben Esquius de Flograc von Béziers, Comprior von Montfaucon<sup>2</sup>), ferner den Bernard Peleti, Prior de Maso de Genois, endlich den Ritter Geraues de Bonzol, der nach Gisors gekommen sei, wo Ponzard offenbar seine Hauptpein durchzumachen hatte. (Brgl. dar. weiter Kap. 2 über die Inquisition.) Besonders beachtenswert ist auch Ponzards Bitte zum Schluß, wegen biefer Erklärungen seine Haft nicht zu verschärfen 3).

Tritt uns so gleich im Beginn von der Thätigkeit der papstlichen Kommission Philipps und seiner Agenten Wirksamkeit in mancherlei Gestalt kaum verhüllt entgegen, so sehlt es auch im Fortgang des Verhörs nicht an Spuren, die den fortgesetzten Einfluß dieser Faktoren durch einc schwer ins Gewicht fallende Thätigkeit hinter den Kulissen verraten. So schimmert dieser Hintergrund deutlich genug durch bei den drei Zeugen ), die am 22. März 1310 behaupten, von nichts Vösem im Orden zu wissen; zwei Tage darauf aber sich wieder melden lassen, um zu erklären, daß sie "aus Dummheit" gelogen hätten; vielmehr sei dassenige wahr,

<sup>1)</sup> Bgl. oben Kap. 1, p. 242. — 2) Auch biesen Ramen hat Schottm. wehl mit Glück erklärt, indem er darin den Henker der Gerichtsstätte von Paris (Montsaucon) heraussindet. — 3) Mich. I, 39. Natürlich versprechen die Kommissäre auch dies; ein Bersprechen, das Ponzard vor dem Flammentod des Konzils von Sens nicht rettete, zu dessen sichersten Opsern er zu gehören scheint. — 4) S. Tab. Nr. 157—159.

was sie vor ihren Vischöfen von Verleugnung und Bespeiung gestanden hätten. Den Grund dieses Umschwungs verrät zwar das Protokoll nicht näher: boch wird es dafür genügen an der Erinnerung, daß es Jamville und Vohet waren, die in der Hauptsache die Auswahl der Zeugen gegen den Orden während dieser ganzen Untersuchung vor der Kommission be= sorgten, indem ihnen die Gefangenen ja so lange Monate und Jahre un= mittelbar unterstellt waren. Und eine ganze Reihe von gelegentlichen Bemerkungen der Protokolle offenbaren, daß sie diesen Beruf fortwährend nicht dahin verstanden, zur Neutralität bei dem ganzen Drama verurteilt. Bas für Mittel und Überrebungskünste sie dabei anwandten, davon haben wir eine Probe in jenem bereits im vorigen Kapitel erwähnten Zettel, den Johannes de Cochiaco mit anderen Mitgefangenen vor seinem Verhör vor dem Bischof von Orleans in Sens erhalten, hat und bei seiner Vorführung den Kommissären übergiebt.\*), wenn auch diese Enthüllung ihrer Machinationen die Herren Aufseher etwas vorsichtiger gemacht haben mag.

Tropdem daß so auch bei der vom Papst veranstalteten Untersuchung bein Willen des Königs genügendes Gewicht gesichert war und seiner Kom= mission nichts ferner lag als ein Vorurteil zu Gunften der Angeklagten, war ihre verhältnismäßige Milde und größere Unparteilichkeit doch hin= reichend, um diesen Teil der Untersuchung zu einer Art Gegenbeweis gegen das bisherige Verfahren zu gestalten. Der Grund bafür liegt nicht bloß in der Abwesenheit jenes ungeheuren Drucks, der bei den vorhergehenden Verhören auf den Angeklagten lastete und für welchen das eine Wort Juquisition ober Folter alles sagt, sonbern zum Teil schon darin, daß wir überhaupt erst von diesem Verhör ein ehrliches Protokoll von den Aussagen der Gefangenen besitzen, während, wie uns Kapitel 2 zeigte, in der Inquisitionspraxis, die für die vorhergehenden Partien maßgebend war, die Regel herrschte, nur die "wichtigeren" Aussagen — und barunter konnte ein Inquisitor nur "Geständnisse" verstehen, nicht Proteste — zu Protokoll zu bringen. Also schon daß wir bei diesem Verhör nicht bloß "Geständnisse", sondern auch Erklärungen für solche Geständnisse und selbst Beschwerden darüber, wie man jene fertig gebracht habe, urkundlich vor uns haben, giebt den Protokollen ber päpstlichen Kommission einen so eigenartigen und unterscheibenden Charakter gegenüber denen der Inquisition. Mehr noch freilich wirkt dazu mit der mit dieser ehrlichen Protokollführung zusammenhängende Wegfall jenes inquisitorischen Drucks, die relative Ungeniertheit, mit der die Ge=

<sup>1)</sup> Bgl. so besonders Nr. 16, 25-27, 38, 62, 89 und 198. — 2) Mich. I, 71, vgl. Havem. p. 237.

fangenen ihren Wünschen, und Beschwerben endlich den ersehnten Ausbruck geben konnten, zumal in der zweiten. Phase des Verhörs, seit durch jenen Erlaß des Königs an seine Seneschalle und Baillis und das dadurch diktierte Schreiben der beiden Oberaufseher an die Gefängniswärter ihres Bezirks die Templer eher sich zu dem Glauben aufschwingen konnten, daß es sich um eine wirkliche unparteiische Untersuchung der Wahrheit handle und auch des Königs Willen dem nicht mehr insgeheim entgegenstehe. wir während jener ersten acht Tage der Untersuchung im Rovember 1309 fast überall, mit wenig Ausnahmen, noch die größte Referve in den Er= flärungen über etwaige Bereitschaft zur Verteidigung des Ordens gefunden, so schwindet diese scheue Zuruckaltung bei den meisten der hier Erst= befragten, als sie vom Februar bes folgenden Jahres, dem neuen Termin, an zum zweitenmal vor der Rommission erscheinen, um sich über ihre Absicht auszulassen. So erklären am 18. Febr. 1310 und den folgenden Tagen von jenen 6, die am 22. Nov. befragt worden waren, nicht weniger als 5 mehr ober weniger rückhaltlos 1) ihre Bereitwilligkeit zur Verteidigung; ebenso von den am 27. Nov. befragten 10 faintliche?) bis auf einen 3), der nur seine Person verteidigen will, und selbst der vorsichtige Gerhard de Caux schließt sich dieser Erklärung an, wenn auch reserviert und mit der eingehenden, von tieferer Einsicht in die Lage zeugenden, Auseinandersetzung, daß in dem Stand, in dem er sich jetzt befinde, boch alles nichts helsen würde, da er ja so nicht Herr seiner selbst sei; aber wenn man ihn in Freiheit und in seine vorigen Güter wieder einsetzen würde, würde er mit Genehmigung von Papst und König gerne auf dem Wege des Rechts vor den Kommissären vorgehen, so daß der Orden keinerlei Schaben davon hätte. So bleiben, da Ponzard de Gifi auch jett wieder zur Verteidigung helfen will nach seinem Vermögen 1), von jenen obengenannten Erstvorgeführten im Rückstand nur der, uns schon von der Inquisition in Paris her als charafterloser Wicht bekannte, Koch bes Großmeisters P. von Safed; der "Receptor Campanie" Raoul de Gisi, der auch jetzt wieder

<sup>1)</sup> Raynaud de Tremblay und Theobald de Basimont (I, 77): "si essent extra carcerem et haberent de quo, libenter"; Rayner de Larchant und Radulph de Salicibus (I, 98): "pro posse suo", während es von Nic. von Troyes cinsach heißt: (I, 78): "vult defendere". — 2) Stephan von Provins, Poncius de Bonoeuvre, Johannes de Cella oder de Seraincourt, Jakob de Vergus oder Verjus, Johannes (oder Philipp, wohl aus Bersehen) de Billa Cerva: "wenn sie außer Gefängnis wären und die Mittel dazu hätten, gerne": Nic. de Cella und Aymo de Barbona: "pro posse suo"; Johannes de Torteville einsach: "vult desendere", Wishelm Bocelle dazu mit dem Bemerken: "wenn er etwas anderes gesagt habe, habe er in seinen Hals hinein gelogen". — 8) Robert de Mella (oder, wie er das andere Mal heißt, Saubert de Malle). Mich. I, 79 s. — 4) Mich. I, 80.

sich nur zu einer höchst zweideutigen Erklärung 1) aufschwingt; dann Peraud, der sich vollends einfach mit Verweisung auf seine frühere Erklärung begnügt. In ähnlichen Worten, nur daß wir sie offenbar in anderem Sinne verstehen dürsen, verweist der Großmeister auf seine Schlußerklärung vom November 1309 zurück, als er am 2. März 1310 noch einmal der Rommission vorgeführt wird: allen Auseinandersetzungen der Rommission, daß es sich jetzt nicht um seine Person, sondern um den Orden handle, gegensüber wiederholt er immer nur das eine Berlangen, baldmöglichst vor den Papst samt den übrigen Oberen, die dieser sich vorbehalten habe, gestellt zu werden. Antwort der Rommission: es sei recht, sie wollen dafür sorgen. Tas ist das letze, was wir von dem unglücklichen Großmeister erfahren bis zu jenem Schlußesselt an dem Tage seiner Hinrichtung, wo er als Mann und Held den früheren Mangel an Nut und offenem Hervortreten, zu dem er sich durch des Königs Agenten hatte bereden lassen, in den Flammen sühnt.

Dieselbe Erklärung, das Verlangen, vor Papft und König gestellt zu werden, die er für gute und gerechte Richter halte, wiederholt ein anderer der Ordensoberen, der Ritter Gottfried de Gonaville, Groß= präzeptor von Poitou und Aquitanien, und bleibt dabei auch auf wieder= holten Zuspruch der Kommission, er könne getrost reden, ohne etwas von üblen Folgen befürchten zu müssen, da sie mit keinerlei Unrecht und Gewalt= thätigkeiten sich abgäben, im Gegenteil solche verhindern würden, falls sie anderweitig versucht werden sollten 2). Dagegen wird der mit Molan wegen gleicher Festigkeit hingerichtete Großpräzeptor der Normandie, Gott= fried de Charnay, der wie Gerhard de Caux am 21. Oft. 3) 1307 die Folter einst bestanden hatte, vor der päpstlichen Kommission nicht genannt. Der britte von den in Chinon verhörten Großpräzeptoren, der von Cypern, Raymband de Caron, kommt überhaupt von jenem Verhör an, wo er an der Spite der Geständnisse figuriert, nicht mehr vor: wahrscheinlich ist der= selbe, der schon beim Verhör in Paris als ein 60jähriger Mann bezeichnet wird, in der Zwischenzeit, wohl an den Folgen seiner Behandlung, ge= storben4).

Benahmen sich somit die Ordensoberen nicht besonders heldenmütig vor der Kommission, was wohl mit ihrer besonderen Bearbeitung von seiten der Agenten des Königs zusammenhing, der mit der Isolierung

<sup>1) &</sup>quot;Wenn er in Freiheit gesett würde, würde er vor die Kommissäre kommen, jo oft sie wollen". — 1) "Si inferri deberent", Wich. I, 88. — 8) S. Tab. I Nr. 17, Wich. I, 295. — 4) Darauf weist wenigstens das Zeugnis von Robert de Germille, dem 95. Zeugen, hin, der ihn als Zeugen bei einer Ausnahme "tune preceptor Cypri" uennt (Mich. I, 562, vgl. Schottm. I, 562).

Ī

P

X

In

---

HI3CH

一台

:: **d** 

11-

13

-79 -2-

It

TI

E

1

€

dieser Oberen einen verhängnisvollen Erfolg bavontrug, so hielt sich dafür das Gros der Ordensangehörigen um so mannhafter. Vor allem wirkte, nachbem einmal dank der Mitwirkung des Königs die Vorladung der Rommission an die entlegensten Orte, wenn auch keineswegs an alle 1), wo Templer in Haft saßen, gebrungen und überall als ein Hoffnungs= schimmer von den, an der Sache des Ordens schon völlig verzweifelnden, Genoffen begrüßt worden war, die Kunde von dem Vorgehen anderer Orbensbrüder und vollends das, trop jener Einschärfung möglichster Absonderung durch den König nicht ganz zu verhindernde, Zusammensein mit andern gleichgesinnten und zur Verteidigung des Orbens entschlossenen Brübern, ermutigend und überall die Geister zu neuer Energie im Wiberstand erweckend. Zwar hatte Philipp, wie wir sahen, seinen Beamten ınöglichste Absonderung zur Vermeidung gegenseitiger Abmachungen dringend Indessen ließ sich diese Vorschrift, wenn ihr auch in der empfohlen. Provinz und unterwegs, wo die Gefangenen mit Ketten geschlossen auf den Wagen dahertransportiert wurden 2), nachgekommen worden sein mag, in Paris bei ber Menge von Gefangenen, die sich in dem bischöflichen Palast, wo die Sitzungen meist abgehalten wurden, oft zusammendrängten, und in den mancherlei Häusern, wo dieselben — meist im Accord, wie es scheint — untergebracht waren, nicht streng durchführen. Inmerhin wurde eine wechselseitige Verständigung zwischen den verschiedenen Quartieren verhindert, worüber sich die Templer in ihren Erklärungen aus Anlaß der Wahl von Prokuratoren bitter beschweren 3). Bei dem Verhör == vor der Kommission selbst wurde es allemal') so gehalten, daß immer == dessen zusammen in einer Kammer warteten, um nach dem Verhör in eine andere Kammer zu gehen. Mochten sie während dieses gemeinsamen = 1 Wartens vor= und nachher nicht ohne Aufsicht sein, so kann doch allen == :11 Spuren nach, die auf mancherlei Verabredungen solcher Gruppen unter T

sid) hinweisen 1), es mit dieser Aufsicht nicht besonders gründlich genommen worden sein, und in jedem Fall wirkte schon der gegenseitige Anblick und die Haltung der Mutigeren unter ihnen auch ohne besondere. Worte und Aussprache auf die gewöhnlichen schwächeren Naturen ermutigend und stärkend; um so mehr, je mehr es nur ber rein sittliche Stachel war, dem solches Zusammenkommen zu gut kommen mußte, d. h. je mehr cs sich für die Templer hierbei nur um furchtloses Bekenntnis der Wahrheit, nicht um künstliche Verabredung einer Unwahrheit handeln konnte. So gewährt es denn einen erhebenden Anblick zu sehen, wie vom 6. Febr. 1310 an (wegen Aberschwemmung und rauher Witterung waren auf den 3. Februar noch keine Antworten von den Prälaten und erst wenige Templer in Person eingetroffen) bis zum 13. März?) bess. J. Scharen von Verteidigern von allen Teilen Frankreichs, eine Gruppe um die andere, eintreffen, um auf die Frage, ob sie zur Verteidigung des Ordens erbötig seien? zu antworten: die meisten mit einem entschiedenen Ja, etliche mit Zusäten, die von tobesmutiger Begeisterung zeugen ("usque ad mortem"), manche freilich auch ängstlicher und reservierter ober wohl gar mit einem Nein erwidernd. Doch ist letteres weitaus der seltenere Fall und überwiegend das einfache "vult" ober "volunt defendere". Der Kürze und Übersicht halber stellen wir auch diese Erklärungen tabellarisch zu= sammen, indem wir besonders hervorzuhebende Antworten anmerkungs= weise geben:

Es antworten von

|                                    | m. m.<br>Ja entsch. res. M.<br>Za Zusätzen |
|------------------------------------|--------------------------------------------|
| 16 am 6. Febr. adducti aus Macon3) | $15^4$ ) 0 0 $1^5$ )                       |
| 33 ,, 7. ,, 6) ,, Diöc. Clermont?) | 33 — — —                                   |
| 6 , 9. , 8) , , , Sens             | . 6 — — —                                  |

<sup>1)</sup> Bgl. bafür unsere Tabellen. — 2) Bezw. bis zum 27. März, an welchem Tage noch ein Nachschub (von 36 Templern) erscheint. — 3) D. h. hier wohl aus ber Seneschaussie. Es sind von den 16 (dar. 1 Priester) 9 aus der Diöcese Autun, 2 aus Langres, 2 aus Lyon, je 1 aus Mâcon, Le Pup und Toul. — 4) Davon 2 "pro posse", die 2 ersten mit dem Bemerken, daß dies nicht für schlechte Punkte oder Perssonen im Orden gelten solle, falls solche vorhanden seien, was aber der erste nicht glaubt, ein dritter bestimmt verneint. — Nur d) der Lotdringer Gerhard aus Diöcese Toul will den Orden nicht verteidigen, da er sehr schlecht sei und viele schlechte Punkte in ihm. — 6) An diesem entsernen sich wegen "Berufung zum König" nicht bloß der Erzbischof v. Nardonne, sondern auch die Bischse von Bayeur und Mende, ebenso nachher "aus dringenden Ursachen" Matth. v. Reapel, so daß nur der Bischof v. Limoges und die Archidiakonen von Trident und Mazuelonne zurücksleiben. — 7) Bgl. für diese das vorige Kapitel! — 6) An diesem und dem solgenden Tag sehlen wieder der Erzbischof und der Bischof von Bayeur, am 10. auch der Archidiakon von Trident.

| •  |             |       |             | •       |               |          | ~4 .7 | m.<br>entjch.<br>Zujäk. | rej.          | m.<br>Nein       |
|----|-------------|-------|-------------|---------|---------------|----------|-------|-------------------------|---------------|------------------|
| 12 | am 9. Febr. | add   | . aus       | Diöc.   | Amiens 1)     |          | 12    | -                       | -             |                  |
| 14 | eod.        | . ,,  | . #         | "       | Paris?)       |          | 10    |                         | 3             | 1                |
| 18 | · r         | . *** | "           | "       | Tours         |          | 93    | ) —                     | 84)           | 1 <sup>5</sup> ) |
| 15 | "           | m     | m           | S. M    | artin bes Ch  | (amps 6) | 157   | ) —                     |               | ·                |
| 7  | " 10. Febr. | "     |             | Diöc.   | Nî mes        |          | 7     | —                       | <del></del> . |                  |
| 10 | eod.        | "     | 111         | Diöc.   | Sens          |          | 107   | ) —                     |               |                  |
| 8  | η .         | **    | "           | Mo n    | t l'héry, D   | . Paris  | 88    | ) —                     | _             |                  |
| 37 | , ,         | n     | "           | Tem     | pel in Paris  |          | 36°   | ) —                     |               | 1 10)            |
| 19 | n           | "     | "           | Ach 11, | D. Paris      |          | 1911  | )                       |               |                  |
| 4  | "12.Fbr.12  | )"    | <b>//</b> · | Corb    | eil, D. Paris | Š        | 4 13  | <b>)</b> — .            |               |                  |

<sup>1)</sup> Diese bitten alle als "gute und gläubige Christen" um die kirchlichen Sakra= mente. — 2) Bon ben 10 3 mit bem Zusatz "soviel sie können", ein anderer "soweit es ihn berühre". Ale ("bebingt" ober) "reserviert" rechnen wir bie Erklärung eines 11. (Bernond de Santoni, Serv. aus der Diöc. Soissons): "er wisse im Orden von nichts als Gutem und verstehe nicht, was bas beißen solle, verteidigen?", sowie eines 12. und 13., die wenigstens "ihre Person" verteibigen wollen, der lettere mit der Motivierung, bag er im Orben nur Gutes gesehen habe, ihn zu verteibigen aber nicht bas Zeng habe, wenn jemand etwas Schlechtes jage ober ein schlechter Mensch sei. Als "Rein" rechnen wir den 14. Reserviertesten, Lambert de Cormeilles, der uns hernach auch richtig wieder als Zeuge (Nr. 54) gegen ben Orben begegnet und sein Motiv bafür wenigstens durchschimmern läßt, wenn er hier erklärt: er verteidige den Orden nicht, wiffe auch nicht wie, ba er nicht Kleriker sei; boch wenn ihm etwas Schlimmes auferlegt würde, werbe er sich verteibigen, wie er könne und wisse. — 2) Diese "soviel sie können und wissen", zum Teil mit bem Busat, "ba sie ben Orben fur gut halten" ober "nichts Schlechtes" in ihm wissen. — 4) "Soviel es sie angehe" (bazu Gaufred de Malmont: "und es vernünftigerweise geschehen könne"), darunter wieder 4 mit bem Bemerken, "ba sie nichts Schlechtes im Orben wissen". — 5) Dieser, Anbreas Beri aus Diöc. Brieur, ift zwar auch zur Berteibigung erbötig, aber nur soweit es ibn angehe, nicht ben Orben. — 6) Auch dies in ober dei Paris ("Parisiensi"). — 7) Zugleich mit ber Bitte um bie firchlichen Sakramente. — 8) Unter ihnen 3 Priester-- 9) Unter ihnen ber nachher besonbers zu nennende Generalprofurator bes Orbens, Beter von Bologna. - 10) Diefer ericheint in Laienkleibung und weigert fich ber Berteibigung, ba er nur 3 Monate im Orben gewesen sei. - 11) Unter ihnen, bie wieber um bie firchlichen Saframente und baneben um Erleichterung ber Baft bitten, befand sich ber nachher gleichfalls noch öfter genannte Rannalb be Provins, Priester aus ber Diöc. Sens. — 12) An biesem wie am folgenden Tag sind wieber Narbonne und Bapeur abwesend, am 13. Febr. auch ber Archibiakon v. Trient; am 14. erscheinen nur die Bischöfe von Menbe und Limoges und herr Matthaus von Reapel; vom 16, an fehlt Narbonne, vom 17. an auch Bayeur bis zum 19. Febr. (incl.) - 13) Mit Bitte um die firchlichen Saframente und Rudgabe ber Orbenstracht.

|                      |    |      |             |   |      | .•  |                          | m.<br>Ja.         | m.<br>entsch.<br>Zusätz. | res. | m.<br>Nein |
|----------------------|----|------|-------------|---|------|-----|--------------------------|-------------------|--------------------------|------|------------|
| 33am12.Febr.add. aus |    |      |             |   | ıdd. | aus | Chaumont, D. Sens        | 33 1)             | <b></b>                  |      |            |
| 7                    | "  | 13.  |             |   | n    | ,,  | (ungenannt)              | 72)               | -                        |      |            |
| 6                    | "  |      | <b>*</b> ** |   | M    | n   | Coflant, D. Paris        | 6                 |                          |      |            |
| 11                   | •  | 14.3 | )"          | ٠ | **   | ,,  | D. Beauvais              | 114)              | (15)                     | "us  | que ad     |
|                      |    | •    |             |   |      |     |                          |                   | m                        | orte | m")        |
| . 9                  | ,, | "    | "           |   | **   | ,,  | Vitry, D. Châlons        | ,                 |                          |      |            |
| 11                   | ** | N    | ,,          |   | "    | "   | Tyers, D. Sens           | $11^{7}$          |                          |      |            |
| 28                   | "  | •    | **          |   | "    | **  | Carcassonne (Seneschall) | 28 <sup>8</sup> ) |                          |      |            |
| 34                   | "  | "    | *           |   | **   | ,,  | D. Sens (und sonsther 9) | 34 <sup>10</sup>  | ·) —                     |      |            |
|                      |    | 16.  |             |   | "    | "   | Dammartin 11), D. Meang  | 14                | -                        |      |            |
| 4                    | 10 | 17.  | K)"         |   | ,,   | "   | D. Auch                  | 4 15              | <b>'</b> )—              |      |            |

<sup>1)</sup> Unter ihnen Therich von Sachsen (ein Ritter aus Magbeburg) und Heinrich ber Deutsche aus Mainz ("Manganensis"), dieser durch Dolmetscher befragt; sämtliche mit berselben Bitte wie die vorigen. — 2) Als Heimat wird für 3 die Diöc. Langres, je für 1 bie Diöc. Amiens, Sens, Tropes und Evreux angegeben. Unter ihnen baten wieber 2 um die firchlichen Sakramente, ber eine, Johannes von Bar f. Aube, mit bem Beifügen, er sei breimal gefoltert und 12 Wochen lang bei Wasser und Brot ge= fessen. — 3) S. p. 404 Note 12. — 4) Unter ihnen ift ber später als 147. Zeuge gegen ben Orben auftretenbe (Mich. II, 61 ff.) Abam be l'Eufer (de Inferno) aus Dioc. Nopen, ber seiner Erklärung beifügt "prout sibi fuit traditus et ipse eum recepit". Danach find wir barauf gefaßt, ihn später einmal über bas andere sich selbst widersprechen zu seben. — 5) Joh. de Chames: nach II, 47 (,,quondam") scheint er bas richtig (wohl am 12. Mai) wahr gemacht zu haben. — 6) Ihnen wäre noch Johannes be Manberchim zuzugählen, ber nach bem Zeugnis ber Wächter tobkrank hatte zurückleiben muffen und nur beshalb nicht vor ber Kommission erscheinen kann (nach I, 365 und 556, wo er als "quondam miles" und Präzeptor von Bermanbois erwähnt wird, muß er balb darauf gestorben sein). — 7) Die Erklärung biefer, die neben ber bringenben Bitte um die kirchlichen Sakramente auch die um Erleichterung ihrer Haft aussprechen, ift besonders beachtenswert, schon weil, wie Jakob be Sacy (aus ber Diocese Tropes) berichtet, in ihrer Diocese 25 Templer ber Folter und ihren Leiben erlegen waren. Dem fügt Bertrand be St. Paul (aus ber Dibc. Bienne) bei, baß er nie die dem Orden zur Last gelegten Kepereien gestanden habe noch gestehen werde, weil es nicht mahr sei, und Gott wurde ein Wunder thun, wenn ber Leib Christi ibnen gereicht wurde und ibn jugleich bie Bestandigen und bie Leugnenben empfingen. -\*) Bon biefen 28 erflärten 6 (bie Ramen f. Dich. I, 70), baß, was fie vor bem Papft gegen ben Orben ausgesagt batten, erlogen sei und fie es hiemit feierlich gurudnehmen. Bgl. ben Prozeg von Poitiers (im vorigen Kapitel), wozu biefe Erklärung eine werte volle Erganzung bilbet. - \*) Bon ben letten 5 ift bie Herkunft aus ber Dioc. Sens nicht ausbrudlich bezeugt. - 10) hier ift außer bem bereits besprochenen Ginschüchtes rungszettel ber Oberaufseher Bohet und Jamville, überreicht von Joh. be Cociaco, zu beachten die öfters (von 14 Templern) ausgesprochene Bitte um ben Rat bes Groß= meisters, die uns in die Ratlosigkeit ber Templer infolge ber Trennung von ihren Oberen einen Blid thun läßt. — 11) de castro divi Martini Meld. dioc. — 18) Darunter 2,

```
m.
                                                  m.
                                                      entich. rei.
                                                  In Zusäte.
                                                 12')
12am17. Febr. add. aus Toulouse
                     Crêvecoeur, D. Meaux
                                                 18^{2}) —
18 " " . "
                                                 16^3) — 10^4) 3^3)
29 " "
                     Poitiers
                                                   8 (4 nusque ad
                  " Crepy, D. Senlis
 8 " "
                                                        mortem"6)
23 "18. "
                     dem Tempel?) in Paris
                                                  17
                                                            13<sup>8</sup>) 8<sup>9</sup>)
15 ,, 19. ,,
                                                             111) 110
 3 ,, 20. ,,
                     dem Tempel in Paris
                                                       viel als Rein 12)
 6 "23. "
                     Moissac, D. Cahors
                                                   6
                     Trappes, D. Paris
13 ,, ,,
                                                  21 15) (2 "usque ad
21 ,,25. ,,
                     Jamville, D. Orléans
                                                          mortem")
57 ,, 26. ,,
                     Gisors, D. Rouen
                                                        (1 ,,usque ad_
                                                  57
                                                        mortem" 16)
13 ,, 27. ,,
                                                  13
                     Vernon, D. Rouen
```

1) Bezeichnenberweise bitten biese außer um die Sakramente besonders wieder um Erleichterung ihrer Haft. Von ihnen haben wir Bernhard de Bado bereite im 2. Rapitel (p. 261) wegen ber besonbers jürchterlichen Folter, beren Beweise er der Kommission vorlegt, kennen gelernt. Tropbem ift auch er, wie sämtliche seiner Ge= noffen, zur Berteibigung bereit. - 2) Mit ber Bitte um bie Saframente. - 1) Dar= unter Joh. v. Hennegau und 2 andere "nach ihrem Können". — 4) Einer, Stephau be Lamon, D. Limoges, weigert sich ber Berteibigung, solange er in Saft sei, aber, wenn er frei wäre, "nach seinem Können"; 9 berufen sich auf ben Großmeister und die Oberen überhaupt, benen sie bie Berteibigung überlassen, zum Teil weil sie selbst zu arm bazu seien. — 3) Zu ihnen ist gerechnet ber (aus bem vorigen Kapitel bekannte) joon vor dem Papst verhörte Aubebert de la Porte, der den Rat bes Groß= meistere begehrt, zu bessen Besehl er stehe. Ebenso ift schon vor dem Papft gestanden und will bei biefer Aussage bleiben Aymerich Chamerlent aus D. Limoges; birekt ber Berteibigung bes Orbens weigert sich nur Joh. le Bergenhaus aus D. Langres, ber in Laientracht erscheint, "ba er ben Orben icon gut 1 Jahr vor ber allgemeinen Berhaftung um eines Weibes willen verlaffen habe". - 6) Belder Bufat übrigens 2 von ihnen nicht hinbert, spater als Zeugen gegen ben Orben aufzutreten, nämlich nicht nur Nic. von Compiegne (Nr. 121), sonbern auch Rabulph von Tavernay, falls er identisch ist mit Theobald von Tavernay (Nr. 25), was nach Mich. II, 114 kaum zu bezweifeln ift. Rur ein Dritter, Matheus be Tabula, ber nach I, 380 schon 1307 vor ber Inquisition in Paris gestanben batte, spater aber nicht mehr genaunt wird, scheint jenes Wort mahr gemacht zu haben. — 7) Bon biesen haben wir icon vorbin biejenigen besprochen, die bereits im Nov. 1809 vor der Kommission aufgetreten waren.

Im März haben wir nur noch 3 berartige Erklärungen: einmal am 2. März die Schlußerklärung von Molay und von 4 andern, die in ihrem jetigen Stand den Orden weder verteidigen können noch wollen 1); am Freitag den 13. März außer den Erklärungen von Gonaville und Peraud 2) noch die von 15 Templern aus Bourges, fämtlich dis auf einen zur Verteidigung bereit und die Sakramente begehrend; und endlich am 27. März, nachdem inzwischen bereits mit Verlesung der Anklageakte ein weiterer Schritt geschehen war, noch 32 weitere aus der Diöcese Bourges, die ebenso die kirchlichen Sakramente begehren, und 4 aus der Diöcese Tarbes, sämtlich zur Verteidigung, zum Teil mit Zusätzen 3), erbötig.

Fassen wir alles zusammen, so erscheinen im ganzen vom 6. Febr. bis 27. März 1310 632, mit dem Nachschub vom 2. Mai d) und den zwei (p. 410 genannten) zwischen hinein vorgeführten Templern aber insgesamt 663 (oder nach Abzug der 3 Ordensoberen, der beiden Gist und Gershards de Caux: 657 d) Ordensgenossen vor der Kommission. Bon diesen erklären sich (601 oder, mit Molay und Ponzard) 603 unbedingt, (35 oder wieder mit Beirechnung von Gonaville und Gerhard de Caux) 37 weitere bedingt 6) und nur 22 (darunter Perand und Raoul de Sist, auch

<sup>— °) &</sup>quot;Wenn sie frei wären". — °) 2 bavon wollen nur für ihre Person, 6, bie simtlich nur 28 Tage bis ein Vierteljahr im Orben gewesen waren, überhaupt nicht den Orben verteibigen. — 1°) Nämlich Ponzard de Gisi, 11) Gerhard de Caur, 12) Raoul de Gisi. — 18) Manche wieder mit Vitte um die Sakramente. — 14) Dieser, weil er nur 2 Monate im Orden gewesen sei und daher nichts wissen könne. — 15) Alle mit der Vitte um die Sakramente. — 16), quia voledat salvare animam suam".

<sup>1)</sup> Es sind der Schapmeister Joh. de Turno; der Almosenpfleger Wilh. de Artes blay; bagn Philipp Agat und Balbuin von St. Just: alle 4 später als Zeugen gegen ben Orben auftretenb, worauf wir nach biefer Erklärung gefaßt finb. — 2) S. oben. - \*) So wollen 2 ben Orben als "einen guten gesetzlichen" verteibigen, einer, ber Priester Johannes Roberti, erklärt: "Daß er viele im Beichtstuhl verhört und nie jene Repereien vernommen habe". — 4) S. p. 426 Anm. 8. — 5) Lea (III, 292) rechnet bis 2. Mai nur 574 zur Verteidigung erschienene Templer, Havemann, der jedoch überhaupt hier nicht genau sein will, bringt, wenn man nachrechnet, bis 31. Marg nur 560 Templer ins= gesamt heraus. Das außerorbentliche Überwiegen ber norbfrangofischen Diöcesen mag neben ben ichon in ber Statistit p. 94 ff. gestreiften Gründen teilweise auch ben Schriften ber beiden Oberauffeber Philipp und Bobet, beren Wirfungefreis junachft auf die 3 Provinzen Sens, Rheims und Rouen beschränkt mar, juguidreiben fein. Daneben wirfte gewiß bie weite Entfernung und bie im Guben besonders fraftig gehandhabte Folter nicht wenig zu jenem Ergebnis mit. Daß bas norbfranzösische Element von Saufe ans weit überwog, wird aber burch alle biese Erwägungen noch lange nicht umgeftogen. -6) Darunter 8 aus Le Mans am 2. Mai Borgeführte, Die, "wenn sie in Freiheit gejest wurden", zur Berteibigung bes Orbens gegen jedermann, außer gegen Papft und Konig, bereit find.

R. be Bassignac 1) gercchnet) weigern sich der Verteidigung oder wollen diese nur für ihre Person übernehmen. Bringt man lettere in Abzug und stellt dann zahlenmäßig diesenigen, die sich vor der Rommission zur Verteidigung meldeten, denen, die sich hernach hier als Zeugen "contra ordinem" gebrauchen ließen, gegenüber, so haben wir 640 gegenüber 209°), somit über dreimal so viel Zeugen für als gegen den Orden. Und dabei ist immer noch zu bedenken, daß von den letteren viele, gegen die Hälfte 3), zuvor als Zeugen sür den Orden sich gemeldet hatten, die, auch wenn man sie, um ganz unparteissch zu sein, hüben wie drüben abzöge, doch nur das Verhältnis noch viel günstiger zu Gunsten der Verteidiger der Ordensunschuld gestalten würden (556 pro gegenüber c. 125 "contra 4) ordinem").

Wie sehr das Zusammensein den Mut der Templer hob und die sonstige Scheu in Aussprache ihrer natürlichen Empsindungen ihnen benahm, das zeigt dann vollends deutlich die Versammlung im bischöfzlichen Garten vom 28. März. An diesem Samstag wurde, nachdem auch die letzten aus Tarbes Herbeigeführten sich über ihre Bereitwilligkeit zur Verteidigung erklärt hatten, und nachdem schon 14 Tage zuvor in Abwesenheit des Erzbischofs von Narbonne einer Auswahl von 90<sup>5</sup>) zur Verteidigung erbötigen Templern die Anklagepunkte verlesen worden waren, der ganze Hause der zur Verteidigung erschienenen<sup>6</sup>), soweit nicht etwa besondere Umstände oder, wie die nachherigen Beschwerden zeigen, einzelne Ausseher am Erscheinen verhinderten<sup>7</sup>), im bischöflichen Garten in Paris versammelt, um die Verlesung der 127 Anklageartikel entgegenzunehmen. Als nun nach der lateinischen Verlesung die Kommission wie 14 Tage

<sup>1)</sup> S. p. 410. — 2) Da unter ben 232 auch 5 nichttemplerische Zeugen sich besinden (Mr. 1, 2, 4, 122 und 202), 1 vor bem Berhör einfach zurückgestellt wird (Nr. 10, wegen seiner Weigerung, über das in Poitiers Berhörte noch einmal befragt zu werben), 17 aber ihre Aussagen zurücknehmen bezw. so zu rechnen find. — 3) Rach unserer Bahlung kommen jebenfalls 84 heraus. Möglich, bag eine noch grundlichere Untersuchung ber Ramen — bieselben kommen bei Michelet vielfach in sehr verschiebener Form vor, wie ichon Schottmüller flagt - noch mehr ergabe. - 4) Diejenigen Geichichtschreiber bes Orbens, bie seine Schuld behauptet haben, pflegten meift nur lettere Beugniffe, bie freilich bei Dichelet ben größeren Raum einnehmen, ju gablen. Rechts wegen fallt ber Nachbrud auf ben ersten Teil biefer Untersuchung, in welchem die Hauptsache biese Erklärungen betr. die Berteibigung sind. Warum ber zweite Teil gegen biese Zeugnisse kein Gegengewicht bilben kann, vgl. nachher. — 5) Lavocat gablt 89, es sind aber 90, und zwar aus ben verschiebenften Diöcesen entnommen, nur Paris war so gut wie gar nicht vertreten. — 6) Havemann gahlt 544, Lea 548, nach unserer wiederholten Zählung sind es 549. — 7) So erklären dies am 6. April 1310 6 bei Gogwin von Brabant Ginquartierte (trot ihrer Bereitwilligkeit zur Berteibigung nicht zur Versammlung im Garten beigezogen worden zu sein).

zuvor die Artikel in der Umgangssprache auseinander setzen lassen wollte, da schrien ihnen die Gesangenen entgegen, "man habe genug an der lakeinischen Berlesung und es liege ihnen nichts daran, daß solche Schändslichkeiten, die durchweg alle verlogen seien und die man nicht in den Mund nehmen könne, auch noch in der Muttersprache ihnen auseinander gesetzt würden ")". Da nun, wie der Augenschein lehrte 2), mit dem ganzen Hausen vor Tumult, der ein ordentliches Hören unmöglich machte, eine richtige Verhandlung wegen der Verteidigung nicht gesührt werden konnte, so machten die Kommissäre den Vorschlag, die Versammlung möge 6 oder 8 oder 10 oder auch nicht Prokuratoren aus ihrer Mitte ernennen und ihnen die nötige Vollmacht zur Führung der Verteidigung überstragen.

Um diesen Vorschlag dreht sich nun der Streit und die Verhandlungen der nächsten 14 Tage, indem die wenigsten Templer Lust hatten, darauf Witterte man doch vielfach in dem ganzen Ansinnen nur eine Falle, fürchtete3), und nach den gemachten Erfahrungen nicht ohne Grund, baß dann auf die betreffenden Vertreter mit den bekannten Mitteln ein= gewirkt und hintendrein doch alles, wozu man sie auf diese Weise bringen würde, den andern und dem Orden zur Last gerechnet werden möchte. Auch war die Frage, wen wählen, bei Leuten, benen ihre monarchischepierarchische Verfassung so durchaus zur andern Natur geworden war, durchaus nicht so einfach. Es trat jett zu Tage, von wie verhängnisvoller Wirkung für die ganze Ordenssache es war, daß es den königlichen Agenten gelungen war, die Ordensoberen durch Vorspiegelungen einer besonderen Gerechtig= keit für sie von ihren Ordensgenossen zu trennen. Es ist fast rührend zu sehen, mit welcher Hartnäckigkeit und nicht zu bemeisternder Zähigkeit die Templer nach ihrem Großmeister und ihren sonstigen Oberen verlangen und, da ihnen erwidert wird, daß der Großmeister sich damit begnügt habe, vor den Papst gestellt zu werden, wie bitter sie über dieses Berlaffen der gemeinsamen Sache von seiten der Oberen sich beklagen. Es ist, wenn man vorher auf so manche Spuren von Disziplinlosigkeit und Partei= treiben im Orden gestoßen ist — Spuren, die wir uns bemüht haben, nicht zu übergehen, sondern möglichst hervorzukehren — in mancher Hin= sicht eine Genugthuung, von diesen Berufungen auf die Oberen, die sie haben, und ohne beren Rat oder Geheiß man nichts thun könne, Kenntnis

<sup>1) &</sup>quot;quod contonti erant de lectura in Latino, et quod non curabant quod tante turpitudines quas asserebant omnino esse falsas et non nominandas vulgariter exponerentur eisdem", Wich. I, 100. — 2) "(ut re ipsa apparebat) per tumultum". — 3) Wie hernoch Colard von Evreur im Namen einer Anzahl von Templern (der 11. bei Leurage) ossen erflärt: Wich. I, 145.

zu nehmen. Man gewinnt den Eindruck, daß doch noch lange nicht alles so morsch und im Auseinanderstreben begriffen war, als man sich jenen Spuren nach die Zustände im Orden vielsach denken könnte.

Abgesehen hievon bieten aber jene Antworten der Templer diesem Anlaß auch sonst eine Fülle von Material, um Aufschluß über die Frage, auf welche Weise man die Gefangenen behandelt und auf welche Art die Zeugnisse gegen den Orden zu stande gekommen sind, zu gewinnen: ein Material, das, wie Schottmüller mit Recht bemerkt, bisher erst sehr ungenügend verwertet worden ist, freilich zur gründlichen Ausnützung fast ein eigenes Rapitel erfordert. So enthält gleich die Antwort der großen Versammlung im Garten, die auf Antrag des General-Prokurators Peter von Bologna und des Präzeptors der großen Komturei von Orleans Renaud von Provins, beide Ordenspriester und mit den Rittern Wilhelm von Chambonnet und Bertrand de Sartiges hier wie hernach vor der Kom= mission auch ferner die Hauptwortführer der Verteidigung, in Form einer schriftlichen Beschwerbe auf den Vorschlag der Prokuratorenwahl eingereicht, wurde, neben der Klage über Vorenthaltung der kirchlichen Sakramente, Wegnahme des Ordensgewands (wenigstens bei vielen) und aller zeitlichen Güter überhaupt einen nachdrücklichen Protest gegen ihre Behand: lung in der Gefangenschaft: "vilissime incarcerati et incatenati" würden sie mit den dringendsten Bedürfnissen aufs notdürftigste versehen, den Sterbenden die Sakramente und den Toten die geweihte Erde ver= weigert. Auch werde keineswegs allen Templern gestattet, zur Verteidigung zu erscheinen, wofür zum Beweis 2, die es wünschten, genannt werden: Matthien de Clichy, aus Paris, und Ritter Renand de Bassignac, aus ber Diöc. Limoges. Endlich bitten sie, als schlichte und ungelehrte Leute 1), um den Beistand von Rechtsgelehrten, vor allem aber darum, mit ihren Oberen, bem Großmeister und ben Großpräzeptoren, ohne beren Ginwilligung sie nichts thun können, Rat wegen der Wahl von Prokuratoren pflegen zu können. Wenn aber der Meister und die Präzeptoren nicht mit ihnen zusammengehen könnten oder wollten, so wollten sie trotzem thun, was ihre Pflicht sei.

Die Antwort der Kommission war, daß der Großmeister mit den andern Großwürdenträgern "in statu quo erant" auf die Verteidigung verzichtet hätten; die Vorführung der 2 genannten Templer<sup>2</sup>) sollte bes fohlen werden; im übrigen aber möge man, da wegen des bevorstehenden

<sup>&#</sup>x27;) "illiterati et simplices". — 2) Bon biesen weigerte sich übrigens Renaud be Bassignac, D. Limoges, ber Berteibigung, erscheint vielmehr als (11.) Zeuge "contru verdinem". Der andere, Mattheus de Stagno, D. Tours, erklärt sich zwar erst zur Berteibigung bereit, überläßt sie dann aber später (am 1. April) auch dem Großmeister.

Ronzils Eile notwendig sei, mit der Wahl der Prokuratoren nicht säumen. Demgemäß wurde am 31. März der Protokollführer Floriamont Dondes dei mit den Notaren beauftragt, die Templer in ihren einzelnen Quartieren aufzusuchen und wegen der Wahl von Prokuratoren sowie hinsichtlich sonskier Wünsche ihre Erklärungen entgegenzunehmen: jedoch wurde schon jetzt den beiden Oberaussehern Jamville und Vohet ausgetragen, die 4 Wortsührer vom Garten neben 9—12 andern der geeignetsten und ausgezeichenetsten Templer sür den folgenden Tag der Kommission vorzusühren; ein Beschluß, durch den jenen 4 bereits thatsächlich die Rolle von Prokuratoren zugewiesen wurde.

Hierauf lief bas endgültige Ergebnis der Verhandlungen mit den einzelnen Gruppen denn auch hinaus. Zwar verweigerten die meisten der= selben zunächst eine eigentliche Wahl: so gleich die 18 Templer, die bei Wilhelm de la Huce im Viertel "de Marché Palu" einquartiert waren, mit denen man den Anfang machte: diese, weil abgesehen davon, daß sie ohne den Großmeister, dem sie Obödienz schuldig seien, nicht handeln können, man auch die ihnen neulich gegebene Zusage, die 4 Wortführer durch Janwille bei den einzelnen Abteilungen herumführen zu lassen, um mit ihnen zu beraten, nicht erfüllt habe. Besonders gründlich motiviert ist die Erklärung, welche von den 75 Templern, die jetzt noch im Tempel saßen, durch den Mund Peters von Bologna abgegeben wurde: indem sie wieder auf den Großmeister verweisen, ohne dessen Mitwissen man keinen derartigen Beschluß fassen könne, wollen sie von der Wahl von Prokuratoren abstehen, dagegen einzeln für sich vor der Kommission erscheinen und den Orden verteidigen, um die Unwahrheit der von Feinden des Ordens geschmiedeten Anschuldigungen, beren Verlogenheit und Schändlichkeit zu zeichnen die Entruftung nicht genug Worte finden kann, zu erhärten. Doch bedürfen sie dazu der Freiheit und der Erlaubnis, entweder perfönlich auf bem Ronzil zu erscheinen oder durch Bevollmäch= tigte sich vertreten zu lassen. Den Ordensbrübern, die jene Anklagen als wahr anerkannt hätten, dürfe dies nicht angerechnet werden, da sie durch die Folter ober, auch wenn sie nicht gefoltert worden seien, die Furcht davor so gesprochen hätten, "quia pena unius est multorum metus"); bei manchen hätten auch Versprechungen, Drohungen und sonstige unlautere Mittel bas= selbe bewirkt. Alles das sei so klar und offenkundig, daß es durch keinerlei Drehung und Wendung verheimlicht werden könne. Daher bitten sie um Gottes Barmherzigkeit willen, daß ihnen Gerechtigkeit zu teil werde, da sie nun schon so lange Zeit ungebührlich und ungerecht unterbrückt worden

<sup>1)</sup> Mich. I, 116.

jeien und noch werden; außerdem bitten sie als gute und gläubige Christen um Darreichung der kirchlichen Sakramente. Dem fügte Peter von Bologna noch für sich bei, als Prokurator des Ordens bei der Kurie werde er sich jederzeit als Vertreter seines Ordens betrachten und denselben nach Kräften verteidigen.

In gleichem Sinn, in der Hauptsache Ablehnung der Wahl von Profuratoren, erklären sich die 13 Templer, die zu St. Martin des Champs saßen 1); ebenso die 14 im Hause des Bischofs von Amiens bei der Pforte St. Marcel, deren Sprecher, Renaud de Provins, seine Berantwortung für den folgenden Tag vor der Kommission in Aussicht-stellt; sowie die 18 beim Grafen von Savoyen Untergebrachten, die vor allem Vereinigung mit andern zur Verteidigung erbötigen Templern verlangen. Von besonderem Interesse ist das ähnliche Verlangen etlicher andern in demselben Quartier sitzenden Templer, deren Mund der Ritter Raymund Wilhelm de Bonca ist: Bereinigung mit Templern. der lingun occitana (Langue d'oc) an einem und bemselben Ort. Man sieht, die beiben Hauptdialekte waren offenbar nicht im stande, sich gegenseitig recht verständlich zu machen<sup>2</sup>). Endlich sprechen sich in gleichem Sinn aus 21 Templer im Haus des Bischofs von Beauvais, ebenso viele beim Prior von Cornay, 12 im Hause der Serena (der Witwe Stephans von Burgund) "in vico Cithare" und 7 in einem Gemach der Abtei St. Genovefa ein= geschlossene Templer: auch sie wollen nur jeder für sich den Orden verteidigen.

Stwas anders äußert sich Mittwoch den 1. April 1310 das Gros der in der Abtei St. Genovesa internierten Templer, 20 an der Zahl. Nachdem sie sich zuerst darüber beklagt, daß das Versprechen, daß die Oberausseher Jamville und Vohet mit etlichen Brüdern bei den einzelnen Abteilungen zur Ermöglichung von Beratschlagung erscheinen sollten, nicht in Ersüllung gegangen sei und das disherige Unterlassen einer Prokurastorenwahl damit begründet hatten, so wollten sie nichtsdestoweniger hiermit den Großpräzeptor von Poiton Gottsried de Gonaville, den Ritter Wilshelm de Chambonnet, Präzeptor "de Blandssio", Wilhelm Bleri, Präzeptor

<sup>1)</sup> Bemerkenswert ist hier auch bas Lob, bas Molan gespendet wird: "anod credebant Magistrum esse bonum, justum, probum, legalem, et mundum ab erroribus ipsi ordini impositis", von benen sie nie vor ihrer Bershaftung gehört haben: Mich. I, 117. Außerdem ist in der Schede, welche diese Templer hernach schriftlich der Kommission überreichten, indem sie dabei den Rat der (3) Wortzsichter begehren (Bertrand de Sartiges sehlt dabei), insbesondere noch beachtenswert die Bitte um Erhöhung der zu kleinen Taggelder. — 2) Ober sollte es sich auch bier um Parteiungen handeln? Schwerlich.

von Chantisson, den Präzeptor von Brutière-Raspit Petrus Maliani, den von Aucène P. de Longni und den Bruder Elias Aymerich aus der Diöcese Limoges zu Prokuratoren behufs Verständigung mit andern Brüdern bestellt haben. Dabei überreicht Elias Anmerich in seinem und seiner An= hänger Ramen einen Zettel, enthaltend ein langes 1), von ihm verfaßtes Gebet mit viel grammatikalischen Schnitzern, um deren Verbesserung er bittet, in dem er dem dreieinigen Gott und der Jungfrau Maria ihre Not klagt und sie um Hilfe anfleht, ein Gebet, das nicht bloß kirchlich, sondern wahrhaft religiös gehalten ein Beispiel ist für das Wort: "Not lehrt beten". Bemerkenswert ist dabei neben der Anrufung der Jung= frau Maria, die wieder und wieder um Hilfe gebeten wird, vor allem die Berufung auf den h. Bernhard, auch den h. Ludwig von Frankreich, Philipps Ahnherrn, den Gott so besonders gesegnet habe; außerdem wird Gott besonders bei dem Apostel Johannes, dem Schutpatron des Ordens", und dem h. Georg angerufen. Das Ganze trägt den Stempel durchaus echter mittelalterlich-katholischer Frömmigkeit.

Indessen erschien, kaum daß der Protokollführer mit seinen Begleitern wieder bei der Kommission zur Berichterstattung angelangt war, vor dieser eine Vertretung der Templer, bestehend aus 6 Männern (neben den 4 meist genannten Matthäus von Clichy und Robert von Bigier), in deren Namen Ren. de Provins Protest einlegt bagegen, daß ohne den Großmeister und Konvent weiter vorgegangen werbe. Daher verlangen sie, daß der Großmeister und die Großpräzeptoren von Francien, Aqui= tanien, Cypern und der Normandie der Aufsicht der Beamten des Königs gegen den wie gegen den Papst man nichts gesagt haben wolle 3) — ent= zogen und der Kirche zur Überwachung anvertraut werden, da man wisse, daß die Genannten nur durch Furcht, Verführung und falsche sprechungen abgehalten würden, an der Verteidigung teilzunehmen. bitten um die zur Führung eines ordentlichen Rechtsprozesses, namentlich zur Bezahlung von richtigen Rechtsgelehrten, erforderlichen Mittel; ferner um volle Sicherheit für die Prokuratoren und dagegen um Festnehmung jolder Ordensbrüber, bienach Ablegung bes Ordensgewands frei umhermandelten, bis sich ergebe, ob dieselben mahres oder falsches Zeugnis abgelegt hätten. Sodann sollen alle und vor allem Priester, die Templern in ihrer Todesstunde beigestanden und ihre lette Beichte ver=

<sup>1)</sup> Mich. I, 120—127. — 2) Nebenbei ist die Anrusung bieses Fürsprechers in dem ganzen Zusammenhang wieder ein Beweis, wie durchaus widersinnig die Behauptung von einer Beförderung der Neigung zur Häresie durch die Vorliebe sür dleses Evangeslium ist. Das Gegenteil ist wahr. — 2) Man beachte diese immer wiederkehrende Borsicht!

nommen hätten, vernommen werden, ob ihr Zeugnis für oder gegen den Orden gelautet habe <sup>1</sup>). Endlich wird gegen das ganze Verfahren potestiert und ein geregeltes Vorgehen verlangt, wobei entweder der Weg der accusatio oder den un ciatio oder der öffentlichen Anklage (officio judicis) einzuschlagen sei. Wolle man den ersteren Weg, so müsse ein Ankläger auftreten und Bürgschaft stellen. Würde man den durch denunciatio wählen, so sei ein solcher nicht anzuhören, weil er vorher den Weg brüderlicher Ermahnung hätte betreten müssen, was er nicht gethan habe. Wenn sie aber ex officio vorgehen wollten, so behalte man sich die Bersteidigung im ordentlichen Rechtsgang vor<sup>2</sup>). — Man sieht, der Versaffer (Renaud de Provins) war in dem Rechte seiner Zeit wohl bewandert. Unr aber eben von dem Rechtsweg, um den es sich hier handelte und der im Keherprozeß galt, dem Inquisitionsversahren, hatte er keine Uhnung.

Nachdem hierauf die Kommission auch noch den vorhin erwähnten Zettel der Templer von St. Martin des Champs entgegengenommen hat, so beschließt sie, am übernächsten Tag, Freitag, wiederzukommen, während indes die Protokollführer ihren Sang fortsetzen sollen.

Von den so am Nachmittag dieses Mittwochs und am folgenden Donnerstag vernommenen Abteilungen erklären zuerst im Hause des Abts von Lagny 11 Templer, daß sie zwar ohne den Rat ihrer Oberen nichts thun, aber für den Notfall als Prokuratoren aus ihrer Mitte Joh. Lozon, Peter von Landres, Lorenz von Provins und Bernhard von St. Paul auf: stellen wollen. Von ihnen sei keiner weder durch Folter noch durch Versprechungen zu Geständnissen vermocht worden. 2 andre noch an diesem Nachmittag befragte Gruppen (11 im Hause "de Leuragie in vico de Calino" und 47 im Hause Richards "de Spoliis" im Templerviertel) jowie 3 vom folgenden Tag (12 in der Abtei St. Magloir, 10 im Haus des Nicolaus Hondree im Dominikanerviertel und 30 bei Johannes le Grant bei ber Brücke St. Eustache) erklärten sich gegen die Wahl von Prokuratoren, bitten aber teilweise um den Rat andrer Brüder und eines Rechtsgelehrten wie um die kirchlichen Sakramente nnd ein ehrliches Begräbnis in geweihter Erbe im Fall bes Tobes als gute Christen. bitten um die kirchlichen Sakramente 7 andere, im letztangegebenen Quartier, die am Samstag trot ihres Wunsches nicht dabei gewesen, aber zur Verteidigung des Ordens bereit seien.

<sup>1)</sup> Ein Beispiel hiefür haben wir an bem 202. Zeugen, dem Dominikaners Anquisitor Peter be Palude, Baccal. in theol., der zeigt, wie recht bie Templer hatten, wenn sie auf solche Zeugnisse verwiesen. — 2) Mich. I, 126—128.

Als Grund dafür, daß man vor der Wahl von Profuratoren so sehr zurückschreckte, führen 13 Templer (im Hans von Ocrea "versus crucem du Tirol") an, daß ihnen "dafür die Folter zu teil werden würde2). 7 andere bei Robert Amidei "im Schweinemarkt= viertel", die alle die Verlogenheit jener Artikel und die Unbescholtenheit bes Ordens beteuern und diesen, jeder einzeln, zu verteidigen bereit sind, wollen doch keine Prokuratoren ohne die andern wählen, weil diese "ja doch keinen Wert hätten" 3). Radulph von Tavernay (de Taverniaco) setzt hin= zu, er habe mehrere Brüber in ben Orden aufnehmen sehen und jedesmal habe der Aufnehmende gesagt: "Im Namen der h. Dreieinigkeit, des Vaters, Sohnes und des h. Geistes, der seligen Maria und aller Heiligen, nehme ich dich auf." Damit stimmen die andern überein. von jeder Kammer einer, miteinander vor der Kommission vorgelassen würden, dann würden und könnten sie miteinander über die nötigen Schritte beraten. Andernfalls möchte man doch wenigstensteinen von ihnen mit Ren. de Provins reden und mit ihm beraten lassen. Lettere Bitte tragen auch 13 Templer bei Blavot am Thor St. Antoine vor. Diese führen, ein Zeugnis von ihrer Einsicht in die Lage, gegen die Wahl von Profuratoren außerdem an, daß (abgesehen bavon, daß sie ohne den Großineister eine solche Wahl nicht treffen können) auf der Gegenseite gegen die Templer Papst und König stehen, mit benen sie auf keinen Fall streiten Zum Schluß bitten sie inständig auf den Knieen mit gerungenen Händen um die kirchlichen Sakramente.

Dieselbe Bitte, um die Sakramente, tragen (in der Nähe gleichfalls am Thor von St. Antoine) bei Wilh. de Marcilly 9 Templer vor, die auch ohne den Großmeister nichts vornehmen wollen, aber den Orden aufs wärmste verteidigen. Ganz ähnlich 7 Templer bei Johannes de Chamin in der Rue de la Porte Baudoyer: sie haben der Kommission nichts zu schreiben, haben nur Gutes im Orden gesehen. In derselben Straße beim Abt de Tironio erklären 8 Templer: sie haben als Laien und einsache Leute keine Prokuratoren aufgestellt, sondern wollen an der Abmachung vom Samstag sesthalten. Über Verlezung dieser Abmachung, daß man Peter von Bologna und Renaud von Provins zu ihnen schicken sollte, beschweren sich wieder zwei größere Gruppen: 27 Templer beim Abt von Prullais (in der Straße de la Mortellerie), die dazu um Rückgabe ihrer Ordensgewänder und um einen Kaplan zur Celebrierung der

<sup>&#</sup>x27;) Nach Lavbcat p. 264 = Tiroir, in der Rue St. Christophe. — '), Quando pouedantur in jainis si procuratores constituere voledant": Mich. I, 134. Wahrscheinlich liegt eine berartige Drohung oder Andeutung der Gefängnisaufseher wieder zu Grund. — '), videdatur eis quod non valeret": ibid.

Messe bitten, den sie im Notsall von ihrem geringen Taggeld bestreiten wollen; und 28 bei Joh. Rossiau bei der Johanneskirche auf dem Grève-platz: diese neben den kirchlichen Sakramenten zugleich um Ermöglichung der Verständigung untereinander bittend, da sie in zwei Partien in demsselben Hause eingesperrt seien.

An dem festgesetzten Sitzungstag ber Kommission, dem folgenden Freitag (3. April), traten 14 Templer 1) als Vertreter von 99 andern in 8 Häufern vor die Kommission, der Johannes von Montropal eine Schrift in französischer Sprache überreichte, die zu den bemerkenswertesten Erklärungen dieses ganzen Prozesses gehört. In derselben wird zuerst die statutenmäßige Aufnahme in den Orden gemäß den Sazungen des römisch=katholischen Glaubens behauptet und dafür zum Beweis auf das überall in der Welt gleiche und zu keiner Zeit veränderte Statuten= buch, die Aussagen der zu andern Orden Übergetretenen und die Geständ= nisse der im Kerker Berstorbenen hingewiesen. Dann wird der streng firchliche Charafter und Wandel des Ordens und seiner Genossen zu be=benken gegeben, wie er in ihrem regelmäßigen Fasten (zweimal jährlich je 40 Tage), Beichten (in Ermangelung von Orbenspriestern auch bei Weltgeistlichen) und Kommunionempfang (dreimal jährlich), sowie in ihren kirch= lichen Gebäuden, wo überall der Hauptaltar der Jungfrau Maria, der Patronin des Ordens, gehöre, und in ihrer Festseier, zumal am Karfreitag, zu Tage trete. Dies wie die anständige Abhaltung der Kapitel, meist mit der Predigt eines Bischofs oder eines Dominikaners und Franzis= kaners eröffnet, müßten selbst ausgetretene und abtrünnige Brüder erhärten. Ihre Kapläne, die nach den Satzungen der Kirche lebten und deren Diener seien, hätten sie durch Privileg des Papstes. Ferner wurden die Regel= mäßigkeit und Reichlichkeit der Almosen, das sonntägliche Hören der Messe, die festtäglichen Prozessionen in ihren Kirchen betont, besonders aber auf die harten Bußen, denen sich so mancher abtrünnige Bruder behufs Wieder= aufnahme in den Orden unterworfen und die sich nicht mit wirklicher Schlechtigkeit des Ordens vertragen, verwiesen, sowie auf die Bischöfe und Erzbischöfe, Kämmerer des Papstes und Schatmeister, Almosenpfleger

<sup>1)</sup> Raoul v. Compiègne und Joh. v. Fontaineville für die 11 bei Ocrea. Raoul v. Tavernay für die 6 bei Anuard; Rik. des Romains und Dominique v. Berdung für die 7 bei Marcilly; Adam de l'Enfer für die 8 bei Ric. Ordeas; Joh. de Balsbellant für die 6 bei Johs. de Chamis; Ritter Wilh. de Foix, Joh. v. Montroyal, Ber. Charvière und Johs. de Bellefaye für die 39 bei Rich. de Spoliis; Ritter Wilh. v. Sornay für die 12 bei Blavot; Egidius de Parbona und Ric. Versequin für die 10 in der Abtei St. Magloire: somit sind es nur 14, nicht, wie Havem. p. 245 ans giebt, 15. Mich. I, 139—140.

und andere Beamte des Königs, die aus dem Orden hervorgegangen, wie auf die Karmeliter, Minoriten, Trinitarier, Priester und Mönche, die in den Orden eingetreten seien, oder die Prälaten und edlen Männer, die sich in den Orden haben aufnehmen und noch in der letzten Stunde sein Gewand anlegen lassen. Der behaupteten Reperei des Ordens wird neben der eifrigen Reliquienverchrung entgegengehalten das Martyrium der Hun= berte von Brübern, die in sarazenischer Gefangenschaft den Tob der Ver= leugnung vorgezogen, sowie die Tausende (niehr als 20000) 1), die für den Glauben im h. Lande gefallen seien. Endlich erbieten sie sich, ganz im Einklang mit Molays Auftreten vor der Kommission, mit jedermann, außer König und Papst, der den Orden der Schlechtigkeiten zeihe, in die Schranken zu treten. In der mündlichen Erklärung, die Joh. von Montronal noch hinzufügt und in der er noch um Gestattung eines Rechtsbeistandes, um Zulaffung zu den Sakramenten und ein christliches Begräbnis für die Toten bittet, ist besonders instruktiv noch die Behauptung von vielen, die zur Verteidigung des Ordens haben kommen wollen, aber keine Erlaubnis erhalten haben, beren wir schon oben gedachten?). — Nach dieser mannhaften Erklärung nimmt es uns nicht wunder 3), Johannes von Montroyal nach seiner zweiten ebenso mutigen Erklärung vom 7. April in der Folge des Konzils von Sens verschwinden zu sehen, ebenso wie Elias Aymerich, ben Verfasser jenes rührenden Gebets.

Sine kürzere Schrift ähnlichen Inhalts ') wurde am selben Tag namens der 11 Templer bei Leuragie durch deren Kustoden Colard von Evreux überreicht, die sich gleich zu Anfang besonders auf die kirchliche Stiftung durch den h. Bernhard und die Bestätigung des Ordens durch den Papst beruft; dann verlangt, man solle doch die Priester, die im Orden den Altardienst versahen und meist aus Weltgeistlichen bestanden, vernehmen. Sinem schlechten Orden würde nicht der Bater den Sohn, der Bruder den Bruder, der Oheim den Nessen zugeführt haben, noch so mancher ausgetretene Bruder sich so harter Buse unterzogen haben, um in den Orden zurücktehren zu dürsen. Auch hätten sie nicht so viele Qualen von Fesseln, Folter und langwierigem Kerker bei Wasser und Brot, denen manche von ihnen erlegen seien, erduldet, wenn der Orden nicht rein wäre und sie nicht die Wahrheit aufrecht erhielte, um der Welt einen schlechten Irrtum, der ohne Vernunft sei, zu benehmen. Endlich machen sie mit Rachbruck ihre Kirchlichkeit geltend; der Papst sei ihr Vater

<sup>1)</sup> Hier liegt wohl die Gesamtzahl der Nitter, die nach der templerischen Trasdition Aufnahme in den Orden gefunden hatten, zu Grunde. — 2) S. oben p. 410 u. 414. — 7) Darauf weist Lavocat mit Recht besonders hin (C. XXX). — 4) Mich. I, 145—148.

und die Kirche ihre Mutter. Wie andere bitten sie dazu um den Rat ihrer Brüder Chambonnets, Peters von Bologna, Renauds von Provins, des Präzeptors Soßwin von Flandern, Johannes von Corbie, Wilhelms von Leplecte, von Peter dem Prévôt und von Nikolaus Versequin, und wenn nicht alle, so sollte man doch wenigstens Matthieu de Cresson Essart und André le Mortoyer zu ihnen lassen.

Darauf erhalten die Notare den Auftrag, sich durch Rachfrage zu versichern, daß wirklich jene im Namen der Genannten gesprochen, und ihnen wie den andern anzukündigen, die Kommission könne nicht länger warten, sie möchten einen Vertreter zur Verteidigung des Ordens senden und demfelben ihre Weisungen mitgeben. Dies geschieht, indem die Anerkennung jener Vertreter überall bei den betreffenden Abteilungen austands= los stattfindet, die bei Leurage Untergebrachten aber jene schon oben') angeführte Begründung für ihre Weigerung der Wahl eines Prokurators abgeben, andere neue Erklärungen ihrer Vertreter für nächsten Mittwoch in Aussicht stellen, auch, so die 13 bei Blavot und 26 beim Abt vor Prullais, aufs neue um den Rat Peters von Bologna und Renauds vor Provins bitten. Lettere erklären zudem, Prokuratoren wollen sie keine ernennen, sondern nur nächsten Mittwoch den Ritter Ancherius von Sivre und P. von Cormeilles vor die Kommission zur schriftlichen Vorlegung ihrer Verteidigung entsenden. In gleicher Weise begehren die 27 bei Joh. Rossial = den Rat von Peter und Renaud, wollen zur Unterhandlung mit ihner den Ritter Stephan de la Rivière und Heinrich von Onerell erneunen, aber keine Prokuratoren, sondern verlangen den Rat ihrer Oberen, und "wenn man es uns verweigert, so nennen wir uns des Rats und Rechts beraubt und appellieren als ungerechterweise Vergewaltigt an Gott unseren Herrn" 2).

Von weiteren Quartieren, die noch unbesucht waren, wollen ebenso 23 Templer bei Penne Bagrie ("in cimiterio vici de Lucumdalle") keine Prokuratoren ernennen, sondern jeder einzelne will vor die Kommission, auf deren Unparteilichkeit sie vertrauen. Dagegen erklären Sonntag<sup>3</sup>) den 5. April 4 Templer bei Wilhelm von Domont, im Fall die andern damit einverstanden seien, ernennen sie Renaud von Provins und Peter von Bologna zu Prokuratoren, bitten aber um den Rat ihrer Oberen, um das Mandat spezisizieren zu können.

Da nun die Notare sahen, daß die Meisten mit Ren. de Provins und Peter von Bologna und etlichen andern zu beraten begehrten, so

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 409 Anm. — 2) Mich. I, 152. — 3) Also ausnahmsweise auch am Sonntag Fortsetzung ber Sache: beweist die große Eile der Kommission.

machten sie dem Bischof von Bayeur bavon Mitteilung, der nun endlich den Auftrag giebt, die 4 Hauptwortführer, außer P. von Bologna und Ren. von Provins Chambonnet und Sartiges, in den Häusern zur Beratung herumzuführen, auch den Gefangenen Tinte und Papier zur Niedersschrift ihrer Verantwortung zu überreichen. Die Kommission könne nicht länger warten, sondern am Dienstag müsse der Prozeß seinen Fortgang nehmen.

Rum erst kommt die Sache recht in Zug: indem die meisten zwar auch jetzt keine Prokuratoren ernennen wollen, aber sich einverstanden ersklären mit dem, was die genannten 4 für den Orden vortragen würden, aber nicht etwa mit dem Gegenteil. Die vom Tempel d) begehren dazu noch eine Abschrift von dem, was die Viermänner vortragen würden, die (11) im Clairvauxer Haus verlangen, daß am Dienstag außer den 4 aus ihrer Mitte noch ein 5., Wilhelm von Givreson, dabei sein soll.

Nachbem die Rotare mit diesen Erklärungen 2) Dienstag den 7. April morgens wieder zu der Kommission zurückgekehrt sind, so erscheinen nun die 4 Wortführer mit 5 anderen (Ritter Wilhelm von Foix, Johannes von Montroyal, Matheus von Cresson Esfart, Johannes von St. Leonhard und Wilhelm von Givreson) vor der Kommission. Peter von Bologna verliest namens seiner Ordensgenossen eine Erklärung, die für die Renntnis des Verfahrens gegen den Templerorden den Wert einer Urkunde ersten Ranges hat. Die Gefangenen erklären darin, daß sie, unter Verzicht auf die Wahl von Prokuratoren, die ohne Beirat von Meister und Konvent unstatthaft sei, jeder einzeln zur Verteidigung des Ordens bereit seien, mit dem Begehren, auch dem Generalkonzil, und wo immer über den Templerorden verhandelt werbe, anwohnen zu dürfen. Mit der Berteidigung des Ordens durch die Viermänner seien sie einverstanden, ohne jedoch burch nachteilige Außerungen derfelben sich gebunden zu fühlen. Sbenfo protestieren sie gegen Schlußfolgerungen aus den Aussagen der Gefangenen zu Ungunsten des Ordens, da viele durch Zwang ober Verheißung, Belohnung oder Furcht bestimmt worden seien und noch werden. Sie werden mit dem, was sie in dieser Beziehung zu fagen haben, hervortreten, sobald fie in Freiheit seien. Besonders beachtenswert ist das Verlangen, daß alle, welche aus dem Orden ausgetreten seien und gegen ihn jetzt das Wort führen, in Haft bleiben, bis sich ergebe, ob sie die Wahrheit ge= redet ober gelogen hätten; daß bem Berhör vor der Kommission kein Dritter anwohne, der auf die Aussagen Ginfluß haben

<sup>1)</sup> Noch (außer 3 Kranken) 74 an ber Zahl. — 2) Bon im ganzen 496 Temp= lern aus 31 Quartieren nach unserer Zählung (Mich. I, 155—164).

könne, da alle Gefangenen ein solcher Schreck erfaßt habe, daß man sich, angesichts der Quälereien und Angstigungen, welche die Bahrhaftigen beständig auszuhalten haben, und der Drohungen, Beschimpfungen und anderer Übel, denen sie täglich ausgesetzt seien, und der Begünstigungen, Annehmlichkeiten und Freiheiten, beren die Lügner genießen, und der großen Verheißungen, die ihnen täglich gemacht werden 1), in keiner Weise über diejenigen wundern dürfe, die lügen, sondern vielmehr über diejenigen, welche bei der Wahrheit verharren. Um so auffallender sei es, daß man den auf diese Weise bestochenen Lügnern mehr Glauben beimesse als denen, die unter den Qualen der Folter gleichwohl bei der Wahrheit ausgeharrt und die Palme des Märtyrertods davongetragen haben und die um der Wahrheit und rein um des Gewissens willen so vielfache Folterqualen -Angstigungen, Unglück und Elend erlitten haben und im Kerker noch täg == lich erleiden. Sie behaupten ferner, daß außerhalb Frankreichs in deganzen Welt kein Bruder gefunden werde, der diese Lügen vorgebrach habe ober vorbringe, woraus sich zur Genüge die Ursache der in Frank 💳 reich vorgebrachten Zeugnisse ergebe. Nachdem sie dann, in ähnlicher Weiswie in Montroyals Erklärung, auf den kirchlichen Charakter und dei heiligen Zweck ihres Orbens, zur Verteidigung des h. Landes, und seinfortwährende Reinheit, die durch zahlreiche päpstliche Privilegien bestätigworden sei, verwiesen und mit allem Nachdruck den Ernst ihres Ordens gelübdes, das überall in der Welt gleich sei und zu allen Zeiten gleich gewesen sei, behauptet haben, protestieren sie gegen alle wider den Order erhobenen Anschuldigungen, da die Lügen von Neidern des Ordens, die selbst als Häretiker, Verleumder und Verführer der Kirche zu bestrafen jeien, ausgehen, die sich mit ausgestoßenen, von allen Seiten herbeigebrachten, Brüdern verständigt haben, während viele der Gefangenen durch Androhungen des Todes wider ihr Gewissen alles das aussagten, was des Königs Satelliten von ihnen wissen wollten: indem der König, von jenen Berleumdern so betrogen, den Papst überall demgemäß informiert habe und so beide durch falsche Verleumdungen verführt worden seien. werbe gegen alles Recht verfahren, indem einmal vor der Verhaftung keinerlei Verbacht wiber ben Orden vorhanden gewesen sei, wie behauptet werde, sodann weil offenkundig sei, daß sie nicht die nötige Sicherheit genießen, indem sie fortwährend in der Gewalt ihrer den König mit falschen Einflüsterungen irreführenden Feinde seien und, sei es durch diese sei es

<sup>1) &</sup>quot;videndo tribulaciones et angustias quas continue veridici patiuntur, et minas et contumelias et alia mala que cotidie sustinent, et bona, comoda et delicias ac libertates quas habent falsidici, et magna promissa que sibi cotidie fiunt": Wich. I, 166.

durch andere, durch Worte, Boten ober Briefe beeinflußt und verhindert werden, ihre von der Folter und der Furcht ausgepreßten erlogenen Geständznisse zurückzunehmen, weil sie sonst kurzweg dem Flammentod überliesert würden. Endlich bitten sie, da die durch die Folter zu ihren Geständznissen Gebrachten diese freudig zurücknehmen würden, wenn nicht die tägelich wiederholten Drohungen sie davon zurückhielten, um Gewährung entzsprechender Sicherheit während der Untersuchung, daß sie ohne Schrecken zur Wahrheit zurücksehren können.

Die ganze Erklärung, mannhaft und charaktervoll, könnte nicht besser sein. Das Vorgehen gegen den Orden wird in vernichtender Weise gekennzeichnet. Der Abschen über die schuldgegebenen Artikel und die Entrüstung über diese Verleumdung und solche Lügner sindet darin seinen Ausdruck in einer Weise, die sich durch Übersetzung nur schwer wiedergeben läßt <sup>2</sup>). Das ist keine gemachte Sache, sondern die Sprache der Wahrheit, deutlich für den, der sie versteht. Sin schlechtes Gewissen redet so nicht. Dabei ist zu beachten, wie auch hier der König von Frankreich geschont, selbst als von Feinden des Ordens hintergangen hingestellt wird: die Loyalität der Angeklagten verleugnet sich auch jetzt nicht. Von solchen Leuten drohte dem Königtum wahrlich keine Gefahr.

Dieser lateinischen Erklärung schließt sich eine zweite von Montronal 3) namens seiner Mitgefangenen abgegebene französische Erklärung an, die hauptsächlich die Rechtlosigkeit des Verfahrens gegen die Templer betont und sich auf die päpstlichen Privilegien und die exemte Stellung des Ordens stützt, womit im Widerspruch stehe, daß die ersten falschen Aus-Tagen durch die Folter und zwar vor weltlichen Richtern gewonnen worden seien, worauf man erft später die Gefangenen den Bischöfen und Inquisitoren als dem geistlichen Gericht überwiesen habe, während die Templer als exemt boch nur vom Papft selbst gerichtet werden könnten. Daher wird das Verlangen gestellt, daß der h. Bater alle diese Geständ= risse als auf widerrechtlichem Wege erzwungen einfach kassiere. wird besonders noch auf ein Beispiel unter dem Papst Bonifacius hin= gewiesen, wo ein französischer Ritter, P. de Sancie, wegen seiner Bergeben aus dem Orden gestoßen, durch den Papst selber um Wieberzulassung habe bitten lassen und zu diesem Behufe die ganze strenge Buße gerne durchgemacht habe; und ebenso werden wieder die 80 bei Safed gefangenen Templer, die den Tod dem Übertritt vorzogen, nach Gebühr verwertet.

<sup>1)</sup> Mich. I, 165—169. — 2) Auch Schottm. (I, 331 si.) aussührliche Wieders gabe giebt ben Eindruck bes Originals noch lange nicht wieder. Unsere Darstellung ist im Anschluß an Havem. (p. 247) gehalten, mit genauerer Wiedergabe des Origisnals in den Hauptstellen. — 3) Mich. I, 169—171.

Die Antwort der Kommission 1) auf diese Protesterklärungen ist dürf= tig, wenn auch naheliegend. Dieselbe begnügt sich in der Hauptsache mit dem Hinweis auf ihre Inkompetenz gegenüber der Forderung, in Freiheit gesetzt zu werden, da solche Freigebung ebensowenig von ihr ausgehen könne, als von ihr die Verhaftung der Templer ausgegangen sei. Behauptung, daß der Orden nie in schlechtem Aufe gestanden sei, wird einfach die päpstliche Bulle entgegengehalten, die das Gegenteil bezeuge, wie es auch einen Hauptartikel ihrer Untersuchung bilde. Gegen die Berufung auf die Privilegien des Ordens genügte der Hinweis auf die Anklage wegen Häresie, der gegenüber alle Privilegien hinfällig werden. Was den Großmeister betreffe, so habe dieser die Verteidigung des Ordens vor ihnen wiederholt abgelehnt. Vieles andere in den Bitten der Templer entziehe sich ihrer Vollmacht, an die sie sich halten müßten und welcher ent= sprechend sie nun ohne weiteren Verzug mit dem Verhör, bei welchem die Vier jederzeit das zur Verteidigung Dienliche vorbringen könnten, den Anfang machen wollten.

Dengemäß beginnt am Samstag ben 11. April in Anwesenheit sämtlicher Kommissäre außer bem Archibiakonus von Tribent und in Gegenwart ber 4 Hauptwortsührer nach Vereidigung einer Reihe von  $(24)^2$ ) Zeugen, worunter 4 nichttemplerische, das Verhör "contra ordinem". Dieses Verhör, von jeher die Hauptinstanz für die behauptete Schuld des Ordens, da ohne dieselbe mit den sonst in Frankreich übrig bleibenden Untersuchungen durch die Vischöse, Inquisitoren und Veamten des Königs und den außerfranzösischen Ergebnissen auch der enragierteste Verkäger des Ordens nicht wagen würde, den Veweis für dessen Schuld erbracht zu sehen, zerfällt seiner rechtlichen Natur nach in zwei sehr ungleiche Hälsten: in die Zeugnisse vom 11. April bis 12. Mai 1310 einerseits (Nr. 1 bis 16) und die vom 13. Mai, bezw. 17. Dezember 1310 bis 26. Mai 1311 (Nr. 17—232) andrerseits<sup>3</sup>).

So ungleich diese beiden Teile sind und so sehr dem Umfang, der Zeit wie der Zahl der Zeugen nach der zweite überwiegt, so fällt doch von Rechts wegen das Hauptgewicht auf die erstere, so viel kleinere Hälfte. Warum? werden wir gleich sehen.

Betrachten wir zuerst die Verhöre der ersten Hälfte (Tab. IX.) mit besonderer Aufmerksamkeit. Der erste, der vorgeführt und mit den folzgenden Zeugen noch an demselben 11. April verhört wird, ist der königzliche Beamte Ravul de Prêles, advocatus in curia regia. Was der

<sup>1)</sup> Mich. I, 171—172. — 1) Von diesen 24 werden jedoch nur 10 nachher wirklich verhört. Warum? cf. nachher! — 3) Mich. I, 175—275 und wieder I, 275 bis II, 274.

zu sagen hat, geht durchaus auf Dritte, in der Hauptsache auf den Templer Gervais de Beauvais, Vorsteher des Templerhauses von Laon, zurück, mit dem er vielfach dort zusammengelebt und der ihm öfters von einem Punkt im Orden gesprochen habe, der so geheim sei, daß er lieber den Kopf ver= lieren möchte, als daß herauskomme, daß er auch nur darüber gesprochen habe, sowie daß es auf den Generalkapiteln einen so merkwürdigen und jo sehr als Geheimnis gehüteten Punkt gebe, daß, wenn er selbst oder auch der König von Frankreich diesen Punkt sähen, die Veranstalter des Rapitels ihn ohne Rücksicht auf Furcht ober Strafe von irgendwem wo= möglich töten würden. Ebenso habe ihm dieser Gervais öfters gesagt, daß er ein kleines Buch über die Statuten seines Ordens besitze, das er wohl zeigen dürfe; aber auch ein anderes noch geheimeres, das er um alles auf der Welt nicht zeigen würde. Das Ganze kennzeichnet sich als Geschwätz eines einfältigen Mannes schon durch dessen Bitte an Raoul, von der dieser weiter berichtet, ihm durch seinen Einfluß bei den Großen seines Ordens die Erlaubnis zur Anwohnung bei Generalkapiteln auszuwirken, weil er nicht zweiste, daß er dann bald Großmeister im Orden würde<sup>1</sup>). Er habe es dann gethan und wirklich dem Gervais dadurch eine große Autorität im Orden verschafft, wie dieser es vorausgesagt. Das ist doch nur eine einfältige Prahlerei, von der man nur nicht weiß, ob man sie mehr auf Rechnung des Gervais oder des Raoul schreiben soll. Von Wichtig= Teit aus des letteren Zeugnis ist nur seine Schlußbemerkung, daß er sonst von dem Inhalt der Artikel vor der Verhaftung nichts gehört habe.

Auf denselben Gervais in Laon gehen auch die Aussagen des zweiten Zeugen, des Nicolaus Symonis Damoiseau, Propst des Klosters Bassat, eines Litteraten, zurück, der außer von jenem geheinnisvollen Buch richts Bemerkenswertes zu sagen weiß und das Motiv seines Zeugnisses verrät durch die Bemerkung, daß er auch einmal in den Orden habe treten vollen, um ein ihm benachbartes Haus in Besitz zu bekommen, und den Servais ersucht, ihm dazu behilflich zu sein, worauf dieser aber erwidert Habe: "Ha, ha, da hätte er viel zu thun." Offenbar ein ärmlicher Gestelle, der sich für diese Abweisung jetzt rächen will.

Von ähnlichem Wert ist die Aussage des dritten weltlichen Zeugen, der uns an der Spize dieser Verhöre als Nr. 4 am folgenden Montag (13. April) begegnet, des Ritters und königlichen Beamten Guischard de Marziac, Seneschalls von Toulouse. Dieser, allen Spuren zufolge<sup>2</sup>) einer der maßlosesten Folterer der Templer in den früheren Stadien des

<sup>1)</sup> Offenbar wußten die Oberen des Ordens ganz gut, warum sie solch ein= fältige Prahlhäuse nicht bei den Kapiteln brauchen konnten. — 2) Bgl. das vorhers gehende Kapitel.

Prozesses, weiß boch nichts weiter zu berichten, als daß er schon von langer Zeit her, schon vor 40 Jahren, häusig von Rittern und Bürgern von dem schmutzigen Ruß bei der Aufnahme als einem allgemeinen verbreiteten Gerede gehört habe; auch daß sein Freund, Hugo de Marchant, seit seinem Eintritt in den Orden nie mehr fröhlich geworden, ebenso ein anderer junger Templer, ein Jüngling von 16 Jahren, seinem Bater keine Ruhe gelassen habe, dis er ihn den Templerorden mit dem der Hospitaliter habe vertausschen lassen, in dem er gestorden sei. Wer dieser Mitteilung von betrübten Templern, mit denen ja auch Pruß operiert i, einiges Gewicht beilegen möchte, den können wir zur Beruhigung darauf verweisen, daß Marziac selbst erklärt, früher jene Verzweislung eben auf die "asperitates" des Ordens zurückgeführt zu haben. Daß der Großmeister Beaujen durch seine Beziehungen zum Sultan die Christen ins Unglück gebracht habe, glaube er vollends nicht, schon wegen der von diesem Großmeister in Accon bewiesenen Tapferkeit im Kaunpf mit den Sarazenen, in dem er ja auch umgekommen sei?).

Denselben 13. April war vorher schon (somit als Nr. 3) als erster templerischer Zeuge Johannes be St. Benoit, Tempelpräzeptor von Isle Bouchard Diöcese Tours, vernommen und zwar in seinem Quartier im bischöflichen Haus bei St. Glodoald, weil es hieß, daß dieser zum Zeugen vorgemerkte Templer so krank sei, daß er bald mit dem Tode abgehen werbe. Sein Zeugnis, das übrigens außer der Verleugnung des Herrn, wobei er sich nicht erinnerte, ob Jesus oder Christus oder der Gekreuzigte genannt worden sei, und der Bespeiung eines kleinen Kreuzes, die ihm bei seiner Aufnahme vor 40 Jahren vorgekommen seien, ohne daß er später wieder Ühnliches gehört habe, sonst lauter Gutes für den Orden enthält, erweist sich als Aussage eines altersschwachen 60jährigen (Greises, den die Folter oder Haft wohl mürbe gemacht hatte, und steht zudem mit der Behauptung, nie wieder etwas Ahnliches vernommen zu haben, im Gegenfat zu der Aussage des neunten Zeugen Gnaufred de Thatan, der von ihm aufgenommen worden zu sein behauptet, nicht nur mit Imaliger Verleugnung. Jest und Bespeiung eines alten hölzernen Kreuzes mit dem Bilde des Gekreuzigten, sondern auch mit Ruß auf die nackte Schulter, die jener als Rezeptor erzwungen habe. Welcher von beiden in diesem Falle lügt, kann uns jedoch nicht zweifelhaft sein, wenn wir lesen, daß auch dieser Zeuge nicht nur nicht mehr weiß, ob es die rechte ober linke Schulter des Rezeptors gewesen sei, sondern auch auf

<sup>1)</sup> Geheiml. p. 51 si. Dort sind es zwar vor allem ähnliche Zeugnisse aus bem englischen Prozeß, die verwertet werden. An diesen kommen wir im nächsten Kapitel.
2) Warum ber 4. weltliche Zeuge, der am 11. April vereidigt worden ist, ber Ritter Joh. de Bassegie, nicht zum Verhör kommt, wissen wir nicht.

Die Frage nach den Drohworten, mit denen ihn jener Rezeptor zu diesen Dingen gebracht habe, das einemal behauptet, es seien keinerlei Drohungen vorgekommen, dann wieder 2—3mal, es seien kolche vorgekommen. Offens dar glaubt dieser Zeuge comme il kaut, dessen Dualität die Bezeichnung als "sponte confessus" vor dem Erzbischof von Tours genügend illustriert, auf den inzwischen † Rezeptor alles hineinlügen zu können, umd um das um so ungenierter thun zu können, muß auch der einzige Zeuge, der seiner erst vor 6 Jahren erfolgten Aufnahme angewohnt haben soll, in der Zwischenzeit bereits verstorben sein. Von einem solchen Zeugen freuen wir uns, auch für das Erscheinen des Teufels in Katers gestalt auf den Kapiteln uns auf seine Autorität berusen zu können: in einem Stall in Isle Bouchard will er von andern dienenden Brüdern davon gehört haben.

Als Leute ganz ähnlichen Kalibers qualifizieren sich auf den ersten Blick die in einem und demselben Lokal untergebrachten Zeugen Rr. 5 bis 7 schon dadurch, daß sie ihres Herzens Meinung mit Wegwerfung des Mantels vor der Kommission einen sichtbaren Ausdruck geben. seitige Verabredung in ihren Aussagen sodam muß auch dem blödesten Auge auffallen. Von ihnen charakterisiert sich jener Nr. 6 schon durch Feine Erklärung, froh an der Berhaftung des Ordens gewesen zu sein, aber nicht an seiner eigenen Einkerkerung. Offenbar haben wir es hier Tiberall wie in Poitiers 1) mit feilen Kreaturen zu thun, die im Orden Fich unzufrieden fühlten und sich ohne Schwierigkeit als Verräter des Drbens verdingten. Am ostensibelsten verraten sich solche Leute baburch, Daß ihnen auch die Frage nach dem "caput" allemal nicht viel Mühe erursacht: so begegnen wir demselben sowohl bei Nr. 5 als Rr. 7, nur aß Nr. 5, der ein caput von rötlicher Farbe angebetet hat, nicht mehr reiß, aus welchem Stoff es bestanden, Nr. 7, der nur die Schnur mit winem solchen in Berührung gebracht hat, bei seiner Beschreibung uns mischen Silber, Rupfer ober Gold die Wahl läßt. Der Engländer Nr. 6 Tscheint in einem etwas besseren Lichte, widerspricht aber auch so noch Dem Zeugnis so ziemlich aller seiner in England verhörten Landsleute.

Das Zeugnis von Nr. 8, der wie schon Nr. 6 und 7 nach Ostern<sup>2</sup>) — und 27. und 28. April verhört wird, erklärt zur Genüge die in Mâcon Erduldete Folter, die er selbst<sup>3</sup>) als eine ebenso schamlose als grausame **Beschreibt**, indem man ihm Gewichtsteine an die Geschlechtsteile und an

<sup>1)</sup> Bgl. die nachherige Bemerkung zu Nr. 10 — 2) In Abwesenheit des Bischofs von Bapeux, der troth seinem Auftrag als Kommissär an dem Provinzialkonzil von Rouen in diesen Wochen teilnimmt (und so auch Mitschuld trägt an dessen Ergebnis?). — 3) Mich. I, 218.

andere Glieder bis zum Verhör gehängt habe, was diesen Ritter um so leichter zum Geständnis bringen mochte, als er früher, vor 5 Jahren, schon einmal, in Trier, aus dem Orden ausgetreten war "propter pravi-Nr. 10, einer ber bereits in Poitiers vor dem Papst verhörten Zeugen, wird, weil er über diese Dinge nicht noch einmal verhört sein will, einfach zurückgestellt 1) und aus bemselben ober ähnlichen Gründen, weil sie schon vor dem Papst oder seinen Kardinälen verhört worden waren, am Dienstag den 5. Mai auf die übrigen2) der oben vereidigten Zeugen zunächst verzichtet. — Am Samstag zuvor war inzwischen der letzte Nachschub<sup>3</sup>) von zur Verteidigung erbötigen Templern eingetroffen und hatte seine Erklärungen in bejahendem Sinn abgegeben. — Dagegen werden nun 8 neue Zeugen, von denen nur noch 2 die Ordenstracht trugen, vereidigt in Gegenwart der 4 templerischen Wortführer. Diese erklären dabei, sich ihre Verteidigung gegen diese Zeugen vorzubehalten, und bitten um die Namen derselben, da etliche darunter seien, die sie nicht für Ordensgenossen halten oder als solche kennen. Einer von diesen Zeugen, Thomas de Chamino') erklärt, zwar auch neulich im Garten unter den zur Verteidigung des Ordens-Erbötigen gewesen, aber seither andern Sinnes geworden zu fein.

Von den 4 Zeugen, die aus dieser Reihe in der 2. Woche des Maiweiter verhört werden, erscheinen die 3 ersten schon dadurch nicht besonders glaubwürdig, daß die Zeugen ihrer Aufnahme allemal gestorben oder
ihrem Gedächtnis entschwunden sind. Dieses Mißtrauen wird bei denersten derselben, Raymund de Vassignac<sup>5</sup>), nicht abgeschwächt durchdessen naive Versicherung, daß er schon vor dem Erzbischof von Bourgeseiniges, aber nicht alles und nicht so viel, als vor der Kommission, gestanden habe, nachdem er vorher gesoltert und mehrere Wochen auf Wasser
und Vrot gesetzt gewesen sei. Umgekehrt gesteht Balduin von St. Just ),
Ritter-Präzeptor von Ponthieu, daß er bei seinem früheren Verhör durch

<sup>.1)</sup> Bgl. oben p. 408 Anm. 2. — ? Mich. I, 282. Es waren außer bem 4. weltlichen Zeugen noch 14 Templer, beren Namen, weil sie zur Ergänzung jener Lücke im Proc. Pietav. dienen, hier ihren Plat sinden mögen (nach Mich. I, 174): Johannes de Sivri, D. Sens, und Johannes de Fallegio (der 1. Zeuge von 1307 und Hauptzeuge in Poitiers) "presditeri", in weltlicher Tracht; Joh. de Crevecoeur, D. Beauvais, im Mantel; Nic. de Cavella und Joh. de Bollena, D. Sens, Johs. de Catalona, Arnulph de Marnay, Robert de Layme und Johs. de Balle Bruandi, D. Langres, Heinr. de Landess, D. Laon; Walter v. Beaune, D. Autun; Joh. de Heness, D. Beauvais; Wilh. de Sto Suppleto, D. Meanx, und P. de Montont, D. Paris, im Bart. — 3) Bezsitchend aus 20 aus der Diöc. Périgueux und 9 aus Le Mans, worunter 6 vor dem Bischof dort keinerlei Geständnis gemacht hatten, vorgeführten Templern. — 4) Dieser cricheint nachher nicht unter den Berhörten. — 5) Bgl. oben p. 410 Anm. 2. — 6) Aus einem in den Protokollen als besonders vornehm bezeichneten Geschlecht.

die Dominikaner-Jaquisition in Amiens noch mehr gestanden habe als jett: für uns ein Grund, auch das Wenige, das er jett noch bekennt und was mit seinen sonstigen für den Orden durchaus günstigen Aussagen in scharfem Kontrast steht, auf naheliegende Rücksichten, welche die schon ihre Schatten vorauswersenden Provinzialsonzilien von Sens und Rouen um so gewichtiger machten, zurückzusühren. Mit der Ansicht dieses Zeugen, der "Kater sei lächerlich", wird jedermann übereinstimmen, und daher die Aussage des folgenden (Nr. 13), des Viehwärters Gillet d'Encrey, um so weniger ernst nehmen, als dieser richtig wieder von dem Kater im Orient einst gehört hat. Berübeln können wir diesem armen, etwas einstältigen Greis seine Aussagen um so weniger, als er nach seiner eigenen Erklärung bereits öfter, nicht bloß vor den Dominikaner-Inquisitoren, sons dern auch hernach vor dem Vischos von Paris, mit der Folter Bekanntsschaft gemacht hatte.

Lettere wird zwar von dem folgenden Zeugen (Nr. 14) Jakob von Trones, trothem auch er zu verschiedenenmalen schon verhört worden war, erst von dem † Erzbischof von Sens, dann von dem gegenwärtigen Bischof von Orléans, aufs bestimmteste verneint. Dagegen wird sein weit= gehendes Geständnis, das sogar wieder ein um Mitternacht erscheinendes Idol und einen Privatdämon Raoul de Gisi's, durch bessen Rat dieser reich und gescheid geworden sei, umfaßt, völlig wertlos schon durch die auch der Kommission auffallende, geschwätzige Verworrenheit seiner Rede. Das wundert uns nicht bei einem Jüngling, der, 24 Jahre alt und 31/2 Jahre im Orden, ein Jahr vor der Verhaftung "aus Liebe zu einem Beib" aus dem Orden getreten war, hintendrein aber wieder die Regercien des Orbens als Grund bafür anführt, da er dieses Frauenzimmer "ganz put auch im Orden hätte haben können", und für dessen Gailheit freilich die Berköstigung im Orden nicht gut genug') war. Daß der Kerl auch Dumm war, geht schon aus bem Bisherigen hervor, und es bedürfte bazu richt seiner Behauptung, daß jene Ketzereien im Orden schon seit über 500 Jahren eingeführt seien durch einen von den Sarazenen gefangenen Templer.

Bebürfen schon die disherigen Zeugnisse keines besonderen Aufwands un Scharssinn, um sie ihrer Beweiskraft "contra ordinem" zu entkleiden, so gestaltet sich von jetzt an der Sachverhalt noch viel einfacher. Denn rum kommt die große, in unserem Drama entscheidende Woche. Sonntag den 10. Mai erscheinen die 4 die Stelle von Prokuratoren versehenden Wortsührer der Templer vor der Kommission: in ihrem Namen legt Peter

<sup>1) &</sup>quot;Sicut opportunum fuisset": Mich. I, 258.

von Bologna, da das Gerücht umgehe, daß der Erzbischof von Sens morgen auf einem Provinzialkonzil gegen sie und andere Templer, die sich zur Verteidigung des Ordens erboten hätten, in abschreckender Absicht vorgehen wolle und dadurch die ganze Untersuchung der Kommission völlig gelähmt würde, Appellation ein gegen dieses Borgehen bes Erzbischofs, indem sie sich samt allen übrigen zur Verteidigung erbötigen Templern unter den Schutz des h. Stuhls stellen und den Beistand von Rechts: gelehrten und Unterstützung erbitten, um unter sicherem Geleit vor den Papst geführt zu werden. Zum Schluß wird gebeten, von dieser Appellation fämtliche Erzbischöfe in Renntnis zu setzen und die an den Erzbischof von Sens noch besonders schriftlich überreicht. Es war ein nötiger und mutiger Schritt, zudem in aller Form Rechtens gehalten, aber um= Die ganze Kläglichkeit der päpstlichen Kommission tritt nun zu Tage: der Erzbischof von Narbonne verläßt schleunigst unter dem Bor= geben, die Messe celebrieren ober hören zu wollen, die Kommission; die andern lassen nach etlicher Beratschlagung den Viermännern fagen, sie wollen nach Besprechung mit Narbonne am Abend ihnen Bescheid sagen.

Dieser lautete dann auch kläglich genug: zwar ihr Mitleid, das sie ihnen doch nicht versagen kaun, drückt ihnen die Konumission in aller Form aus, zugleich aber erklärt sie, daß sie kein Recht habe, sich in das Vorgehen des Erzbischofs von Sens zu legen, da beiderlei Untersuchungen getrennte Dinge seien und jener ebensogut wie sie selbst seine Vollmacht vom apostolischen Stuhl habe. Sogar die Überreichung der Appellation wird aus diesem Grunde verweigert und die Vier mit dem Trost abgespeist, "man wolle sehen, was zu thun sei, jedenfalls aber ihre Appellation in das Prozesprotokoll aufenehmen". Run, Gott sei Dank, haben so wenigstens wir sie.

Trot dieser gefährlichen Situation nimmt am Montag den 11. Mai der nächstverhörte Zeuge Humbert von Pun seine sämtlichen, durch dreimalige Folterung von Jamville in Poitiers erzwungenen Aussagen zurück und legt ein in seltenem Grad glaubwürdiges Zeugnis ab, indem er zwar die eigentlichen Anklagepunkte gegen den Orden durchaus zurückweist, sonst aber zugiebt, daß z. B. viele im Orden auf unrechten Erwerd ausseien, wenn auch nicht infolge von Ordensstatut, wie er selbst auch einmal dem Erzpriester von Prullais Diöcese Angulème den Zehnten entwendet habe. Diejenigen, die ausgetreten seien, deren er 3—4 erlebt habe, seien wegen ihrer eigenen Schlechtigkeiten ausgetreten und haben deshald, wegen ihrer Berbrechen, auch nachher durch das weltliche Gericht den Tod am Galzgen gefunden. An Verdacht gegen den Orden habe es zwar auch früher nicht gesehlt, aber von den Anklageartikeln habe er erst seit der Verhaftung gehört.

Anders am gleichen 12. Mai der von demselben Jamville "aliquantulum" gefolterte Johannes Bertand (ob. "Buchand"), der durch den Offizial von Poitiers mit Hilfe von Dominikanern und Franziskanern sich hatte rekonzilieren lassen. Dieser giebt die Hauptpunkte der Anklage, von denen er nur die Sodomiterei in Abrede zieht, zu; indem er aber troßedem vor der Verhaftung nichts von Verdacht gegen den Orden gehört haben will und auch sonst, im Widerspruch mit jenen Geständnissen, seine Aussagen für den Orden durchaus günstig lauten, verrät er deutlich genug, daß jene Geständnisse ihren "Grund" hatten. Welchen? wird niemand lange mehr fragen. Es war ja der 12. Mai 1310.

Noch während dieses Verhörs wurde die Kommission von dem Be= schluß des Provinzialkonzils von Sens, das in Paris tagte, in Kenntnis gesett, wonach 54 von denjenigen Templern, die in früheren Stadien des Prozesses geständig gewesen waren und sich dann vor der Kommission zur Verteidigung des Ordens gemeldet hatten, wegen des darin enthaltenen Widerrufs jener Geständnisse als "relapsi" zum Flammen= tod verurteilt wurden und noch an demselben Tag verbrannt werden Diese Nachricht versetzte doch auch die Kommission in Bestürzung: eilends entsandte sie den Propst von Poitiers, Philipp de Vohet, mit dem Archibiakon Amisius von Orleans zu dem Erzbischof und seinem Konzil, um Aufschub des Urteils und reifere Erwägung desselben zu erbitten. Die Gründe, welche die Kommission hier selber vorbringt, sind sehr lehr= reich: 1. hätten nach der Versicherung des Propstes!) und anderer glaub= würdigen Männer viele Templer in ihrer Todesstunde für die Schuld= losigkeit des Ordens Zeugnis abgelegt; 2. komme es der Kommission vor, daß wenn das Urteil vollzogen würde, dadurch ihr eigener Auftrag lahm: gelegt würde, indem die vorgeführten Zeugen über die Kunde von ber bevorstehenden Hinrichtung ihrer Brüder so erschrocken seien, daß ne sich nicht im vollen Besit ihrer Sinne zu befinden und zur Ablegung von Zeugnis bei ihrer Untersuchung unfähig schienen. Endlich wird nunmehr der Erzbischof auch von der 2 Tage zuvor eingelegten Berufung der Viermänner in Kenntnis gesetzt.

Bergeblich: Philipp be Marigny war nicht der Mann, auf solche Expektorationen viel Rücksicht zu nehmen, und der ganze gewundene und mehr noch verlegene als bestürzte Ton des Schreibens lehrte ihn vollends, daß er recht hatte, nach diesem Faktor nicht weiter zu fragen, wenn er nur Philipps des Schönen Beifall um so sicherer hatte.

<sup>1)</sup> Dieser erscheint hier also noch nicht als ber Schlimmste; Jamville scheint jebenfalls schlimmer gewesen zu sein.

Daß dies der Fall war, wüßte jeder, auch wenn uns kein Extra= besehl Philipps vom Frühjahr 1310 an die mit der Untersuchung gegen die einzelnen Templer beschäftigten Erzbischöfe vorläge, da, wo gute Worte bei den Gefangenen nicht verfangen, mit Hilfe der Folter für die gehörige Wirkung zu sorgen'). In Philipp de Marigny war der König seiner Sache sicher: nicht umsonst hatte er ihn bem Papfte eben mit Rücksicht auf dieses bevorstehende, bereits verschobene Provinzialkonzil und "viele für die Ehre Gottes, die Aufrechterhaltung des Glaubens und seiner h. Kirche und anderes Gute wichtige Dinge", die sich dort ereignen könnten und für die es dem bisherigen Bischof von Cambrai trot seiner Jugend keines: wegs an der nötigen Fähigkeit fehle, abgetrott?), auf, eine Weise, die wir schon früher 3) kurz charakterisiert haben. Kaum hatte derselbe im April 1310 — seine Ernennung zum Erzbischof erhalten, als er nicht jäumte, dem königlichen Promotor seinen Dank abzutragen, indem er auf diejenigen Templer, die zu seiner Paris einbegreifenden Provinz gehörten, die Grundsätze der Inquisition in Anwendung bringen, d. h. diejenigen, die bei den verlangten Geständnissen verblieben, der Kirche rekonzilierer und in Freiheit setzen, solche, die von Anfang an geleugnet hatten, zuewigem Kerker verurteilen 1), diejenigen aber, die vor der Inquisition und den Bischöfen Geständnisse sich hatten abzwingen lassen, trothem aber nun vor der Kommission als Verteidiger erschienen waren, als relapsis mit dem Scheiterhaufen bestrafen ließ. Das war das Autodafé von-12. Mai 1310.

Die Wirkung dieses Autodasé<sup>6</sup>) mit seinen 54 Opfern, benen wenige Tage später 4 weitere folgten, und das wenige Wochen nachher vom Provinzialkonzil von Rheims durch Verbrennung von 9 Templern in Senlis, vom Provinzialkonzil von Rouen mit 3 Opfern in Pont de l'Arche, von Pierre de Rochefort, Bischof von Carcassonne, mit "zahlereichen" Opfern"), nachgeahmt wurde, war eine sehr zweiseitige: beim

<sup>1)</sup> Martene et Durand V, p. 158, s. Havem. p. 260. — 1) Bal. II, 176. —
2) S. oben p. 279 und 314. — 4) Auch die Zahl dieser kann nicht gering gewesen sein: wenigstens hat Raynonard (p. 107) in der kaiserlichen Bibliothek 69 Papiere Hetr. die Ausgaben für ebensoviele nicht rekonzilierte Templer, die in Senlis und der Umgegend (Montmeliant, Plailly, Turm von Beauvais, Tiers und Pontoise) unterzebracht waren, aufgesunden. — 5) Nicht alle Bischse in Frankreich acceptierten jedoch diese Inquisitionsbokkrin, daß Widerruf von Geständnissen gleichbebeutend mit Rüdzschligkeit sei: so entschied das Provinzialkonzil von Narbonne gegenteilig: Raynouard, p. 106. — 6) Bon Havem. auf Grund von Villani (Muratori XIII, 430) und Zantzschliet (Mart. et Dur. V, p. 159) in unübertressssschlicher Weise geschilbert, p. 262. — 7) Nach Raynouard (p. 120) auf Grund der Kirchengesch, son Carcassonne von P. Beurge (p. 222): die genauere Zahl ist nicht angegeben, sondern nur gesagt, daß unter den

Volk bewirkte die Standhaftigkeit, mit der diese Templer den Holzstoß bestiegen und bis zuletzt den Bitten der Ihrigen, durch Nachgiebigkeit doch bas Leben zu retten, widerstanden und die an die Märtyrer der ersten driftlichen Zeit erinnernde Art, wie sie unter Anrufung Christi, der Jung= frau Maria und aller Heiligen und unter Versicherungen der Reinheit des Ordens ihr Leben in den Flammen aushauchten, schon vielfach einen Um= schwung zu Gunsten des Ordens, so daß die Chronik von St. Denis 1) berichtet, sie haben das gewöhnliche Bolk "in sehr großen Irrtum versett". Wichtiger freilich war die Wirkung auf die Gefangenen: welches dieselbe hier war, illustriert am besten der 1. Zeuge des 13. Mai, Aymer de Villers le Duc, der Tags darauf vor die Kommssion geführt wurde. Als ihm hier die Artikel verlesen wurden, da "überzog Todesblässe sein Antlit und indem er beim Heil seiner Seele schwur, die Wahrheit zufagen, mit der Zusage, daß er widrigenfalls vor den Augen der Dele= gierten mit Leib und Seele der Hölle verfallen wolle, schlug er an seine Bruft, streckte bann beide Hände gegen den Altar aus, stürzte auf die Knie nieder und versicherte, daß alle gegen den Orden erhobenen Anschuldigungen erlogen seien, obwohl er selbst, überwältigt durch die Schmerzen ber Folter, die er von den königlichen Rittern G. de Marcilly und Hugo de Cella?) erlitten, einige derselben als wahr anerkannt habe. habe gestern 54 Ordensbrüder auf Wagen zur Richtstätte fahren sehen und Habe gehört, daß sie verbrannt worden seien wegen fortgesetzter Weigerung des Geständnisses; er aber traue sich eine gleiche Stärke und Ausdauer für die Wahrheit nicht zu und beteuere hiemit, daß er auf Befragen vor jedermann eidlich aussagen würde, alle Anschuldigungen seien wahr, und auch, daß er aber den Heiland ans Kreuz geschlagen habe, falls es von ihm verlangt würde; nur bitte und beschwöre er die Herren Kommissäre, Teine Worte nicht des Königs Leuten und seinen Wächtern zu hinterbringen, weil er fürchte, daß er dann denselben Tod wie seine obengenannten 54 Ordensgenossen leiben müßte 3)."

Angesichts dieser naturwahren Schilderung der Wirkung, welche das Provinzialkonzil von Sens mit seinem Urteil erzielte, klingt die Antwort des Erzbischofs, die er 5 Tage darauf auf die weitere Beschwerde der

Opfern sich ber Präzeptor von Carcassonne, Joh. von Cassagnas, befand (einer ber Hauptzeugen für bas Ibol, vgl. bas vorige Kapitel).

<sup>1)</sup> Herausgegeben von Paulin, V, p. 187, nach Havem. p. 265. — 2) Dieser Ritter war erst Zenge bei der Inquisition von Paris 1307 gewesen (s. Tab. II), um dann seine Ersahrung in der Diöcese Langres zu verwerten (vgl. oben p. 326 Anm. 2). — 3) Nach der Übersetung Havemanns, p. 264, auf Grund von Mich. I, 275, nur daß wir an ein paar Stellen das Original noch genauer wiedergaben.

Kommission, daß der Erzbischof einen der Hauptverteidiger des Ordens, R. de Provins, nunmehr in seine Untersuchung einbezogen habe, derselben erteilen ließ: daß er nur seinem Auftrag gemäß die schon vor 2 Jahren gegen Renaud wie andere seiner Ordensbrüder eröffnete Untersuchung zu Ende bringen wolle und er daher nicht wisse, was die Kommission mit ihrer Mitteilung eigentlich wolle, ba es nicht seine und seines Provinzialkonzils Absicht sei, die Aufgabe der Kommission in irgend etwas zu hindern, kaum anders wie Hohn 1). Daß trop: dem die Kommission, der wieder einmal mit dem Erzbischof von Narbonne ihr Haupt und einflußreichstes Mitglied fehlte, nichts weiteres zu erwidern wußte, als daß man, nachdem man mit Rat und Wissen des Erzbischofs jene Mitteilung, die deutlich sei und keinen Zweifel lasse?), dem Konzil gemacht habe, in Abwesenheit des Erzbischofs von Narbonne den gewünschten Bescheid nicht erteilen könne, jedoch bemerke, daß die Kommission auf die Rachricht von der beschlossenen Hinrichtung der 54 zur Verteidigung erschienenen Templer den Erzbischof davon habe ab= und zu reiflicherer Er= mägung ermahnen lassen und daß der diesbezügliche Auftrag, da der Erzbischof von Sens daran zweifelte, von der Kommission wirklich gegeben und von ihrem Abgefandten richtig ausgerichtet worden sei, zeigt vollends ihre hilflose Lage, in der sie sich dem mächtigen Prälaten des Königs gegenüber befand, in mitleiderregendem Lichte. Da zudem an demselben Tage Renaud von Provins, Chambonnet und Sartiges mit der Klage vor ihr erschienen, daß Peter von Bologna, ohne daß sie wüßten, warum, von ihnen abgesondert worden sei, ihre Bitte aber, den genannten Prokurator, ohne den sie als unerfahrene und einfache Leute, zudem in ihrem Schreck und ihrer Bestürzung, nichts anzufangen wüßten, trot entsprechen= den Auftrags an die beiden Oberaufseher, Peter von Bologna für den folgenden Tag vorzuführen, unerfüllt blieb 3), vielmehr an diesem Dienstag den 19. Mai statt bessen 43 Templer die Erklärung abgaben, auf die Verteidigung des Ordens unter diesen Umständen verzichten zu wollen: so blieb der Kommission vernünftigerweise nichts anderes übrig, als, da doch niemand weiter mehr sich vor ihr zeigen wollte, — vom 19.—30. Mai ist von keiner Sitzung die Rebe — und da das Konzil ohnedem um ein Jahr auf Oktober 1311 weiter hinausgeschoben worden war, ihre Thätigkeit bis auf weiteres, zunächst bis zum 3. Nov. desselben Jahres, zu vertagen.

<sup>1)</sup> Ober sollte der-Erzbischof Philipp de Marigny wirklich so unbegabt gewesen sein, um im Ernst jene Tragweite nicht zu übersehen? Das wäre noch ärger, ist aber kaum glaublich. — 2) "dieta significatio clara esset et nullam contineret ambiguitatem": Mich. I, 279. — 3) Ob der Profurator sreiwillig oder gezwungen "separatus" blieb, ist kaum eine Frage.

Sie hätte dieselbe gänzlich einstellen können. Als sie ihre Thätigkeit wieder aufnimmt und zwar — da am 3. Nov. 1810 nur ber Bischof von Mende, Mathäus von Neapel und der Archibiakon von Trient sich einfinden 1) — erst am 17. Dez. d. J., sehlt es zwar nicht an Zeugen contra ordinem, im Gegenteil, dieselben stehen nun scharenweise zur Berfügung und Jamville und Vohet, welche für die Auswahl zu sorgen hatten, scheinen bei diesem Auftrag wenig Schwierigkeiten mehr gefunden zu haben, aber auch der lette Schimmer von Unabhängigkeit und Gewährung eines unparteisschen Gehörs, der jene erste Phase der Untersuchung ausgezeichnet hatte, ist dahin. Für ernsthafte Verteidigung des Ordens ist kein Plat mehr. Zwar find 2 ber bisherigen Wortführer, die Ritter Chambonnet und Sartiges, auch jett noch zur Weiterführung bereit, aber nicht ohne die beiden andern sachverständigen Kollegen, Renaud de Provins und Peter von Bologna. Wie sie aber hören, daß diese beiben in der Zwischenzeit feierlich auf die Verteidigung verzichtet haben und zu ihren ersten Geständ= nissen zurückgekehrt sind, Peter von Bologna zubem aus dem Kerker ausgebrochen und entflohen sei, Renaud be Provins aber "seit seiner Degra= bation durch das Provinzialkonzil von Sens in einem solchen Zustand sich befinde, daß er nicht vorgelassen werben könne"2), so verzichten sie in richtiger Erkenntnis der veränderten Lage gleichfalls auf die Berteidigung. Die Scheiterhaufen hatten ihre Wirkung gethan und thaten sie auch ferner= hin 3), so daß die ganze fernere Untersuchung bis zu ihrem Schluß am 5. Juni 1311 — ber auf Andrängen des Königs und nach dem allgemeinen Urteil des Parlaments von Pontoise, an dem auch die päpstlichen Kom= missäre teilnahmen, daß die gewonnenen Zeugnisse zahlreich genug seien, um von weiteren Verhören, die boch nichts wesentlich Neues mehr bieten würden, abzusehen, zugleich in Übereinstimmung mit der Ansicht der Kurie,

egenheiten bes Königs (vgl. für letteren p. 889 Anm. 6) auf Reisen, ber Archibiakonus ton Maguelonne burch Krankheit verhindert, der Bischof von Limoges aber zwar erschienen, aber alsbald wieder abgetreten, da er aus einem Schreiben des Königs ersah, daß die Fortsetung des Verhörs vor der nahe bevorstehenden Eröffnung des Parlaments nicht gewünscht werde: Mich. I, 285. — 3) "esse in tali statu quod non est admittendus ad desensionem ordinis predicti, ut pote quia degradatus per concilium provincialis concilii Senonensis": Mich. I, 287. Am 5. März 1911 erscheint er noch einmal, indem er mit 5 anderen zu ewigem Kerker verurteilten Genossen neben Lambert de Cormeilles als Zeuge gegen den Orden vereidigt wird, ohne daß aber einer von ihnen wirklich verhört worden wäre (verzichteten sie auf ein solches Zeugnis?): Mich. II, 3. — 3) Dies gegenüber Prut, der meint, die lange Pause habe sene Wirkung genügend abgeschwächt. Darauf brauchen wir wohl nichts zu erwidern.

bie der bei ihr weilende Bischof von Bayeux vertrat, an diesem Tage ersfolgte — vollends nur mehr als eine leere Romödie erscheint. Unter solchen Umständen dürfen wir getrost auf die weitere Analyse der 215 noch übrigen ') Zeugnisse verzichten und uns damit begnügen, auf die Tabellen zu verweisen.

Den Beweis für die Wertlosigkeit der meisten jener Zeugnisse im einzelnen herauszufinden, dürfen wir doch wohl dem aufmerksamen Leser derfelben überlassen. Daß es an Widersprüchen wie an Übereinstimmungen, die fast noch verräterischer sind als jene, wimmelt, sieht ja jeder auf den ersten Blick. Dabei sind wir uns bewußt, nur auf die am leichtesten zu entbedenden aufmerksam gemacht zu haben, während eine eingehendere Nachforschung, wozu freilich ein etwas sorgfältigeres Namenregister und eine zuverlässigere Namenschreibung gehörte, als sie Michelet bietet, wohl noch ungleich mehr Gegenbeweise abwerfen müßte. Rur barauf müssen wir hier noch besonders aufmerksam machen, daß zu dem Gegenbeweis allemal nicht nur die Widersprüche mit andern oder mit früheren Aussagen berselben Zeugen gehören, sondern daß derselbe in den meisten Fällen schon durch den Gegensatz des die "Geständnisse" enthaltenden 2. Teils der Aussagen zu deren 1. Teile, indem allemal die Aufnahme in den Orden und die bei und vor derselben gegebenen Warnungen und Versprechungen beschrieben sind, erbracht wird. Dieser Gegenbeweis wiegt um so schwerer, je schärfer mit der auffallenden Verschiedenheit?) und verräterischen Mannigfaltigkeit jenes 2. Teils, der "Geständnisse", die Einförmigkeit und Harmonie jenes anderen Teils der Zeugnisse mit der durch= aus regel= und statutengemäßen Beschreibung der Aufnahme kontrastiert. Wir haben barauf schon im 1. Teile in dem Kapitel über die Quellen hingewiesen bei Besprechung von Moldenhawers Übersetzung der Protokolle, glauben hier aber zur Illustration wenigstens ein Beispiel geben zu sollen. Wir wählen dafür das bemerkenswerteste und eingehendste dieser temple= rischen Zeugnisse, bas des uns schon bekannten Gerhard de Caux, als Zeuge vor der päpstlichen Kommission an 41. Stelle am 12. Jan. 1311 und den beiben folgenden Tagen verhört.

Nachdem er schon bei seiner Vereibigung am 11. Jan. mit andern 6 zugleich vereibigten Brübern mit besonderem Nachdruck dagegen protestiert hatte, daß er nicht beabsichtige, mit seinem jezigen Zeugnis irgendwie von der Aussage, die er vor seinem Diöcesanbischof (in diesem Fall dem Bischof

<sup>1)</sup> Im ganzen waren es somit 232 Zeugen, wenn man, wie wir, Joh. be Invignac (Nr. 10) mitzählt. — 2) Was diese Berschiedenheiten so auffällig macht, nämlich daß sie sich in bestimmte Gruppen einteilen lassen, die allemal ihre Erklärung in den früheren Verhören sinden, haben wir im vorigen Kapitel auseinandergesett.

von Paris auf dem Provinzialkonzil von Sens, wo er auch den Ordens=
mantel und Bart hatte fahren lassen), gemacht hatte, abzugehen und daß,
sollte aus Einfalt oder sonst einer Ursache etwas anderes herauskommen, es
nichts gelten solle und er es zurücknehme, schwört er, die "ganze, volle und
reine Wahrheit" bei dieser Untersuchung zu sagen. Was er sodann als solche Wahrheit von den Ordenspunkten gestanden und auf welch schlaue Weise
er etwaiger Widerlegung vorzubeugen weiß, haben wir in den Tabellen
bereits angedeutet; ebenso, wie er in mancher Hinsicht, wenn auch nicht
viel, damit seinem früheren Geständnis 1307 vor dem Inquisitor wider=
spricht. Nicht wiedergeben konnten wir aber dort die sonstige Art seines
Beugnisses, durch die er von vornherein für richtige Wertung bezw. Ent=
wertung besselben zu sorgen weiß.

Schon daß er gleich zu Anfang erklärt, er glaube, daß etliche schlechte Brüder es bei der Aufnahme halten wie bei ihm, und andere gute nicht, verrät den vorsichtig schlauen Charakter seiner Aussage, die in der Hauptsfache in der Behauptung von zweierlei Aufnahmen gipfelte. Zuerst wird die Aufnahme durchaus statutengemäß aussührlich und klar geschildert, von Havemann als ein Beispiel für solche überhaupt fast wortgetreu wiedergegeben dei seiner "Übersicht über die Grundgesetze und Statuten des Ordens".

Danach traten zu den in einem Gemach neben der Ordenskapelle harrenden drei Rittern zwei Tempelbrüder, fragten, ob sie gesonnen seien, ber Gemeinschaft der geistlichen und zeitlichen Güter des Tempelorbens teilhaftig zu werben, und fügten, als die Bejahung erfolgt war, hinzu: Ihr verlangt etwas Großes, denn ihr kennt die strengen Vorschriften bes Orbens nicht; ihr seht uns freilich äußerlich wohl gekleidet und wohl beritten und mit Bedarf reichlich versehen; aber ihr kennt die Härte des Orbens und seiner Gesetze nicht. Denn wünschet ihr biesseits des Meeres zu weilen, so werdet ihr jenseits leben müssen, und umgekehrt; wollt ihr schlafen, so müßt ihr wachen, hungern, wenn euch nach Speise verlangt. Glaubt ihr das alles zur Ehre Gottes und zum Heil eurer Seelen ertragen zu können? — Ja, so Gott will! — So sprecht, ob ihr bem katholischen Glauben zugethan seid nach den Vorschriften der römischen Kirche; ob ihr burch Gelübde einem geistlichen Orden angehört, oder das Band der Ehe euch fesselt; ob ihr aus ritterlichem Geschlechte seid und ehelich erzeugt; ob der Kirche Bann auf euch lastet; ob ihr einem Ordensbruder Geschenk oder Zusage gegeben für die Aufnahme; ob ihr ein heimliches

<sup>1)</sup> Havemann p. 107 ff. Wir geben seine Übersetzung wörtlich hier wieder, so viel als uns für unsern Zweck hieher zu gehören scheint.

Gebrechen an euch tragt, also daß ihr dem Orden in Waffen nicht bienen könnt, und ob ihr verschuldet seid über die eigene Habe hinaus? dem die Aufzunehmenden hierauf eine genügende Antwort erteilt hatten, wurde ihnen von den beiden Tempelrittern aufgegeben, in die Kapelle zu treten und zu Gott, ber h. Jungfrau und allen Heiligen zu beten, daß der Eintritt in den Orden ihnen zum Heil der Seele und zur Ehre vor der Welt und ihren Freunden gereichen möge. Hierauf entfernten sich die beiden Tempelritter, um das Kapitel von den erhaltenen Antworten zu benachrichtigen, kehrten nach kurzer Frist zurück, fragten wiederholt, fragten, ob man das Gesagte reiflich erwogen habe und bei der kundges gebenen Absicht verharre, statteten hierüber abermals dem Rapitel Bericht ab, wandten sich dann wiederum zu den drei Rittern und geboten ihnen, bie Ropfbedeckung abzulegen und mit gebogenen Anieen und gekreuzten Händen also zu dem Vorsitzer des Rapitels zu sprechen: Herr, wir kommen hier zu dir und den Brüdern, die um dich sind, und bitten um die Gemeinschaft des Ordens und seiner geistigen und zeitlichen Güter und wollen für immer bessen leibeigene Diener sein und den eigenen Willen fahren lassen. Worauf der Vorsitzende erwiderte, es sei ein Großes, um das sie bitten, ihnen nochmals die obigen Punkte vorhielt, und nachdem jene abermals, die Hand auf dem Evangelienbuch, bejahend geantwortet hatten, die Worte sprach: "Vernehmet wohl, was ich sage: ihr gelobt bei Gott und der h. Jungfrau, dem Großmeister und jedem vorgesetzten Ordensbruder unverbrüchlich gehorsam zu sein, Keuschheit zu wahren, die guten Bräuche bes Ordens zu halten, ohne anders Eigentum, als was eure Vorgesetzen euch zuteilen, zu leben, nach Vermögen auf die Eroberung des Reiches Jerusalem zu trachten, die anvertrauten Ordensgüter mit Treue zu verwalten, nie bei einer ungerechten Enterbung gegenwärtig zu sein, noch auch den Orden ohne Erlaubnis mit einem andern zu vertauschen." Sobald der Schwur auf diese Gelübde abgelegt war, fuhr der Vorsitzer fort: "Wir nehmen euch, eure Bäter und Mütter und zwei oder drei eurer Freunde, die ihr wählen mögt, in die Gemeinschaft der geistigen Guter des Orbens auf; verabreichte hierauf den Mantel, mährend der Priester ben Psalm Ecce quam bonum anhub, hob die Knieenden empor und küßte sie auf ben Mund, welches lettere auch von dem Priester und allen Anwesenben geschah. Dann ließ sich ber Rezeptor wieder nieber, gebot den Aufgenommenen, sich zu seinen Füßen zu setzen und sprach zu ihnen, sie sollten freudig sein, daß der Herr sie zu einem so edlen Orden geleitet habe, und sich hüten, gegen bessen Gebote zu fehlen. ber Strafkoder, b. h. die Vergeben, für den man den Orden verliere, sowie bie, die mit Verluft des Mantels bestraft werden, auseinandergesett, soweit als das Gedächtnis des Vorsitzenden reichte, während man für das Abrige auf Anfragen bei den Brüdern verwiesen wurde: das Ganze durchaus im Einklang mit dem Straftoder der Statuten, den wir in den Mitteilungen des Instituts für österr. Geschichtsforschung näher dargelegt haben <sup>1</sup>). Dabei werden hervorgehoden für die erste Klasse neben Simonie und Mitteilung der Kapitelsgeheimnisse an nicht anwesende Brüder vor allem Sodomiterei, worauf auch lebenslängliches Gefängnis stehe, und Mangel an kirchlicher Rechtgläubigkeit, für die zweite Klasse aber Verzlust des Mantels, vor allem wieder die mancherlei zu "larrecin" geshörigen Vergehen, daneben Liegen beim Weibe oder wenn man mit einem solchen an verdächtigem Orte betroffen wurde. "Hiernach setzte der Rezeptor den Dienst im Orden und die Verpslichtungen in Bezug auf die religiösen Vorschriften auseinander."

Auf diese regelrechte Aufnahme, beren Naturwahrheit über jeden Aweifel erhaben ift, folgt dann aber die zweite mit der Verleugnung und (wenn auch erlassenen) Bespeiung, die zu jener ersten paßt wie die Faust auf ein Auge. Wie Gerhard sich aus dieser Schlinge zu ziehen sucht, dadurch, daß er von 4—5 ganz unbekannten Servienten, die er weder vorher noch nachher gesehen habe, sie erfahren haben will; ebenso wie er behauptet, innerhalb 4 Wochen bem Bischof Sicard von Cahors barüber gebeichtet zu haben, der ihn gegen Fasten, das Tragen eines eisernen Panzers über dem Hemde und eine Fahrt über das Meer absolviert habe, ist in der Tabelle angezeigt. Nicht genügend wiedergeben ließ sich aber dort schon die bezeichnende Antwort auf die Frage: warum er denn vor der Verhaftung diese Dinge nicht angezeigt habe und auch nachher sich Erst habe foltern lassen: nämlich: erst aus Todesfurcht vor dem Orden, nachher aber, weil er nicht geglaubt habe, daß die Haft so lange dauere und der Prozeß so weit gedeihe; auch hätte man ihm doch nicht geglaubt und er keine Mittel besessen, da sein ältester Bruder mit seinem Willen das ganze Vermögen bekommen habe. Interessant ist dann seine Aus-Sinandersetzung über die Punkte, die der wirklichen Regel thatsächlich zus wider seien: so, daß die Aufgenommenen schon am ersten Tage für Professen gehalten und eidlich verpflichtet werden, den Orden nicht mehr zu ver= Lassen; während schon im ersten ober zweiten Kapitel ihrer Regel vor dem Eintritt Mitteilung der Regel und eine Probezeit vorgeschrieben sei. Auch verstoße das gegen die Bulle "Omne datum optimum", da die Priester und Kleriker ebenso alsbald als Professen und auf dieselbe Weise auf= genommen würden. Ebenso verstoße gegen das Recht der Kirche, daß

<sup>1)</sup> Bgl. oben p. 104 ff.

es keinen Rekurs noch Appellation gegen ben Orben an die Kurie gebe und der Großmeister nicht die Bestätigung durch den apostolischen Stuhl abzuwarten brauche. Übel sei auch, daß der Großmeister und die Provinzialoberen nicht dulben, daß einzelne im Besitz der Statuten seien, sondern nur die Angesehensten, woraus viel Verdacht entstanden sei. sei allgemeine Anficht im Orden unter den älteren Mitgliedern, daß von dem Eindringen von Gelehrten in den Orden derselbe keinen Gewinn gehabt habe. Bei Aufnahmen, die er selber und Hugo de Peraud vorgenommen, sei nichts Ungebührliches vorgekommen. Die Absolution im Rapitel erzählt er ausführlich, nur daß er hinsichtlich der Absolutions= formel des Rapitelvorfizenden etwas von der Regel und von Raoul de Gisi, ber die Worte richtiger wiedergiebt 1), differiert. Beichte bei andern als Ordenspriestern sei nur nach eingeholter Erlaubnis statthaft. und Gastfreundschaft werbe in einem Teil ber Orbenshäuser richtig eingehalten, in andern nicht. Mit der Heimlichkeit bei Kapiteln sei es richtig. Die Retereien, die er gestanden, seien einem Teil im Orden, den Oberen, bekannt, sonst aber nicht allgemein.

Das Sanze ist so gehalten, daß man den Eindruck gewinnt, als ob Gerhard de Caux selber bestissen gewessen sei, durch möglichst eingehende wahrheitsgetreue Aussagen über den Orden jene "Geständnisse" vergessen zu machen und ihrer Beweiskraft zu berauben und, da er dies auf direktem Wege nicht wagte, dies auf indirektem versuchte, indem er sorgte, seine Gesamtaussage so gründlich zu basieren, daß jene andern Dinge völlig in der Luft stehen: wenigstens für den kritisch undefangenen Beodachter. An solchen sehlte es freilich zu jener Zeit sehr. Um so mehr ist es ein Glück, daß seine und seiner Ordensgenossen Aussagen durch die protokollarische Niederschrift auf unsere Zeit gelangt sind und so ein volles Urteil uns, deren Sinn keinerlei praktisches Vorurteil mehr trüben kann, ermöglicht ist. Welches dieses Urteil sein wird, ist uns nicht zweiselhaft: wir sind überzeugt, daß kein nüchterner Beurteiler, der das ganze Material kennt, so wie es ihm unsere Tabellen ermöglichen, mehr im stande sein wird,

<sup>1)</sup> Nach diesem wurde am Schluß des Kapitels, nach den Gebeten sür den Papst und die Kirche, durch den Borsisenden in Ermanglung eines Priesters oder, wenn ein solcher da war, durch diesen die Absolution von Ordensvergehen ausgesprochen mit den Worten: "Beaus segnurs freres, toutes les choses que vous leyssies à dire pour la honte de la char ou pour la justice de la mayson, tel pardon, comme je vous fayit je vous en fais de don cuor et de donne volonte; et Dieu, qui pardon a la Maria Magdalene ses pechiez, les vos pardoint, et vos pri que vous priez à Dieu, qu'il me pardon les miens; et notre frere chapelans se levera et fara la solution que Dieu absolle lui et nous": Nich. I, 398.

bas Ergebnis bieser Protokolle als Beweis für die Schuld des Orbens anzusehen, wohl aber umgekehrt.

Ist das aber der Fall, was bleibt dann noch übrig von wirklichen Beweisen für die templerische Schuld? Wenig; wie wenig, wird uns erst klar, wenn wir jetzt, ehe wir zu dem Schlußurteil auf dem Konzil von Vienne übergehen, die übrigen Prozesse gegen den Templerorden außershalb Frankreichs ins Auge sassen!).

1) Zuvor aber sei wenigstens anmerkungsweise noch ein Wort über unsere Tasbellen und die Gesichtspunkte, nach welchen dieselben zusammengestellt worden sind, ges sagt, wie etliche Winke zu ihrer Verwertung gegeben.

Bunachst über bie Ramen: hinsichtlich bieser hatten wir die Bahl, ob wir sie in ihrer lateinischen Form, wie sie bie Protokolle geben, anführen follten, ober burchweg frangofieren. Bu ersterem konnten wir uns nicht entschließen, weil es uns gar ju schülerhaft erschien, ba, wo die französische Benennung auf ber Hand lag, die unverftanblichere lateinische Übersetzung beizubehalten (vgl. z. B. Nr. 15, 52, 78, 118, 138 u. a.). Andererseits haben wir doch auch wieber nicht gewagt, auf gut Glück zu französieren, wo wir nicht mit Hilfe bes geographischen Lexikons, von Karten unb andern Hilfsmitteln, unserer Sache ganz sicher waren. So haben wir z. B. nicht ge= -wagt, statt (Balduin, Ponzard oder Raoul) de Gisi oder Gisa einsach zu setzen de -"Guise", obgleich uns die Zugehörigkeit dieser, in den Protokollen selbst als besonders vornehm bezeichneten, Templer zu bem später so berühmt geworbenen Geschlecht berer von Guise äußerst wahrscheinlich geworden ist (besonders stimmt bamit, daß als ihre Heimat die Diöcese Laon angegeben ist). Freilich fehlt auf diese Weise eine einheitliche Schreibweise: aber biese fehlt auch so, wenn man nur ben Protokollen nachschreibt, ba auch bort die Namen, je nach den Protokollführern, bald nach ihrem französischen Laut, bald, wenn auch meist, in lateinischer Form wiebergegeben sind, so baß sie oft sehr verschieden lauten und erst durch eine genauere Bergleichung die Ibentität sich fest= ftellen läßt.

über die Rubriken wird nicht viel zu bemerken sein. Ihre Wahl ergiebt sich von selbst durch die Nachforschung nach den für die beabsichtigte Vergleichung unterseinander und Erklärung für die Entstehung dieser Aussagen bezeichnendsten Punkten. Für die Kontrolle besonders wichtige Anhaltspunkte sind durch Sperrdruck noch besons ders hervorgehoben. Mancherlei Ungleichheiten (so in der Tabellenreihe A) erklären sich durch die Rücksicht auf den Raum. Die Reihenfolge richtet sich in der Hauptsache nach den Protokollen. Deren Schwankungen ließen sich hier natürlich nicht weiter wiedergeben.

Daß die wichtigste Rubrik die siebente ist, welche die vorherigen Phasen der Untersuchung erkennen läßt ("vorher verhört bezw. reconciliert von?"), haben wir schon im vorigen Kapitel bemerkt. Daneben möchten wir noch auf die Rubrik "Stellung zur Templersache", mehr aber noch auf die Unterbringung je nach Quartieren in Baris besonders ausmerksam machen. Wie wichtig diese zur Erklärung der "indivisuellen Berschiedenheiten" der Aussagen, auf welche man solches Gewicht gelegt hat, ist, darüber besehrt uns ein Blick z. B. auf die Nummern 149—150, 151—153, 163—164, 168—169, 171—173, 175—176, 179—180, 182—183, 184—185, 209—210, 215—216, 223 und 225, 224 und 226, 227 und 228, 230 und 231 genügend.

Bei ben Zeugen ber Aufnahme mußten wir bavon absehen, allemal sämtliche namhaft zu machen, und uns begnügen, nur die für die Kontrolle ber Aussagen werts

volleren aufzugählen. Für eine Gesamtstatistit bes Templerpersonals wie ihrer Berbreitung und ihrer Besitzungen innerhalb Frankreichs wäre freilich eine genauere Aufzählung sämtlicher Namen sehr von Wert. Doch würde das über den unmittelbaren Zwed vorliegender Arbeit weit hinausgehen und einer Separatarbeit zufallen, die nicht geringen Aufwand an Mühe und Zeit erfordern würde. Wir haben zu einer solchen keine Lust, möchten sie vielmehr lieber Schottmüller (s. Nachschrift) hinterlassen, der is ein besonderes Werk über den Prozes vor der papstlichen Kommission wie eine ums fassendere Statistif über den Templerorden in Aussicht gestellt hat.

Ob sich eine solche Arbeit bei bem geringen Wert, der im Grunde allen diesen Zeugnissen, auch denen vor der papstlichen Kommission, angesichts ihres Zustandestommens zusommt, je lohnen wird, bezweiseln wir, so mancherlei interessante Bemerstungen noch ans Licht zu fördern wären und so ungern wir auf weitere Aussührung mancher Aussagen verzichtet haben. Was not that angesichts des Kapitals, das von jeher, am letten von Prut, aus diesen Zeugnissen geschlagen wurde, und bei der Einsseitigkeit der Berufung auf dieselben einerseits; der mangelnden Ausnuhung dieser Protosolle bei ihrem gewaltigen Umfang andererseits, war eine übersichtliche Darbietung des Gesamtmaterials nach den Hauptpunkten. Die entsprechende Verwertung ergiebt sich dann von selbst und überlassen wir dem Leser.

Nachschrift. Leiber ist Schottmüller inzwischen gestorben (wie ber Telegraph an bemselben Tage, 17. Juni 1898, melbet, an bem ich ben letten Punkt unter diese Arbeit geset habe). Wenn ich biesen Verlust gerabe jetzt um so aufrichtiger bedauere, je mehr meine Arbeit trot aller Disserenzen zu einer Ehrenrettung Schottmüllers ausgefallen ist, so bürste andererseits nach dem Tode dessenigen, der sich am eingehendsten mit dem Templerprozeß beschäftigt hat, vorliegende Arbeit um so mehr zur Ausfüllung einer Lücke dienen.

## Achtes Kapitel.

## Der Prozeß in den andern Ländern.

Dreierlei Gruppen sind hier nach dem Ergebnis zu unterscheiden: 1. Länder mit demselben oder wenigstens einem ähnlichen Ergebnis wie in Frankreich, in denen der Beweis für die Schuld der Templer bis zu einem gewissen Grad durch die Untersuchung erbracht zu werden scheint; 2. Länder, in benen durch die Untersuchung das Gegenteil, die Unschuld des Ordens, fcstgestellt wird; und 3. solche, die an beiden partizipieren, beren Ergebnis teilweise für die Schuld, teilweise für die Unschuld des Ordens zu sprechen scheint. Merkwürdigerweise richtet sich diese Abstufung je nach dem Grad des französischen und papstlichen Einflusses, bezw. der Durch den päpstlichen Einfluß maßgebend gewordenen Grundsätze, in den Betreffenden Ländern. Im allgemeinen gilt der Kanon: je weiter ein Land dem Einfluß Philipps des Schönen und der papftlichen Maschinerie, Die hier durchaus im Einklang mit Philipp arbeitet, entrückt ist, um so weriger kommt heraus bezw. um so mehr von dem Gegenteil eines Schuld: beweises. Je unmittelbarer es dem Könige von Frankreich untersteht ober je unbestrittener der päpstliche Wille in ihm gilt, um so mehr nähert sich das Ergebnis dem in Frankreich. Merkwürdig!

Bu ber ersten Gruppe, Ländern mit demselben oder einem ähn-Lichen Ergebnis, gehören die Rebenländer von Frankreich und, wenigstens in der Hauptsache, Italien. Ersteren zuzurechnen ist in dieser Zeit, obgleich politisch zu Deutschland gehörig, vor allem Lothringen. Dessen Herzog Thiebault stand völlig in französischem Sold und so ahmte er auch die Templerpolitik mit demselben Ersolg nach: "eine große An-Jahl von Templern wurde verbrannt und der Herzog sorgte dafür, sich möglichst viel von ihrem Vermögen anzueignen"). Sbenso erwiderte der in einem ähnlichen Verhältnis zum Deutschen Reich und zu Frankreich stehende Herzog Johann von Brabant und Limburg unter dem 9. Nov.

<sup>1)</sup> Lea III, p. 302, nach Calmet, Hist. Gen. de Lorraine II, 486; vgl. auch ben letzten Zeugen vor der papstlichen Kommission, Mich. II, 367 (Nr. 232).

1307 Philipp dem Schönen im Ton des Lehensmanns, daß er dessen Befehle vollstreckt, die Templer verhaftet und ihre Güter mit Beschlag belegt habe und nun auf weitere Weisungen warte 1).

Gleichfalls politisch noch zum Deutschen Reiche, thatsächlich aber zum französischen Machtbereich, gehörte die Grafschaft Provence mit Forcalquier. Das Haus Anjou, das hier seit dem Jahr 1246 die Erbschaft der Grafen von Provence angetreten hatte, wahrte sich zwar oft genug seine Selbständigkeit gegenüber dem französischen Hauptstamm, zumal wo es galt, den Papst zu stützen oder sich auf diesen zu stützen. Wo aber dieser so im Bund mit dem Könige von Frankreich handelte wie hier, war für Widerspruch, wie er von Sbuard von England angeregt wurde, um so weniger Raum. Zudem war seit zwei Jahrzehnten, seit der Parteinahme der Templer bei der sizilianischen Empörung gegen die Franzosen, Karl II. ihr erklärter Feind. So erging dann am 13. Jan. 1308 von Marseille aus eine der französischen ganz ähnliche Instruktion burch Karl II. an seine Beamten, auf den 23. Jan. sämtliche Templer in der Grafschaft zu verhaften. Infolge bessen wurden, abgesehen von den im Orbenshaus von Aix und in bessen Umgegend gefundenen und in ben Gefängnissen von Aix untergebrachten, an ihrer Spite ber Großpräzeptor Albert de Blacas, 48 Templer aus den Balleien von Nizza, Graffe, St. Maurice und aus den Häusern von Arles und Avignon in Pertuis und auf dem Schloß Meirargues untergebracht?). Demnach kann, da außerdem nicht wenige Templer ihr Heil bereits in der Flucht gefunden haben sollen, in diesen Gegenden der Orden allerdings nicht gering an Bahl und Besitz gewesen sein. Welches das schließliche Los dieser Ge= fangenen war, ist nicht ganz sicher. Nach einer Quelle 3) sollen sie sämtlich verbrannt worden sein, da keiner unter ihnen auf das Angebot König Rarls, unter Eingeständnis der Anklagen auf den Orden zu verzichten und ihr Gelübbe abzuschwören, eingegangen sei. Dies kann nicht ganz richtig sein, da, wie Lea bemerkt 1), ein Dokument von 1318 zeigt, daß Albert von Blacas damals noch mit Zustimmung der Hospitaliter, an welche die Landbesitzungen der Templer gefallen waren, im Genuß der Romturei St. Maurice war. Die Mobilien waren zwischen Papst und König geteilt worden. Im übrigen scheint, der Ausbeute des Archivs von Marseille nach b), ber König sein Möglichstes gethan zu haben, um bei ber Einziehung des Ordensguts nicht zu kurz zu kommen, wobei im Inventar auch wieder ein Statutenbuch figuriert 6).

<sup>1)</sup> Notices et extr. XX, 2, 162. — 2) Le Jeune II, 182 ff. — 3) Welcher? können wir nicht angeben; wir folgen Le Jeune II, 184. — 4) Lea III, p. 304. — 5) Schottm. II, 428. — 5) Schottm. II, 425.

In Neapel, dem Hauptlande der Anjou, war man schon vorher, sobald eine Abschrift ber Bulle "Pastoralis praeeminentiae solio" vom 21. Nov. 1307, gerichtet an den hier die Stelle des Regenten versehenden Herzog Robert von Calabrien, eingetroffen war, mit Weisungen zur Verhaftung der Templer und Konfiskation ihres Vermögens vorgegangen. Doch liegen uns hier zunächst nur von zwei Orbensangehörigen protokoll= mäßige Aussagen vor, eine Zahl, die, wenn man auch den templerischen Besitz in diesem Lande infolge der früheren Verfolgungen Kaiser Friedrichs II. wie der nachherigen Antipathie Karls II. von Anjou geringer als ander= wärts annehmen darf, doch offenbar in keinem Verhältnis steht zu dem thatsächlichen Gesamtordenskontingent in diesem Lande. Daß wir uns bieses keineswegs so verschwindend denken dürfen, ergiebt sich schon daraus, daß dieser Teil von Italien, in dem das wichtige Ordenshaus von Barletta gelegen war, eine besondere Ordensproving, meist wohl zusammen mit Sizilien, bildete mit ihrem eigenen Großpräzeptor, der aber, Obdo von Baldric mit Namen, damals auf Cypern geweilt zu haben scheint!). So= mit bleibt, ba es nicht wahrscheinlich ist, daß alle andern durch die Flucht sich gerettet haben sollten, nur übrig entweder die Annahme von Prut?), daß der größere Teil der Protokolle verloren gegangen sei, oder die von Schottmuller"), daß es auch hier gegangen sei wie in Florenz, daß man diejenigen, welche Geständnisse verweigerten, überhaupt nicht ins Protokoll aufgenommen habe. Im Inquisitionsprozeß wäre das keineswegs ein Unikum, sondern nur im Einklang mit den sonstigen Inquisitions= grundsätzen.

Für diese Annahme würde auch der Umstand sprechen, das unser Protokoll das Ergebnis einer neuerlichen Untersuchung darstellt, die, wie in andern Ländern da, wo die Erstlingsresultate nicht befriedigten, durch Absendung besonderer päpstlicher Kommissäre veranlaßt wurde. So scheint das Gewicht dieser zwei vorhandenen Aussagen von vorneherein auf ein Minimum zusammenzuschrumpfen. Trozdem dürsen wir über diese nicht ganz weggehen, da sie für die "Übereinstimmung des Prozesses in Italien mit dem von Frankreich" eine wichtige Rolle spielen und so von Prutz noch in seiner "Kulturgeschichte der Kreuzzüge") auszugsweise verwertet worden sind. Zum Glück hat Schottmüller durch vollständige Veröffentslichung auch dieser Protokolle in seinem urkundlichen Teile<sup>5</sup>) ein anderes Urteil ermöglicht. Schon wenn man hört, wie bei dem Verhör, das am 15. Mai 1310 im Palast der königlichen Burg in Brindiss eröffnet wurde,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wie Schottmüller auf Grund einer epprischen Chronif, die einen Obdo von Ballaret oder Villaret nennt, wohl richtig vermutet. — <sup>2</sup>) Entw. p. 216. — <sup>3</sup>) Schottsmüller I, 420. — <sup>4</sup>) p. 621—623. — <sup>5</sup>) Schottm. II, 103—139.

der Kommission außer drei päpstlichen Abgefandten!) nur der Erzbischof von Brindisi, als einziger Prälat des Landes zugehörte?), so kann man sich des Eindrucks kaum erwehren, daß das eigentliche Motiv dafür, daß nur so wenig Zeugnisse in diesem Reiche erzielt wurden, in dem Glauben der Prälaten, in diesem Prozeß gebe es doch keine Lorbeeren zu verbienen, gelegen habe. Das Verhör selbst giebt einem solchen Glauben Recht genug. Und zwar gilt das bei der einen Aussage schon von der Person des Zeugen, des Servienten Johannes de Reritone, ber, obgleich als Präzeptor des Tempelhauses von Castrovillari (in Calabrien) bezeichnet, sichtlich recht hat, wenn er zur Entschuldigung<sup>3</sup>), daß er die Mißbräuche abzustellen ober wenigstens anzuzeigen versäumt habe, von sich sagt, daß er "ipse simplex et rusticus et modicum potens in ordine"4) gewesen sei. Darnach sind auch seine Aussagen: diese enthalten außer der Berleugnung und "Conculcatio" des Areuzes nicht bloß auch die sonst so äußerst selten 5) sich findende "minctio", Anpissung desselben — und zwar durch alle anderen Anwesenden der Reihe nach, nur er selbst habe es nicht gethan, weil ihm der Drang dazu gefehlt habe —, dazu Kusse auf den Mund und auf den bloßen Bauch auf der rechten Seite, sondern auch die An= betung eines grauen Katers 6), ber in einem Kapitel in Barletta er= schienen sei. Dies erspart uns, diese Aussage weiter zu verfolgen, die zubem außer der Mitteilung, die er von einem Kaplan gehört habe, von einem Orbensbruder, ber für das Verbrechen ber Sodomiterei mit Kerker bestraft worden sei, nichts Bemerkenswertes mehr verzeichnet.

Eine bedeutendere Person ist der zweite Zeuge, der Servient Hugo de Samana, Präzeptor des Tempelhauses St. Georg in Brindisi, nach seiner Aufnahme durch (den am 12. Mai 1310 in Paris verbrannten) Morel de Beaune in Fontenay, Diöcese Auxerre, ein Burgunder von Gesburt. Was er von einer 6 Jahre darauf in Eppern zu Circhothia, einer Ordensburg in der Nähe von Limisso, durch einen französischen Ritter, Gottsried von Villaperros, in Gemeinschaft mit zehn anderen Ordensbrüdern in nächtlicher Überrumpelung erzwungenen Berleugnung eines Kreuzes, das mit einem Stück Eisen auf den Estrich gezeichnet worden sei, erzählt, steht ebenso mit seiner ersten durchaus anständigen Aufnahme in Wider-

<sup>1)</sup> Hiebei ist außer bem Archibiakonus ber Diöcese Bourges Arnulph Bataple und bem pupstlichen Kaplan Berengar be Olargiis aus Narbonne auch der Kanoniker Jakob de Carapella von Santa Maria Maggiore in Rom als solcher gerechnet. —
2) Der Erzbischof von Neapel entschuldigt sich damit, daß er die Weihe des Bischofs von Monopolis vorzunehmen habe. — 3) Bei Anklage-Artikel 74—76. — 4) Schottz müller II, 130. — 5) In ganz Frankreich ist uns nur ein einziges Beispiel begegnet, s. Tab. XIX Nr. 206. — 6) "quidam catus pili grizi seu liardi", Schottm. II, 127.

spruch, als mit seinen übrigen Aussagen, und wird zudem durch das Resultat des exprischen Prozesses niehr als genügend Lügen gestraft, wo nicht bloß die Angehörigen des Ordens, sondern auch andere Zeugen, Geistliche wie Laien, durchaus zu Gunsten des Ordens aussagen. besondere wird durch die dort auftretenden Minoritenmönche seine Behaup= tung, daß er jenen ganzen Vorgang wenige Tage nachher einem Minoriten Martin de Ruppella, der nach Circhothia gekommen sei, gebeichtet habe, ge= rabezu in einen Gegenbeweis, d. h. Beweis seiner Lüge, verkehrt, die wir ihm nach den inquisitorischen Mitteln, die der Papst zu dieser Zeit überall nachbrücklich empfahl, gerne verzeihen, um so mehr, da er durch seine übrigen Aussagen um so gründlicher für die Ehrenrettung des Orbens Von Belang ist hiervon nur noch, was er zur Erklärung bes Ibols beibringt. Er sagt ba, daß er zwei mit Gilber geschmückte Köpfe gesehen habe, von benen der eine, aufbewahrt in der Ordenskirche von Rikosia auf Cypern, ber h. Euphemia angehört habe; vom andern wisse er nicht, welchem Heiligen er zugehöre; doch habe er gehört, daß er dem Orben durch einen Abt verpfändet ober zur Aufbewahrung übergeben worden sei und im Schatz des Tempels ausbewahrt werde 1). Offenbar handelt es sich einfach um Reliquien und das Ganze zeigt wieder, wie sehr man damals im Templerorben auf solchen Besitz Wert legte: ein Beweis für ihren gut kirchlichen Sinn.

Noch auf eine andere Aussage dieses Zeugen hat man Gewicht gelegt, darauf nämlich, daß bei den Worten, welche er den Vorsitzenden-am Schluß ber Rapitel ganz im Einklang mit Raoul de Gifis Formel sprechen läßt, wieber ber Schächer am Kreuz und Maria Magdalena (als Beispiele der göttlichen Vergebung) angeführt werden. Dies hat man in Verbin= bung gebracht mit ber Erklärung eines Zeugen Galcerand de Teus, ber mit fünf anderen Zeugen nach Raynouard 2) in "Lucellia" ober "Sainte Marie" auf Sizilien im April 1310 verhört, jenen Schächer als ben= jenigen Christus erklärte, der von den Juden ans Kreuz geschlagen wurde bafür, daß er sich, ohne es zu sein, Gott und König der Juben genannt Nachbem er aber etliche Augenblicke vor seinem Tobe von Longinus habe. in die Seite gestochen worden, habe er jene Worte bereut und den wahren Gott um Verzeihung gebeten und dieser ihm verziehen. Für uns wird diese, offenbar auf Grund der Anklagen, die man gegen die Ratharer richtete, den Templern manchmal abgefragte Erklärung schon damit ent= kräftet, daß auch dieser Zeuge gleichfalls von einem Kater weiß, der

<sup>1)</sup> Schottm. I, 425 weiß, daß es der Kopf des hl. Polykarp gewesen sei. Wosher? wissen wir nicht. — 2) Raynouard, p. 280—284. Für die Verwertung dieses Zeugen durch Prut vgl. oben p. 43 f.

früher auf den Kapitelversammlungen zu erscheinen gepslegt habe, wie in den "alten Statuten von Damiette" zu lesen sei. Außerdem wird dieser in Katalonien rezipierte Zeuge schon durch seine dortigen Ordensbrüder insgesamt Lügen gestraft.

Bei Lucellia auf Sizilien liegt offenbar eine Verwechslung mit Lucera in Apulien vor, die wir dem Franzosen Raynouard bei der bekannten Schwäche dieses Volks in der Geographie nicht verübeln können. Sicher wird uns diese Vermutung Schottmüllers schon dadurch, daß die beiden anderen Zeugen, die neben dem genannten von Raynouard noch kurz (als der Verleugnung, beim zweiten wieder erst lange nach der Aufnahme erfolgt, geständig) angeführt werden, in der Hauptsache zur Wiederslegung des ersten, als Ort ihrer Aufnahme der eine das Haus in Barletta, der andere das in Torre Maggiore nennen, beide Orte in geringer Entsernung von Lucera, das etwa den geographischen Mittelpunkt bildet, geslegen. Allem nach haben wir es somit hier mit dem Verhör der Lucera mit umfassenden Kirchenprovinz Benevent, vielleicht zusammen mit etlichen Nachbarprovinzen, zu thun.

Für Sizilien selbst bleibt uns so nur die Untersuchung von Messina, die nach Raynouard den Erzbischof von Messina und den Bischof von Sora als päpstliche Delegierte in dieser Provinz abzgehalten wurde und (in Ermanglung von templerischen Zeugen selbst?) im Verhör von zweiunddreißig nichttemplerischen Zeugen bestand, ohne irgend ein für den Orden belastendes Ergebnis. Vermutlich hatte Friedrich von Aragonien, dem die sizilianische Vesper hier zu seinem stausischen Erbe verholsen hatte, keine Lust, dem Orden, der bei jenem Ausstand sich auf die nationale Seite gestellt hatte, mit Undank zu lohnen, wenn er auch, wie wir aus Lea wissen, seit 1304 der Inquisition auf der Insel Zulaß gewährt hatte?).

War so das Resultat jenseits der Straße von Messina ein anderes als in dem Reiche der Anjou, so kam doch deren Grundsäten nach der entgegengesetzen Richtung eine um so weiter reichende Wirkung zu, indem der jüngste Sohn Karls II., Philipp, als Herzog von Romanien und Achaja, die päpstliche Instruktion in allen Besitzungen der Levante auszuführen Ordre erhielt<sup>3</sup>). Wie weit er dieser Instruktion nachzukommen vermochte, ist uns nicht näher bekannt.

Ausführlichere Berichte, wenigstens über das spätere Verfahren, haben wir aus dem Kirchenstaat<sup>4</sup>). Daß hier, wo der Papst auch

<sup>1)</sup> Raynouard, p. 284. — 2) Dies zur Berichtigung von Lea, ber bieses Land kurz abmacht damit, daß er sagt: "Das Nämliche (wie von Neapel) mag für Sizisien gelten." Lea III, p. 305. — 8) Lea III, p. 304. — 4) Ober vielmehr eigentlich aus

politisch der höchste Gebieter war, die Ergebnisse womöglich "noch be= friedigendere" werden mußten, als in Neapel, liegt auf der Hand. bürfen wir nicht zweifeln, auch wenn uns keine weiteren Mitteilungen über bie ersten Phasen des Prozesses hier vorliegen, daß die Bulle des Papstes vom 22. Nov. 1307 mit ihrer Anweisung zur Verhaftung der Templer keinem Hindernis hier begegnete. Trozdem ist die Untersuchung in diesem Land von keinem besonderen Belang, da die Zahl der temple= rischen Zeugen eine viel zu geringe im Verhältnis zu andern Ländern ist. Es ist ein fast mitleiderregendes Schauspiel, das die päpstliche Kommission, die auch hier zur Vorbereitung für das Konzil von Vienne eingerichtet wurde, und in dem Bischof Giacomo von Sutri und dem Magister Pandolf di Sabello bestand, mit ihrem Reisen von Ort zu Ort auf der Suche nach Templern gewährt. Vom 12. Okt. bis 12. Nov. 1309 wartet sie erst in Rom auf dem Aventin, trot Aufforderung an jedermann, ver= geblich, daß jemand erscheine. Im Dezember kommt sie nach Viterbo, wo nach Erledigung von Förmlichkeiten am 19. Dez. fünf im Kerker in Viterbo gehaltene Templer auf den 28. Dez. vorgeladen werden. Antwort berselben vom 22. Dez.: sie wollen nicht. Da diese Weigerung auch auf erneuten Zuspruch wiederholt wird, zieht die Kommission im Februar nach Assis weiter, von da im März nach Gubio, im April nach Aquila und weiter nach Penne. Erst hier findet man wieder einen Gegenstand der Untersuchung, indem tags zuvor zwei Templer, die Servienten Ceccus Nycholai Ragonis de Sançano und Walter aus der Stadt Neapel gefangen worden waren, die aber beide weder erscheinen noch den Orden verteibigen wollen und diese Weigerung am folgenden Tag noch dreimal wiederholen: für die Kommission gerade kein glänzendes Vertrauensvotum. Da man nun bei Walter nicht sicher war, ob man einen wirklichen Orbensange= hörigen vor sich habe, so ließ man biesen als entschulbigt gehen, Ceccus aber wurde inquiriert und erzählte von einem Idol in Gestalt eines auf= rechtstehenden Anaben, ca. eine Elle hoch, das in der Schatzfammer einer Romturei in Apulien zur Anbetung gehalten wurde und vor dem die Kniee zu beugen auch er mit gezückten Schwertern gezwungen worden sei. Sonst ist in dem konfusen Zeugnis dieses Mannes nur noch bemerkens= wert, daß er als Zeugen bei seiner durch den Großpräzeptor der Lom= barbei, Uguccio di Vercelli, in einem Lokale des Lateran erfolgten Aufnahme neben einem andern auch ben Profurator des Ordens, Peter von

bem Suburbicarbezirk von Rom: Da bieser Prozeß ebenso auf ber einen Seite über ben Kirchenstaat hinausgeht, indem er Chieti, Aquila, Penne, das neapolitanische Absruzengebiet umfaßt, als er andererseits die Romagna, die zwar zum Kirchenstaat geshörte, aber eine selbständige kirchliche Provinz Ravenna bilbet, ausschließt.

Bologna, nennt. Und zwar geschah diese Aufnahme burchaus regelrecht. Die weitere Untersuchung führt uns, ohne den Bischof von Sutri, nach Chieti: hier wird vom 11.—14. Mai 1310 ein weiterer Templer, Andreas Armani de monte Oderisio (aus der Diöcese Chieti) verhört, der zur Zeit des Papstes Bonifacius in Barletta durch den Großpräzeptor von Apulien und den Abruzzen, Petrus de Ultramontanis, regelrecht rezipiert, hernach an einem geheimen Ort zur Verleugnung Christi und aller Heiligen angehalten worden fein will unter Berficherung bes Großpräzeptors, Christus sei nicht wahrer Gott, sondern ein fakscher Prophet und für seine Verbrechen gekreuzigt und die Hoffnung auf Erkösung durch ihn sei Außerdem weiß er aber auch noch von einem Ivol, einer gleich= falls eine Elle hohen Statur mit drei Röpfen, die er, von den Anwesen= ben mit gezückten Schwertern bebroht, angebetet habe: für Prut wieber ein Faktor, wertvoll genug, um in der "Kulturgeschichte der Kreuzzüge" 1) als weiterer Beleg für sein System zu figurieren; vollends ba auch dieser Zeuge zum Schluß versichert, alles "ohne irgend welchen Zwang" ausgesagt zu haben. Für uns bietet mehr Interesse seine Bemerkung, baß er vorher verheiratet gewesen sei und bei seinem Eintritt er wie seine Frau aufeinander verzichtet haben.

Am 23. Mai fängt die Untersuchung wieder vorne an in der Kirche Sta. Maria auf dem Aventin mit weiteren Citationen, die in vernünftigerer Form gehalten sind als die früheren, doch ohne mehr Erfolg. Daher wird am 28. Mai in Viterdo beschlossen, durch die fünf hier noch eingekerkerten Templer sich weiteres Waterial zu verschaffen. Trot der nicht weniger als fünfmal auf jedesmalige Einladung hin wiederholten Weigerung, vor den Inquisitoren zu erscheinen oder den Orden zu versteidigen, werden doch von vier von ihnen? Geständnisse beigebracht, mit deren Aufnahme die Inquisitoren vom 7.—19. Juni beschäftigt sind. Erzgebnis wieder, nach erfolgter regelrechter Aufnahme, spätere Verleugnung Christi (bei dem Priester Wilhelm von Verdun in einer Schusterwertstätte durch Drohungen mit gezückten Schwertern, bei Gerhard von Piacenza in einer Kammer und wieder als "pro suis sceleridus cracisixi"), bei drei von ihnen dazu Conculcatio"), bei ebensoviel die Bespeiung, bei zwei endlich auch die Anbetung eines Jools, das bei dem Ackertnecht Bivolus.

<sup>2)</sup> Kulturgesch, ber Kreuzzüge, p. 362. — 2) Der 5. bleibt verschollen. War er auf ber Folter geblieben ober trop aller Mittel zu keinem Geständnis zu bewegen? — 2) Und zwar bei dem genannten Priester eines Kreuzes von Strophalmen, das auf die Erde gemacht wird. — 4) Dieser macht überhaupt die saftigsten Geständnisse unter allen, indem er nicht bloß korrett Berleugnung, Bespeiung, Conculcatio, sondern auch die Rüsse (in ano, ventre nuclo und Nabel) und zwar ihm durch den Stellvertreter

(aus der Grafschaft Perugia) ein Menschenantlit trägt: natürlich bei allen "freiwillig und aus eigenem Antrieb", wie die Inquisitoren aus guten Gründen beisetzen lassen. Merkwürdigerweise widerspricht das lette Zeugnis, bas wir nach fünf weiteren ergebnislosen Stationen ber Kommission 1) aus Palombara (Diöcese Sabing) am 27. Juli von dem (in Penne wegen Zweifel an seiner Zugehörigkeit zum Orben freigelassenen) Servienten Walter Johannis von Neapel erhalten, dem fruchtbarsten jener vier vor= hergehenden Zeugnisse, dem des Ackerknechts Vivolus, mit dem zusammen er im Jubeljahr 1300 burch den Großpräzeptor der Lombardei, Uguccio von Vercelli, in Castro Araldi rezipiert worden ist, indem er im Unter= schied von jenem behauptet, daß sie nach der Abreise bes Großpräzeptors durch den von ihm ernannten Präzeptor Albert de Castro Alquarto aus der Grafschaft Piacenza selbdritt in der Kammer durch Drohungen zu Verleugnung Christi und Bespeiung des Kreuzes angehalten worden seien, und behauptet, daß sie sich gegenseitig After, Bauch und Nabel ge= füßt haben. Welchem von beiden sollen wir nun glauben? da auch dieser versichert, nur "die Wahrheit freiwillig" ausgesagt zu haben. demnach das Ergebnis dieser neunmonatlichen Untersuchung in Mittelitalien? Sieben Zeugnisse<sup>2</sup>) auf boppelt so viel Stationen. Und wohl dem, der bamit viel anzufangen weiß!

Berwickelter liegen die Verhältnisse in dem noch übrigen Hauptteil der Apenninenhalbinsel, Oberitalien mit Toscana, das bei seiner Seteiltheit in einen Haufen städtischer Republiken und dem, durch den Römerzug Heinrichs VII. neuangefachten, Parteiwesen des sesten einheitzlichen Willens entbehrt. Demgemäß haben wir anzunehmen, daß es an einem allgemeinen planmäßigen Vorgehen gegen den Orden von Anfang an hier gebrach und mehr auf die Thätigkeit der einzelnen Inquisitoren

bes Großpräzeptors ber Lombarbei, Namens Georg, erteilt) und die Erlaubnis zu Sobomiterei rapportiert, und zwar ohne daß Zeugen dabei gewesen seien. Wunders barerweise hat er jedoch nie einen Kater gesehen, noch unter den Templern je von einem solchen reden hören.

<sup>1)</sup> Vom 3. und 8. Juli in Albano — es sindet sich niemand in der Campagna und Maritima —; am 15. und 17. Juli in Belletri — hier stellen sich mangels an templerischen Zeugen 8 Geistliche, die nichts wissen —; am 17. Juli in Segni — auch hier wissen 5 vorgeforderte Laien=Zeugen nichts —; am 20. Juli in CastrosFajole, Diöcese Tusculum, und am 21. Juli in Tivoli nichts. — <sup>2</sup>) Zugleich ein Beweis, wie spärlich vertreten der Templerorden in diesem ganzen Landstrich war. Darauf weist der Umstand hin, daß nirgends ein eigener Großpräzeptor erwähnt wird, sondern nach der Angabe von Walter von Neapel (Schottm. II, 418) der Großpräzeptor der Loms barbei zugleich für Tuscien, das Patrimonium, die Maritima, Mark Ancona, Kom, das Herzogtum Spoleto, die Campagna und Sardinien beauftragt war.

ankam, ob etwas und was geschah. Das erste, von dem man hier weiß, ist eine Anweisung des Inquisitors der Lombardei, Frà Ottone, zur Auslieferung von drei Templern an den Podestà von Casale. I. In ordentlichen Fluß scheint die Sache erst durch das Eingreisen der auf dieser Halbinsel besonders interessierten Kurie gekommen zu sein, indem für den Verlauf maßgebend jedoch auch dann die Persönlichkeit der Hauptprälaten in diesen Gebieten blieb.

In der westlichen Hälfte murbe 1309 der Erzbischof Giovanni von Pisa zum apostolischen Nuntius in unserer Angelegenheit durch Toscana, die Lombardei, Dalmatien, Istrien — für diese letzteren Gegen= den offenbar nur nominell, da hier, im Gebiet der Kirchenprovinz Aquileja, baneben das wichtige Venedig?) umfassend, ber Orden so gut wie gar nicht vertreten gewesen zu sein scheint — mit dem beträchtlichen Sold von 8 fl. täglich, von dem Templerbesitz zu erheben, angewiesen. Trotz dieses Stimulus scheint jedoch zunächst keineswegs allzuviel erreicht worden zu sein. Wenigstens hält es auch hier der Papst für nötig, im Spätjahr 1311 zur Vorbereitung für das Konzil von Vienne, auf dem man möglichst belastende Aussagen brauchte, ein neues Verhör, natürlich unter Anwendung entsprechender Mittel, anzuordnen, das so schleunig als möglich veranstaltet und bessen "Ergebnisse" bei ber Gile ber Sache umgehend an die Rurie eingefandt werden sollten. Die Kommission, die mit dieser Untersuchung gegen die einzelnen Personen wie gegen den Orden überhaupt betraut wurde<sup>3</sup>), bestand neben dem Erzbischof von Pisa aus dem Bischof Antonio von Florenz und dem Kanoniker von Verona, Pietro Giudice be Urbe (aus Rom?). Da dieselbe von keinen Zweifeln hinsichtlich der Anwendung der Folter geplagt war, so hielt es nicht schwer, bei den dreis zehn Ordensangehörigen, die hier in Florenz von früher her noch inhaftiert waren, teilweise Geständnisse zu erzielen. Sechs von ihnen 1) legten ein in jeder Hinsicht befriedigendes Zeugnis ab: enthaltend nicht bloß all= gemein die Verleugnung, Bespeiung, schmutigen Kusse und Erlaubnis zur Sodomie, sondern auch den Unglauben an das Sakrament des Altars,

<sup>1)</sup> Lea III, p. 307. — 2) Dieses kann in unserem Prozeß schon beswegen nicht weiter in Betracht kommen, weil es mit bem h. Stuhl zu bieser Zeit wegen Ferrara bekanntlich bermaßen verseinbet war, daß Klemens V. kein Bebenken trug, die gesamte Bevölkerung für vogelfrei zu erklären und in die Sklaverei zu verkausen. — 3) Ihre Protokolle sind 1845 durch Bini, neuerdings von Loiseleur im Anhang seiner Arbeit, verössentlicht worden. — 4) Egibius, Präzeptor von San Gimignano, Bernhard von Parma, Guido von Ciccica, Diöcese Fiesole, Präzeptor von Caporsoli derselben Diöcese, Nicolaus Reginus, Präzeptor von Grosseto, Lanfranc von Fiorenzuola und Jakob von Pigazzano, Diöcese Piacenza.

die Verehrung des hier besonders ausführlich beschriebenen Idols — und zwar merkwürdigerweise fast bei allen in Bologna 1) geschehen — und, last not least, bei Nicolaus Reginus, der schon vorher durch die neben ber spuitio einhergehenden minctio und conculcatio überhaupt das aus= giebigste Geständnis?) abgelegt hat, auch den schwarzen Kater. Letterer, der wieder die Kühnheit hat, gerade in Bologna zu erscheinen und in dem Rapitel bei seiner Aufnahme, in dem er von den Brüdern angebetet wird, eine ganze Stunde zu verweilen, bis er plötlich spurlos verschwindet, überhebt uns wohl der Verpflichtung, näher auf diese Zeugnisse-einzugehen, obwohl sie von Loiseleur und ihm nach von Prut für äußerst wertvoll gehalten worden sind und insbesondere durch die Aussagen über bas Idol, von dem wiederholt bezeugt ist, daß es "die Erde sprossen" und "die Bäume blühen mache", einen äußerst fruchtbaren Beitrag für die "Geheimlehre" geliefert haben. Auch ohne diese weiteren Anhalts= punkte würde uns genügen die Schlußbemerkung dieses Protokolls'), daß die Antworten d. h. Negationen von den sieben anderen Zeugen dem Bericht nicht beigefügt worden seien, da etliche von ihnen zu keiner Zeit irgend welchen Stand ober hervorragenden Rang ("prelationem") im Orden bekleidet haben, etliche zu bloßen Dienstleiftungen oder länd= lichen Arbeiten bestimmt gewesen seien!) und etliche wegen ihrer Neuheit im Orden dessen Geheimnisse wahrscheinlich nicht haben wissen können, "obgleich wir sie der Folter und dem peinlichen Verfahren ausgesetzt haben". Natürlich wurden aber die vorliegenden bejahenden Aussagen ohne allen Zwang der Folter u. drgl. Mittel gemacht und bestätigt. So wird wenigstens versichert und -- "honny soit qui mal y pense!" --Dies ist das Verhör von Florenz, das für die Übereinstimmung der Prozeß= ergebnisse von Italien mit denen in Frankreich am meisten als Beweis hat herhalten müssen.

Anders ging es in der östlichen kleineren Hälfte, der Romagna. Hier war das geborene Haupt der Untersuchung der Erzbischof Rainald von Ravenna<sup>5</sup>), dessen Provinz nicht nur die gesamte Romagna, sondern

<sup>1)</sup> Bgl. für die so ganz andern Ergebnisse, die sich an diese Stadt knüpsen, nachher den Prozes der Provinz Ravenna; dazu den Generalprokurator Peter von Bologna. — 2) Bon wirklichem, und zwar ebenso geographischem als kulturhistorischem Interesse dürfte nur die Bemerkung dieses Zeugen (bei Art. 65—67) sein, daß die den Gehorsam Verweigernden, also renitente Elemente, entweder mit Tod oder Kerker oder Verbannung in andere ferne Länder, so nach Sardinien, verschickt wurden, damit sie bald umkämen. Also Sardinien galt als Strafplah. — 3) Loiseleur, p. 212. — 4) Obgleich, wie Lea mit Recht hervorhebt, anderswo das meiste belastende Material gerade von solchen Ordensgenossen gewonnen oder verwertet worden war. — 5) Lea (III, p. 307) tituliert ihn fälschlich als Erzbischof von Bologna: dieses war nur eine gewöhnliche Diöcese, die dem Metropolitansit von Ravenna unterstand.

die ganze Emilia begriff und der daher päpstlicherseits um so weniger umgangen werden konnte, als er, in gleichem Grab burch Reinheit bes Wanbels als durch kirchliche Strenge ausgezeichnet 1), sich eines unbegrenzten Ansehens weithin erfreute. Um so begieriger bürfen wir auf das Ergebnis in seinem Untersuchungsbezirk sein. Zu diesem gehörte, außer seinem erzbischöflichen Sprengel, auch Ancona. Hier verhörte der Bischof von Fano einen Templer, der die Unschuld des Ordens beteuerte, und 19 andere Zeugen, die ebensowenig belastendes Material lieferten 2). Dasselbe Ergebnis hatte die Untersuchung durch den Bischof von Rimini in Cesena mit 2 Templern, von denen der eine beifügt, daß, wären die Anklagen wahr, er ben Orben verlassen und bei Prälaten und Inquisitoren verklagt haben würde, da er lieber sein Brot erbettelt hätte, ja lieber gestorben wäre, als mit solchen Leuten zusammen geblieben 3). In Bologna wurden die Templer zur kanonischen Reinigung zugelassen und leisteten die von den strengen Inquisitionsgesetzen verlangten Beweise für ihre Unschuld 1). Danach berief der Erzbischof, nachdem er schon bisher bei seiner Untersuchung in Parma und andern Städten seines Bezirks kein Hehl aus seiner Sympathie für die Angeklagten gemacht hatte 5), auf Januar 1311 ein Konzil nach Ravenna, mit der Aufforderung an die Inquisitoren, hierher ihr Beweismaterial zu bringen, das ohne Schluß Anders eine Wiederholung desselben, das auf 1. Juni nach Bologna berufen, aber nach Ravenna verlegt und bis 15. Juni verschoben wurde. Von 6 Suffraganbischöfen besucht, repräsentierte es die imponie= rendste Kirchenversammlung, die in dieser Angelegenheit in Italien ab= gehalten wurde. In Gegenwart der Prälaten, sowie zweier Dominikaner und eines Franziskaners, die wie anderwärts als apostolische Kegerrichter ben Sitzungen beiwohnten, stellten 7 vorgeführte Tempelritter jede Be= schuldigung in Abrede. Die darauf folgende Beratung des Konzils ergab zwar zuerst die größte Meinungsverschiedenheit, indem die Frage des Erz= bischofs, ob die Anwendung der Folter statthaft erscheine, mit Ausnahme der beiden Dominikaner von allen verneint; auf die zweite Frage, ob Freisprechung erfolgen ober den Angeklagten die "purgatio canonica" auferlegt werden solle? für letzteres entschieden wurde. Aber schon in der Sitzung des folgenden Tags, des 18. Juni, wird, da eine folche kanonische Reinigung mit ihrer Forderung einer Anzahl von eidesgültigen Kompurga= toren für die Templer in ihrer damaligen Lage unerfüllbar war, beschlossen,

<sup>1)</sup> Bgl. Ughelli, Italia sacra, Bb. II, p. 382. — 2) Raynouard, p. 273. — 2) Ebenda, p. 272 f. — 4) Havem., p. 327 auf Grund von Muratori IX, p. 880 (Chronicon Parmense). — 5) Havem. ist hier wieder unübertrefflich, wenn auch in den Detailangaben nicht ganz genau.

die Schuldigen nach den Gesetzen zu strafen, die Unschuldigen aber von der Untersuchung zu entbinden und in die Gemeinschaft der Kirche ohne weitere Formalitäten wiederaufzunehmen. Als Unschuldige aber sollten gelten alle, die ein Geständnis aus Furcht vor der Folter abgelegt, jedoch später widerrusen, oder aber, die offenkundig den Widerrus nur aus Furcht vor abermaliger Anwendung der Folter nicht gewagt hätten. Betreffend den Orden als Ganzes empfahl das Konzil, daß er erhalten bleiben sollte, falls die Mehrzahl der Mitglieder schuldlos befunden würde; die Schuldigen sollen der Abschwörung und Bestrafung innerhalb des Ordens unterworsen sein; hinsichtlich des Ordensguts aber meinte es, daß dasselbe für den Fall der Unschuld der Mehrzahl den Ordensmitgliedern verbleiben und zu ihren Gunsten verwendet werden solle 1).

"Rein Wunder, daß Klemens V. über diese Umkehrung aller Inquisitionspraxis aufs höchste entrüstet war und die Verbrennung der auf solche Weise rückfällig Gewordenen anordnete: ohne aber mit diesem Besehl wohl Gehorsam zu sinden, wie Bini versichert, daß in Italien kein Templer verbrannt wurde." (Lea III, 308.) Angesichts dieses Schlußergebnisses und dank vor allem der Untersuchung von Ravenna, die einen Lichtpunkt in dem dunklen Gemälde des ganzen Prozesses bildet und den Beweis liesert, daß doch auch in jener Zeit es an Männern von Intelligenz und Charakter nicht ganz sehlte, kann doch nur sehr mit Einschränkung von Übereinstimmung des italienischen Prozessergebnisses mit dem von Frankreich geredet werden. Und boch ist von allen Ländern diese übereinstimmung hier immer noch am größten.

Noch weniger kam in dem Italien entgegengesetzten Nachbarlande von Frankreich, in England, heraus, trot des von Philipp dem Schönen und noch mehr von päpstlicher Seite hier befonders ausgeübten Drucks. Die Schuld Eduard II., des Eidams Philipp des Schönen, war das nicht. Zwar im Anfang widerstrebte dieser der von seinem Schwiegerz vater ihm, als Kollegen auf dem Throne und zugleich seinem Lehensmann von Guienne, unter dem 16. Okt. 1307 durch Zusendung des Klerikers Bernhard Peleti<sup>2</sup>) anempsohlenen Nachahmung seines Beispiels, indem er

<sup>1)</sup> Wie Lea hier noch weiter erzählt, so waren außer ben 7 Rittern noch 5 Orbenssbrüder vorhanden, die, wahrscheinlich früher Geständige, die Aussage erhielten, sich auf 1. August vor dem Bischof Uberto von Bologna mit 7 Kompurgatoren zu reinigen. Unter diesen war die Reinigung von 2 besonders hervorragend und zweisellos machten alle die Zeremonie glücklich durch. Das Ganze nach Havem. p. 327, Raynouard p. 277, Schottm. I, 413 f., Lea III, 307 f. Hauptquelle für alle ist Harduin, acta coneiliorum VII, p. 318 ss. — 2) Der unter den "traytour" — maltraitours der Templer von Ponzard de Gist bereits erwähnt worden ist. Offenbar hatte er bei den ersten Unterssuchungen im Sinne der Inquisition bereits eine hervorragende Geschicklichseit entsaltet.

nicht nur unter dem 30. Oft. erwiderte 1), weder er noch seine Prälaten und Barone könnten sich mit den schaudererregenden Anschuldigungen gegen den Templerorden, die schlechterdings unglaublich klingen, befreunden, weshalb er den Seneschall seiner französischen Besitzungen in Agen zu weiterer Auskunft persönlich citiert habe, da ja von dorther diese Gerüchte ausgegangen sein sollen; sondern auch in seinem Bestreben, den Orden zu schützen, noch weiter ging und unter dem 4. Dez. 1307 an die Könige von Castilien, Portugal, Aragonien und Neapel schrieb, die Anklagen müßten aus Leidenschaft und neidischer Begierde hervorgehen, weshalb fie nichts ohne reifliche Überlegung thun möchten. Ja 6 Tage darauf wandte er sich in gleichem Sinne an Klemens V. selbst, da er das Gerücht von der Verderbtheit des Ordens um so weniger glauben könne, als derselbe in England stets ein sittenreines Leben geführt habe: eines der besten und um seiner Spontaneität willen wertvollsten Zeugnisse, die wir zu Gunsten des Templerordens besitzen. Aber das Schreiben des Papstes mit der Bulle "Pastoralis praceminentiae solio" vom 22. Nov., das kurz nach dem 10. Dez. eingetroffen sein muß, benahm ihm, wenn nicht den Glauben an die Unschuld des Ordens, so doch jedenfalls an= gesichts der Aussichtslosigkeit eines solchen die Lust zu weiterem Wider= stande, und so ergeht schon unter dem 15. Dez. 1307 die Anweisung zur Verhaftung aller Templer in England auf den 7. Jan. 1308, ein gleicher Befehl für Irland, Schottland und Wales auf ben 10. Jan. 2) unter dem 20. Dez. "Möglicherweise trug zu dieser plötlichen Sinnesänderung Sbuards bevorstehende Abreise nach Boulogne zur Vermählung mit Philipp bes Schönen Tochter Jabella das ihrige bei 3)."

Aber wenn auch bemgemäß die Verhaftung keiner weiteren Schwierigskeit unterlag, so fehlte doch viel zu dem französischen Bordilde. Schon daß die Templer in ehrenvoller Haft'), nicht im Gefängnis gehalten wurden in Erwartung der päpstlichen Aktion, änderte viel an der Sache. Denn "hier scheint keinerlei Geneigtheit weder auf seiten der Kirche noch des Staats vorhanden gewesen zu sein, die Initiative zu ergreisen des Staats vorhanden gewesen zu sein, die Initiative zu ergreisen des Mas macht, daß das britische Freiheitsgefühl die Gewaltmittel der Inquissition, die auf dem Inselreich überhaupt nur schwer Fuß saßte, ausschloß. So kam hier mehr als sonst auf das päpstliche Eingreisen an. Dieses aber ließ lange auf sich warten, denn erst im September 1309 trasen die, obgleich schon am 12. Aug. 1308 für die Untersuchung hier ernannten,

<sup>1)</sup> Bgl. Not. et extr. XX, 2, p. 161 f. — 2) Hinsichtlich ber Daten s. Schotts müller I, 372. — 3) Lea III, 299. — 4) D. h. wenigstens im Ansang. Später muß es auch hierin anders geworden sein: vgl. nachher. — 5) Lea III, 299.

päpstlichen Kommissäre ') Sicard be Lavaur, Kanoniker von Narbonne, und Abt Deodat von Lagny auf dem englischen Boden ein. Hierauf Aussendung von Instruktionen, alle noch nicht verhafteten Templer zu ergreisen und sie zusammen in London, Lincoln und York für die abzuhaltenden Verhöre zu versammeln, und strenger Befehl an die Bischöse dieser Diöcesen, hierbei zugegen zu sein. Ahnliche Befehle ergingen nach Irland und Schottland, wo von den Inquisitoren ernannte Delegierte das weitere zu besorgen hatten. "Es war offendar nicht leicht, die Beamten dazu zu vermögen, ihre Schuldigkeit zu thun, denn am 14. Dez. (1309) wurden Weisungen an alle Sherisss verlangt, die Templer, die in weltlichem Gewand das Land durchstreisten, zu ergreisen, und folgenden März und wieder im Januar 1311 wurde der Sheriss von York gescholten, daß er den in seinem Gewahrsam Gehaltenen gestattete, umherzuwandern. Offendar waren die Sympathien des Volks auf seiten der Angeschulz digten<sup>2</sup>)."

So beginnt nun endlich am 20. Oft. 1309 durch die beiden Inquissitoren im Verein mit dem Bischof von London, Radulf von Baldok, die Untersuchung und am 21. Oft. das Verhör der im Tower in London<sup>3</sup>) untergebrachten Templer, 50<sup>4</sup>) an der Zahl, von denen jedoch nur 47 wirklich verhört, an dem genannten 21. Oft. aber nur 40 vorgeführt wurden<sup>5</sup>): an ihrer Spize der Großpräzeptor des gesamten Inselreichs, Schottland inbegriffen, Wilhelm de la More. Da von diesen sämtliche Artikel<sup>6</sup>), über die man sie fragte, verneint wurden, so beginnt am solzgenden Tag, dem 22. Oft., das Einzelverhör, das, mit Unterbrechung vom 17. Nov. dis 27. Jan. und wieder von da dis zum Schlußtag, dis zum 18. März 1310 dauert und die Zeugnisse von 46<sup>7</sup>) gründlich, etliche

<sup>1)</sup> Mit einem Solb von 3 fl. täglich, vom Templergut zu erheben. — 2) Lea III, 299. — 3) Wohin jedoch in den letten Tagen des Jahrs 1309 auf Eduard II. Befehl auch die in Lincoln inhaftierten Templer untergebracht wurden, "ut commodius et efficacius posset procedi ad inquisitionem": Havem. p. 301 nach Rymer III, p. 224. — 4) Wilfins Concil. Brit. II, 346: 13 aus ber Diöcese London, 14 aus Canterbury, 2 aus Gloucester, 3 aus Dorset-Somerset, 2 aus Surrey, 5 aus Oxford, 7 aus Esser, 4 aus Heresord. — 3) Da mehrere andere, die im Tower von London gefangen lagen, wegen Krankheit am genannten Tage zu erscheinen unfähig waren: also nun scheint es mit ber Gemütlichkeit ber Haft aus gewesen zu sein. - 6) 3m Unterschied von anbern Ländern beträgt die Zahl berfelben hier nur 87, indem von ben oben (p. 343 ff.) genannten 127 Fragestüden von Art. 77 an bie bort noch übrigen 51 Artikel hier in 11 zusammengefaßt sind: eine Bestätigung unserer bort ausgespro= denen Ansicht, daß jene lette Artikelserie einfach eine Art historisches Referat über ben Verlauf der ersten Untersuchung in Frankreich ist. — 7) Unter diesen sind vor allem bemerkenswert einmal ber 5. Zeuge, himbert Blanke, ber Großpräzeptor von Auvergne; biefer, weil er, eigentlich nach Frankreich gehörig zu ben bortigen Groß=

zu wiederholtenmalen, vorgenommenen Templern enthält. Das Gesamtsergebnis ist, daß die Unschuld des Ordens von sämtlichen Zeugen auf übereinstimmende Weise versichert und die in Frankreich allemal im ersten Teil der Aussagen "licito" oder "honesto modo" beschriebene Aufnahme als die ausnahmslos die Regel bildende glänzend bestätigt wird. Diese Aufnahmen, meinte Johannes von Stoke, seien so, daß jedermann hätte dabei sein dürsen, weswegen Himbert Blanke die Heimlichthuerei dabei einsach für Dummheit erklärt.). So kam lediglich nichts Gravierendes heraus, als daß, nach Johannes von Stoke, sie ein Probejahr halten und die Aufnahmen öffentlich geschehen sollten. Das Ganze in schönster Überzeinstimmung mit dem Verhör von Elne einerseits und dem nachher zu besprechenden Processus Cypricus andrerseits.

Indessen gaben auch hier die päpstlichen Abgesandten, die mit der Willensmeinung Klemens V. vertraut, Sduard II. immer mehr nach ihrem Sinne zu lenken wußten, nicht so bald weich. Schon vor Ablauf dieses ersten Verhörs war auf einem Provinzialkonzil in London am 25. Nov. 1309 beschlossen worden, die Templer in abgesonderte Gefängnisse zu

würdenträgern, einst aber, vor 38 Jahren, im Orient burch Wilhelm von Beaujeu, ben meistbeschrienen Großmeister, rezipiert, ein glänzenbes Zeugnis ift für ben Unterschieb, ben es ausmachte, nicht, ob man in Frankreich ober im Orient ober in England rezipiert, sondern ob man in Frankreich ober in England verhört wurde. Damit stimmt die Erklärung des zweimal verhörten Burgunders Thomas le Chamberleyn: dieselbe Aufnahme sei diesseits wie jenseits des Meers; unter ben Beugen seiner Aufnahme ragt, wegen seiner nachherigen Rolle, Stephan von Stapels brugge besonders hervor. Neben diesen verdient besondere Beachtung der später (1311) noch einmal mit ganz anderem Erfolg verhörte Raplan Johannes von Stoke, ber hier burchaus nicht bloß mit ben übrigen Orbensgenossen in England, sondern auch mit Egibius von Rotange, bem auf Ersuchen ber englischen Inquisitoren wegen Aufnahme bes in Frankreich (Ponthieu) rezipierten Johannes von Stoke wieberholt (Mich. II, 132) befragten Zeugen Nr. 61, in einer ben Orben burchaus rechtfertigenben Beise zusammenstimmt. Von ben übrigen mag noch hervorgehoben werden vor allem Ner. 34, Robert ber Schotte, ber zweimal bie Aufnahme burchgemacht hat, zuerst vor 26 Jahren im Pilgerschloß burch Wilhelm von Beaujeu; hernach sei er aus Leichts sinn ausgetreten und 2 Jahre lang außerhalb bes Orbens geblieben; als er aber nach Rom gefommen, sei er auf Rat bes papftlichen Beichtvaters, bem er gebeichtet, in ben Orben gurudgefehrt "post multam instantiam et magnam poenitentiam" und habe bas Orbensgewand wieber zu Nicosia auf Chpern von Jakob von Faucon auf Befehl bes Großmeisters erhalten. Bei ber ersten wie bei der zweiten Aufnahme führt er himbert Blanke neben anberen als Zeugen an. Gin anderer, Thomas von Subham, obgleich erft 11 Tage vor ber Berhaftung rezipiert, weist die wieberholte Aufforberung, boch auszutreten, auf bas bestimmteste zurud, "obgleich er genug Vermögen hatte, auch außerhalb bes Orbens leben zu konnen". Und so weiß auch ber vor 2 Jahren ausgetretene Priester Roger von Stowe nichts Nachteiliges.

<sup>1)</sup> Vgl. oben p. 240.

bringen, und wenn auch badurch, burch strenge Haft, kein Geständnis zu erzielen sei, die Folter, obgleich nur mäßig, anzuordnen, d. h. so, daß dieselbe weder Verstümmelung oder unheilbare Schwächung der Glieder noch heftigen Blutverlust zur Folge habe 1). Am 15. Dez. 1309 erlangte die Inquisition auf ihre Vitte eine weitere königliche Weisung an die Wächter der Gefangenen, den Inquisitoren und bischöslichen Ordinarien zu gestatten, mit den Leibern der Gesangenen zu thun, was ihnen beliebte "in Gemäßheit des kirchlichen Gesets", da — wie Lea bemerkt") — "man durch eine abscheuliche Verkehrtheit der Zeit dazu gekommen war, unter einem kirchlichen Gesetz den schlechtesten der Nißbräuche, vor welchem das weltliche Gesetz noch schauberte, zu verstehen"3). Aber entweder die Wächter oder die bischösslichen Beamten machten noch Schwierigskeiten, denn der Besehl mußte am 1. und wieder am 8. März 1310 wiederholt eingeschärft werden, mit Anweisung die Sache zu berichten, falls die vorhergehenden Weisungen zum Teil nicht besolgt worden wären.

Noch wollte alles nichts helfen, obgleich selbst dem Orden nicht ansgehörende Zeugen aufgerufen und über eine Reihe allgemeinerer Fragstücke') ausgeholt worden waren. Von 17 teils geistlichen teils weltlichen Zeugen, die vom 19. Nov. 1309 an auf diese Weise befragt worden waren, wissen alle bis auf drei nur Gutes. Auch von diesen weiß der eine, M. Gilbert de Brueria, ein Kleriker, nur von ungewöhnlicher Strenge des Ordens gegenüber Vergehungen, die ihn stuzig gemacht habe. Ein zweiter, der Kaplan Radulf, sagt aus, daß er viele Templer um den

<sup>1) &</sup>quot;absque mutilatione et debilitatione perpetua alicujus membri et sine violenta sanguinis effusione": Havem. p. 305 nach Monasticum anglic. II, 559. — 2) Lea III, 300. — 3) Und da behauptete Loiseleur-Prut noch, die papste Lichen Rommissionen seien auf Befreiung ber Templer ausgegangen! - 4) Es sind im ganzen 6: 1. Ob man wisse ober glaube, bağ bie Templer ihre Aufnahme ober bie Art berselben zu verheimlichen munschen? Wenn ja, aus welchem Grund. einem erlaubten ober unerlaubten? Ob man beshalb einmal Berbacht gehabt? einmal bie Templer barüber befragt und jene sich geweigert, bieselbe zu enthullen? 2. Ob bie Aufnahmen bei Racht ober sie jemand auch bei Tage habe aufnehmen seben? 3. Ob bie Rapitel bei Racht ftattfinben? 4. Ob man bie Templer irgend welche geheime Veranstaltungen habe treffen seben, bie verbächtig vorgekommen feien? Db man aus ihren Worten ober Unterhaltungen irgend etwas empfunden habe, was nach Ungläubigkeit schmedte? Ob sie aus ihren Berfammlungen ober ihrem Benehmen entnommen, daß sie Gott fürchteten ober sich tein Gewissen aus unrechtem Gut mache ten? 5. Ob ihnen irgend welche geheime Aufführungen verbächtig vorge: kommen seien und in welcher Hinsicht? 6. Ob und was man von ber Berleugs nung Christi ober von bem Besitz und ber Anbetung eines Ibols wisse? Ob man glaube, bag fie über ein firchliches Saframent falich geurteilt hatten? Wilfins II, 347.

Grund der Heimlichkeit befragt habe, aber sie wollten es ihm nicht sagen: eine Frage, auf welche ein andrer, Wilhelm le Dorturer, einfach die Antwort erhalten hat: "weil es nicht Sitte (modus) sei, daß jemand die Aufnahmen ansehe, als nur Brüder", während ihm ein andermal auf die weitere Frage, wie es dabei zugehe, ihr Bekenntnis in Rollen (das Statutenbuch) gezeigt worden sei, in dem das nähere darüber enthalten sei. Das einzig Schlimme enthält das Zeugnis des Notars Robert le Porturer, der, nachdem er die erste Frage, nach der Heimlichkeit, bejaht und als Grund dafür angegeben hat, "weil vielleicht etwas Unrechtes dabei vorkam", weiter behauptet, daß Guido von Foresta, eben der Templer, der seinen Verdacht erregt, weil er einmal mit einem Ordensbruder lange in einer Kammer sich eingeschlossen habe, einmal in seiner Kammer ben Versuch gemacht habe, Sodomiterei mit ihm zu treiben; doch sei er ihm aus der Hand entwichen und entflohen. Die übrigen, in der Mehrzahl Kleriker, wissen meist nur von der Heimlichkeit zu berichten, erklären sich diese aber "ex honesta causa" (so der Priester Richard von Barton, der neunte Zeuge) 1).

Infolge des ungenügenden Resultats der bisherigen Untersuchung werben am 29. Jan. 1310 24 neue Artikel aufgesetzt, von denen ber erste die allgemeine Frage stellt, was man von Verleugnung, dem Idol, der Sodomiterei und den andern in der Bulle enthaltenen Anklageartikeln wisse? Art. 2 fragt nach der Glaubwürdigkeit der templerischen Zeugnisse: ob sie nicht durch Furcht vor ihren Oberen oder dem Orden beeinflußt seien? Art. 3: ob die Aufnahme überall in England, Nr. 4: ob sie überall sonst in der Welt jederzeit identisch sei, so daß, wer eine kenne, auch die aller übrigen Templer kenne?2) 5. Ob alle Großpräzeptoren, und speziell der von England, ihre Bräuche ("observantias") vom Groß= . meister empfingen und dieselben überall gleich beobachtet würden?2) 6. Ob die Ritter nicht durch besondere Gide und Rücksichten zur Verheimlichung der Wahrheit bestimmt worden seien, sondern ihre Geständnisse vor Gericht überall von sich selbst aus gemacht haben? 7. Ob man bei diesen frei= willigen Aussagen bleibe? 8. Ob ber Großpräzeptor von England ober seine Abgeordneten zum Kapitel in Frankreich seine Vorschriften durch den Großpräzeptor von Frankreich oder den Visitator des Ordens empfangen habe?2) 9. Ob bei den Kapiteln mit der Glocke oder sunst ein Zeichen zur Berufung gegeben werbe und ob dabei alle zu erscheinen gehalten 10. Ob man selbst bei einem solchen gewesen und gethan habe,

<sup>1)</sup> Wilfins, Conc. Brit. II, p. 349. — 2) Diese Artikel, wie nachher Nr. 20, sind besonders wichtig wegen der von Prut behaupteten Verschiedenheit der geistig= sittlichen Verfassung des Ordens in den einzelnen Ländern.

٠,

was die andern auch? 11. Of dabei etwas Regerisches, Unerlaubtes und Unfittliches vorkomme? 12. Ob diese Aufnahme und die Absolution im Rapitel nach Ordensstatut ober nach Gewohnheit und Billigung des Ordens und aller einzelnen Brüber erfolge? 13. Ob man der dort erteilten Ab= solution solche Wirkung, wie es heiße, beimesse? 14. Ob das, was im Buch (ber Kirchenlehre?) über die Beichte und Absolution stehe, wahr sei und von den Brüdern gebilligt werde? und ob sie selbst und wie sie sich baran hielten? 15. Ob sie und man allgemein glaube, daß der Groß= präzeptor und andere die von den Priestern auferlegte Buße für die Sünden erlassen könne? 16. Ob sie glauben, daß der Großpräzeptor ober Visitator ober andere Laien, Präzeptoren einen wegen Gewaltthätigkeiten gegen einen Bruder exkommunizierten Laien freisprechen könnten? 17. Ob man und allgemein glaube, daß irgend ein Bruder von der Sünde des Meineids jeden dienenden Laien freisprechen könne, indem er ihm im Namen der h. Dreieinigkeit die Disziplin erteile? 1) 18. Ob man und allgemein glaube, daß die Absolution durch den Großmeister ober Oberen ohne andere Beichte und Absolution genüge (ausgenommen bei Todsünden, Simonie und Gewaltthätigkeit gegen einen Priester)? 19. Ob man über= haupt glaube, daß der Orden ober seine Priester von der ordnungsmäßig verhängten Exkommunikation entbinden könne? 20. Ob der jezige Groß= meister Molan und der Generalvisitator Peraud in England schon visitiert und Kapitel über ihre Vorschriften gehalten haben? 21. Ob diese Oberen und damit der Orden in Frankreich und sonst sich an die apostolischen Bullen halten? 22. Ob allgemeiner Verdacht gegen sie und ihre heimliche Aufnahme geherrscht habe? oder 23. über den Inhalt der päpstlichen Bullen vorhanden gewesen sei? Endlich 24. ob all das in England und anderwärts so offenkundig und bekannt sei, daß es durch keinerlei Aus= Auchte verheimlicht werden könne?

Alle diese Fragen beantworten 34°) von den schon einmal verhörten Templern, die aufs neue vorgefordert werden, übereinstimmend günstig sür den Orden. Dabei fällt vor allem ins Gewicht die Antwort auf die Fragen 22—23: "vor Bekanntwerden der Anklage sei im Volk keinerlei Verdacht aufgestiegen."

Somit wird noch einmal, am 3. März 1310, eine letzte Serie von fünf neuen Punkten aufgesetzt, die, in ihrem ersten Teile rein statistische Anfragen <sup>8</sup>), wenigstens nach dieser Richtung ein nicht unwichtiges Ergebnis

<sup>1)</sup> D. h. ihn geißle. — 2) Wo sind die übrigen 13? Einfluß der erschwerten Kerkerhaft? — 3) Die beiden ersten Fragen heißen: Welche Brüder man habe auf= nehmen sehen? und wie viel Brüder man in England oder in der Provinz Canter=

lieferten. Auch diese, von 31 (also wieder 3 weniger) der zuletzt Vershörten und dazu von Wilhelm von Sautre abgefragt lieferten wieder ein günstiges Resultat 1).

Schon bei den vorhin aufgezählten zweiten Verhörartikeln, den 24, mußte besonders auffallen die, in nicht weniger als 7 (Art. 12—18) Art. erörterte, Nachfrage nach bem Verhältnis der Absolution ber Ordens= oberen zu der priesterlichen Absolution<sup>2</sup>). Darüber findet nun am 8. Juni 1310 ein neues Verhör statt, das noch genauer danach fragte: wie und mit welchen Worten der Großpräzeptor ober sonstige Kapitels= vorsitzende die Absolution erteilen? Darüber werden am 8. und 9. Juni 1310 Wilhelm de la More, Himbert Blanke und andere, im ganzen 39 Templer, genau ausgeholt. Die Antwort, die Wilhelm de la More, auf Anstiften des Großpräzeptors Himbert Blanke, noch einmal wieder= holt und Wort für Wort zu Protokoll giebt, stimmt durchaus mit der von Raoul de Gisi im französischen Prozeß erteilten Auskunft und zeigt, daß die von dem Ordensoberen ausgesprochene Absolution von Ordensvergehen keineswegs mit der priesterlichen Sündenvergebung in der Beichte zusammen= fiel, wenn sie auch in mancher Hinsicht und oft genug sich nahe mit berfelben berührte.

bury kenne? Die genauen Antworten hierauf mit ihren zum Teil sehr reichlichen Namenangaben — ber Großpräzeptor W. be la More führt allein 39 an, beren Aufenahme er angewohnt habe — geben uns nicht bloß über die Verbreitung des Ordens in England einen trefflichen Anhaltspunkt — banach kann die Zahl samtlicher Templer auf dem ganzen Inselreich keinensalls ein paar Hundert überschritten haben —, sondern zeigen uns auch die Glaubwürdigkeit dieser englischen Templer im schönsten Lichte: vollends in ihrem Zusammenhang mit den 3 übrigen Fragen: 3. Ob es bei all diesen Aufnahmen auf die angegebene Beise zugegangen sei? 4. Ob diese Aussagen für den ganzen Orden gelten? und 5. warum die Brüder heimlich begraben würden?

<sup>1)</sup> Bor allem bie Antwort auf bie lette Frage, nach bem Begräbnis ber Orbense brüber. Dieselbe zeigt mit überwältigender Übereinstimmung auf Grund genau angezgebener Borgange, daß von heimlichseit bei diesen Begräbnissen überhaupt nicht die Rede sein kounte, sondern dieselbe umgekehrt manchmal unter ziemlicher Teilnahme bes Bolks in der Öffentlichkeit stattsand, wie ja auch besondere heimlichkeit hier vollends keinen Sinn hatte. Zu beachten beim ganzen ist, wie dei dem immer mehr ins Einzelne gehenden Berhör das Bestreben hervortritt, wenn sich für England keine Schuldbeweise erlangen lassen, doch wenigstens für die Richtigkeit der Angaben in Frankreich Ergebe nisse zu gewinnen. Umsonst: der Zusammenhang des Ordens ist zu sest. — 2) Berzständlich nur sur den, der daran denkt, wie eben während der leht vorangegangenen Jahrhunderte die Lehre von der Absolution des Priesters, im Zusammenhang mit der Transsubstantiationslehre, ausgebildet worden war und welche Rolle sie in den kirchzlichen und politischen Parteitämpsen der jüngsten Bergangenheit, zumal gegenüber dem Raisertum, gespielt hatte.

Trotbem figuriert unter den nun auf Grund der bisherigen Unter= suchung als erwiesen angenommenen Punkten 1) hauptsächlich Art. 24 bis 29 der Anklageakte, daß der Vorsitzer eines Kapitels, ob auch Laie, von der wegen begangener Sünden auferlegten Buße entbinden könne; boch mit dem Zusat, daß einige sagten, sie haben geglaubt, se esse privilegiatos (mit Recht, soviel wir sahen); ebenso, daß der Großmeister im Rapitel die Absolution erteile mit den Worten: "Ich absolviere dich oder ich vergebe dir im Namen des Baters u. s. w.", dies auf Grund von ein bis zwei Zeugen (während dem von den übrigen aufs bestimmteste widersprochen wurde); daß er durch Generalabsolution erlasse die Sünden, die sie nicht gestehen wollen "propter erubescentiam carnis vel timorem justitiae ordinis": wieder ein bis zwei Zeugen. Ferner: daß man glaubte, im Rapitel bekannte Sünden, von denen dort die Absolution erfolgt war, nicht mehr dem Priester beichten zu müssen (wieder offenbar mit Recht!). Ein Hauptnachdruck wird darauf gelegt, ob aus den Aussagen das Resultat sich gewinnen lasse, daß sie Todsünden nur im Kapitel beichten mußten und dem Priester nur läßliche Sünden (hiefür glaubte man fünf Zeugen anführen zu können)? Von weiteren Punkten wurde festgestellt, daß die Aufnahme überall dieselbe sei und heimlich und nur in Gegenwart von Brüdern stattfinde; ebenso, daß die Kapitel und Aufnahmen bei Nacht stattfanden und auf Verletzung des Geheimnisses Strafe stand. Endlich, daß im Widerspruch mit den Statuten das Gelübde sogleich abgelegt wurde (ohne Probezeit) und daß dabei drei Gibschwüre geleistet wurden: 1. nie aus dem Orden zu treten "pro arctiori vel laxiori": 2. nie die Art ihrer Aufnahme kundzugeben und 3. für Bereicherung des Orbens "per fas et nefas" zu sorgen. Letteres, was durch drei Laienzeugen festgestellt schien (wobei die templerischen Gegenzeugen, obgleich sie sämtlich bas Gegenteil versichern, einfach nicht gerechnet wurden), kann man eigent= lich als das einzig Ungünstige bezeichnen, das hier "festgestellt" wurde; wenn man nicht auch das Verbot, bei andern als Ordenspriestern zu beichten, wofür man vier Zeugen hatte, hierher rechnen will. Aber wer wollte überhaupt sich auf eine berartige Beweisführung einlassen?

All das, so wichtig es ist zur Kennzeichnung der Gründlichkeit der Untersuchung, mit der gerade hier in England versahren wurde, konnte doch kaum den Orden erheblich belasten. Um so größeres Sewicht wurde auf die Aussagen einer Anzahl besonderer Zeugen gelegt, die, eingeführt durch die Überschrift: "sequentes testes videntur singulares et inducuntur ad praesumptionem<sup>2</sup>)" in der That einen "absonderlichen" Cha=

<sup>1) &</sup>quot;Articuli qui videbantur probati et per inquisitores librati cum depositionibus quorundam testium". Wilfins, Conc. Brit. II, 358. — 2) Ibid. p. 358 f.

rakter tragen. Außer dem Templer Heinrich Tanet aus Irland 1), welcher von einem Ordensbruder Hugo von Nipurias, der von Tortosa aus zu den Sarazenen übergegangen sei, ebenso von einem Präzeptor auf dem Pilgerschlosse, der bei der Aufnahme vieler Brüder die Verleugnung Christi verlangt habe, jenseits des Meers gehört, auch in Cypern viele Templer gekannt haben will, die weder an das Sakrament des Altars noch an andre Sakramente glaubten, endlich von einem Templer weiß, der ein ehernes Haupt mit einem Doppelangesicht besaß, das auf alle Fragen Ant: wort geben konnte, aber abgesehen von diesem allwissenden Doppelgesicht verbächtig ist schon dadurch, daß ihm außer Hugo von Nipurias sämtliche Namen entfallen find, treten hier 74 nicht templerische Zeugen, meist Mino= riten, vor uns auf, beren Aussage sich einfach als "Mönchsgeschwät" charakterisieren läßt. So erzählt Wilhelm de la Forde, Vorsteher der Kirche zu Crofton Diöc. Pork (Nr. 4): Ihm hab ein verstorbener Augustiner: priester mitgeteilt, daß der verstorbene Templer Patrick de Rippon gebeichtet habe, er habe bei seiner Aufnahme neben Verleugnung und Bespeiung Christi und seines Kruzifires, dem er dazu mit ausgezogenen Hosen habe weinend den Rücken hinstrecken müssen, eine Art Kalb kussen und anbeten müssen, worauf er mit verbundenen Augen in den Kreis der Brüder geführt und von ihnen geküßt worden sei. Leider hat er jedoch diese Mitteilung erst nach erfolgter Verhaftung der Templer bekommen. von Oteringham, Senior des Minoritenorbens, weiß außer den Hosen eines mit dem Rücken gegen den Altar stehenden Templers und außer einem Licht von einem großen Feuer oder Leuchter in der Ordenskapelle, die er durchs Schlüsselloch guckend vor etwa 7 und wieder vor 20 Jahren gesehen habe, von einem Kreuz zu reden, das einmal mit dem Bild Christi auf einem Altar zusammengeworfen gelegen habe. Johannes von Weberal, gleichfalls Minorit, schickt ein Schreiben bes Inhalts, daß er neulich in seiner Heimat habe erzählen hören, ein Bruder (Robert von Banset ober von Ryget) sei einnal über eine Wiese gegangen und habe gerufen: "Weh mir, daß ich geboren bin, daß ich Gott verleugnen und mich an den Teufel halten muß!" und das haben manche (wer?) gehört, freilich ber, von dem er es wußte, selber nicht. Auch die Redensart, die einer als in seiner Jugend gäng und gäbe unter ben Buben erzählt: "Hütet euch vor dem Ruß ber Templer! 2)" lernen wir bei dieser Gelegenheit nach ihrem Ur= sprung b) kennen. Noch viel andere schrecklichere Dinge, die von Loiseleur,

¹) Ein Anverwandter des gleichnamigen Großpräzeptors von Irland? (Bgl. nachher den Prozeß in Irland!) Dann wird schon dadurch seine Aussage nicht sonders lich glaubwürdig. — ²) S. Prut, Geheiml. p. 34, oben p. 81 angeführt. — ²) Es ist der 24. Zeuge, Br. Adam von Heton, also gleichfalls ein Mönch.

Prut und anderen gebührend verwertet worden sind, so weitere Proben von der Verzweislung, die manche Templer nach ihrer Aufnahme in den Orden geäußert haben sollen, Geschichten von dem Idol, die uns an die abenteuerliche Erzählung des Notars Sici von Vercelli erinnern, überzgehen wir, so interessant derartiges Mönchsz und Altweibergeschwätz zur Rennzeichnung mittelalterlichen Aberglaubens sein mag, als für uns dezlanglos, da die Frage nach der Schuld oder Unschuld des Templerordens davon im Ernst doch nicht berührt werden kann. Es genügt, noch einen Zeugen anzusühren, der als Nr. 21 in aller Naivetät neben den andern aufgesührt wird: es ist dies niemand anders als der — Verdacht, "quod omnes examinati in aliquo dejeraverunt". In der That ein herrlicher Zeuge<sup>1</sup>)!

Übrigens dürfen wir uns über derartige an den Haaren herbei= gezogene Zeugen nicht weiter wundern bei dem Drängen Klemens V. auf Ergebnisse um jeden Preis, für welche mit der Folter zu sorgen sei. "Am 6. August schrieb er an Eduard II., es sei ihm berichtet worden, daß er die Anwendung der Folter verboten habe als den Gesetzen des Reiches zuwider, und daß die Inquisitoren so machtlos wären, Geständnisse herauszubringen. Durch kein Gesetz noch Brauch könne die Außeracht= laffung der für solche Fälle vorgesehenen Kanones gestattet werden, und Sbuards Räte und Beamte, die solcher Hinderung der Inquisition sich schuldig gemacht, wären den für solch schwere Beleidigung der Kirche vor= gesehenen Strafen verfallen, mährend der König selbst gewarnt wurde, zu bebenken, ob diese Stellung seiner Ehre und Sicherheit entspräche und ihm Vergebung der Sünde angeboten wurde für den Fall, daß er diesem Benehmen entsagen wolle — vielleicht der verführerischste Ablagverkauf, von bem wir wissen. Ahnliche Briefe zur selben Zeit wurden an alle Bischöfe von England gesandt, die gescholten wurden, daß sie nicht längst das Hindernis entfernt hätten, wie ihre Pflicht gewesen wäre. So an=

<sup>&</sup>quot;Daneben sei nur noch als ebenso inquisitionsmäßig auf die strupellose Berswertung der in andern Ländern gewonnenen Ergebnisse hingewiesen, wie des Großspräzeptors Gottsried von Gonaville Geständnis vor der Inquisition in Paris (siehe Tab. A. VI Nr. 120), das, weil er seiner Zeit in London ausgenommen worden war, nun hieher eingesandt und ohne weiteres (an 25. Stelle) als eine Hauptinstanz verswertet wird, um die in Frankreich herausgebrachten Dinge auch als Beweise für Engsland erscheinen zu lassen. (In gleicher Absicht wird aus dem Prozeß des Bischofs von Elermont, betrefsend Himbert Blanke, ein Auszug aus der Aussage des Br. Johann v. Dalmatien, von Arthona, eingesandt, der aber nur günstiges berichtet.) Der thatssächliche Ersolg ist doch nur, wieder den engen Zusammenhang zwischen den französischen und englischen Templern klarzumachen und zugleich den Kontrast, die absolute Unvereins barkeit der in beiden Ländern gewonnenen Ergebnisse zum Bewußtsein zu bringen.

getrieben ordnete Eduard II. am 26. August 1310 aufs neue an, daß den Bischöfen und Inquisitoren gestattet sein sollte, das kirchliche Gesetz in Anwendung zu bringen, und dies wurde wiederholt unter dem 6. und 23. Oft., dem 22. Nov. und 28. April 1311, indem in diesen letten Fällen das Wort "Folter" direkt gebraucht wird, und in allen der König forgfältig barauf ausgeht, zu erklären, daß, was er thue, aus Ergebenheit für den h. Stuhl geschehe. 18. Aug. 1311 wurden ähnliche Instruktionen an den Sheriff von Pork gesandt 1)." Mit solchen Mitteln, die vom Herbst 1310 an offenbar auch in Anwendung gebracht wurden, mußte es gelingen, auch ein paar Templer noch daran zu kriegen. So enthält denn das Protokoll auch des englischen Prozesses, nachdem die Prozesse von Lincoln, Pork, Irland und Schottland bereits besprochen worden sind, nachtrags= weise?) noch ein paar templerische Zeugnisse, die, gewissermaßen gerade noch vor Thorschluß, im Juni und Juli 1311 von etlichen flüchtigen Templern gewonnen wurden, die, weil auf der Flucht ergriffen, das Recht gaben, von neuem vorgenommen und nach den inzwischen approbierten Grundsätzen behandelt zu werden. Der erste ift ein überhaupt erst jett in die Hände der Inquisitoren gefallener abtrünniger Templer Stephan von Stapelbrugge; von den beiden andern in der Zwischenzeit aus ber Haft entwichenen, aber aufs neue beigebrachten Orbensgenossen war der eine, Thomas Tocci, genannt Thoroldeby, früher gleichfalls schon vor der Verhaftung dem Orden abtrünnig geworden, hatte aber, obgleich er deshalb in dem Prozeß von Lincoln ganz besonders gründlich befragt worden war, jede Beschuldigung in Abrede gezogen. Den dritten, den Priester Johannes Stoke, haben wir bereits in der Untersuchung von London in gleicher Richtung als einen ganz besonders entschiedenen Zeugen für die Ordensunschuld kennen gelernt. Nunmehr lassen sich alle drei zum Geständnis der (nach der regelrechten Aufnahme später einmal erfolgten) 3) Verleugnung Christi, teilweise auch der übrigen, in Frankreich heraus= gebrachten, Punkte herbei, übrigens mit weiteren Details und unter Um= ständen 1), die uns der Verpflichtung, auf diese von den Anklägern des Orbens immer wieder in erster Linie angerufenen Zeugnisse weiter einzugehen, entheben. Die Folter spielt hier überall zu deutlich herein.

<sup>1)</sup> Nach Lea III, p. 300. — 2) Wilkins, Conc. Brit. II, 383—387. — 2) Stephan von Stapelbrugge hilft sich, um bem Wiberspruch mit den Zeugen seiner ersten Aufnahme auszuweichen, geradezu mit der Behauptung einer doppelten Aufnahme im Templerorden, einer erlaubten und einer keterischen. Dadurch ist er für die Anhänger einer derartigen Lösung des Problems zu einer mit ganz besonderer Borliebe angerusenen Instanz geworden. — 4) So gesteht Stephan die Anbetung einer Kape und eines Idols zwar nicht in England, aber im Orient (schlau) zu, wirst sich aber nach seinem

Das Endergebnis der ganzen, nun über  $1^{1/2}$  Jahre dauernden Untersuchung war, daß die Templer auf den im Frühjahr und Sommer 1311 in London und Nork<sup>1</sup>) abgehaltenen Provinzialkonzilien sich dazu herbeiließen, zuzugeben, daß sie wegen Häresie so diffamirt seien, daß sie die gesetlich verlangte Reinigung nicht leisten könnten<sup>2</sup>); daß sie deswegen um Berzeihung baten und versprachen, die Buße, die ihnen etwa auferlegt werden möchte, zu leisten. Dazu gaben sich eine Anzahl (am 6. Juli 5 und am 7. Juli 13 Templer) zu einer Art Abschwörung her, indem dabei als erwiesen vorausgesetzt und als schwere Ketzerei<sup>3</sup>) angesehen wurde, daß sie geglaubt hätten, ein Laienbruder, und vollends nach dem Kapitel, könne andere Brüder von ihren Sünden lossprechen<sup>4</sup>).

Dies ist alles, was in England erlangt wurde. Und angesichts

Bekenntnis auf die Erbe und fleht weinend und jammernd um Gnade. Bon ben 5 Zeugen seiner zweiten keterischen Aufnahme sind 3 gestorben, der vierte flüchtig. Thomas Thoroldeby, der von Stephan als 5. Zeuge genannt worden ist, hat vor seiner Aufnahme in den Orden von Freunden gehört, daß der Teusel jedes Jahr einen Templer hole. Instruktiver noch ist, was er über das Motiv seiner Flucht von Lincoln berichtet: "Der Abt von Lagny (Sicard de Faure), der ihn verhörte, habe von ihm andere Aussagen als die gegebenen verlangt, und als er erwidert, er wisse nichts anderes zu sagen, salls er nicht Unwahrheiten beimengen wolle, habe er die Hand auf die Brust gelegt und beim Wort Gottes geschworen, er wolle ihn geständig machen, ehe er aus seinen Händen komme". Und das war einer der päpstlichen Kommissäre.

<sup>1)</sup> Auf den Gang des Berfahrens in dieser Proving, chenso wie auf die für bie Templer von Lincoln in London geführte, Untersuchung (mit 20 Templern) lassen wir uns nicht weiter ein, ba es für bas Ganze nichts weiteres zu Tage förbert, als was die Hauptuntersuchung in London ergeben hat, mit der die beiden andern burch= que im Einklang verlaufen. Belastenbes wurde von ben 23 Templern, die im Mai 1310 in Pork verhört wurden, lediglich nichts gewonnen. — 2) Das Bekenntnis babei Youtete: "Ego frater N. fateor, me esse adeo diffamatum super articulis haereticae pravitatis et aliorum errorum, videl. abnegationis Christi et spuitionis super crucem et aliorum contentorum in rescripto apostolico, quod me super his purgare non possum" 2c. Wilfins II, 391. 3) "Quod graviter erraverant circa sacramentum poenitentiae": Wilfins II, 390. - 4) "Die Concilien wiesen fie sobann abgesonbert verschiebenen Rlöftern zu, wo fie bestimmte Bugen leisten follten, bis ber hl. Stuhl über bas Schickfal bes Orbens ent= scheiben würbe. Dies war die Schlußverfügung über die Templer in England. Zu ihrer Unterhaltung wurden in liberaler Beise 4 pence täglich angewiesen, mahrend ber Meister von England, Wilhelm be la More, 2 Shilling erhielt, die nach seinem Tobe an himbert Blanke, ben Prazeptor von Auvergne, fortgereicht wurden, ber so von Glud sagen konnte, bag er in England in haft gekommen und bewacht worben war. Dies zeigt, baß sie nicht schuldig angesehen wurden, und Walfingham gibt bas Beugnis ab, bag fie in ben Rloftern, benen sie jugewiesen waren, ein frommes und in jeber Hinsicht rechtschaffenes Leben führten". Lea III, p. 301.

bessen wagt Prut von einem "gleichen Resultat in England, wo nicht gesfoltert wurde", zu reden!

Für Klemens V. freilich war das in allem Ernste die Meinung, schon weil es sein Wille war, daß die Ergebnisse der anderen Länder mit benen in Frankreich zusammenstimmen müßten. Wie er es angriff, um diese Meinung auch möglichst zu der des Konzils zu machen, das zeigen uns am besten die von Schottmüller im Batikan aufgefundenen und im zweiten Teil seines Werks 1) publizierten Excerpte, die von einer papstlicher= seits bazu bestellten Kommission aus den Prozesprotokollen der einzelnen Länder und so auch von England veranstaltet wurden. Hier sind es neben der Behandlung der pästlichen Bullen als Beweismaterial einfach die drei zulett gewonnenen Zeugnisse der mit der Folter für ihre späte Beibringung bestraften Templer, die zusammen mit dem von uns nur in wenigen Proben charakterisierten Mönchsgeschwätz in breiter Weise wiedergegeben und verwertet werden, woneben die Aussagen der übrigen Templer und die ganze sonstige, mit so vieler Peinlichkeit geführte, Untersuchung nicht weiter in Betracht kommt, der stärkste Gegenbeweis gegen die so oft behauptete und selbst von Schottmüller noch zu retten versuchte päpstliche Unparteilichkeit, von der überhaupt nach dem ganzen Verhalten Klemens V. gegenüber der Untersuchung in England nicht weiter die Rede sein kann.

Ahnlich ist das Ergebnis in Irland, wo die Untersuchung von Mitte Februar 1310 an in der Patricksfirche zu Dublin durch Domini= kaner geleitet wurde, und in Schottland, wo der Bischof Wilhelm von Andrew sie am 17. Nov. 1309 in der Abtei zum h. Kreuz in Sbinburg begann, mit Zugrundelegung derfelben Fragen wie in England. Sämtliche 30 Templer, die in Irland, an ihrer Spite der dortige, übrigens dem von England unterstehende, Großpräzeptor Heinrich Tanet, zu wiederholten= malen, die peinliche Mühe verratend 2), die sich die Dominikaner hier gaben, vorgenommen wurden, wiesen alle Anklagen mit Entschiebenheit Dabei kommen kleine Abweichungen von ihren vorhergehenden Angaben vor, die aber ohne weitere Bedeutung sind und nur die Glaub= würdigkeit des Ganzen erhöhen, indem sie beweisen, wie wenig von Auswendiglernen verabredeter Dinge hier die Rede sein kann. Das Höchste, was hier, von Wilhelm von Kilros') bei seinem britten Verhör, zugegeben wird, ist, daß der Orden seit langer Zeit in starkem Verdacht stehe, so= wohl wegen seiner plötlichen Erhöhung als wegen seiner Freundschaft mit ben Sarazenen, sowie daß er von einem Ordensbruder weiß, der im neuen

<sup>1)</sup> Schottm. II, 73—102. — 2) Ebenso wie die schlechtere Protokollierung, durch ben Mangel der genaueren Daten und mancherlei Wibersprüche in den Namen und Daten, bier auffallen muß. — 3) Wilkins II, 877.

Tempel in London getötet worden sei, und von einem andern (bessen Namen er nicht niehr weiß), der wegen Sodomiterei ins Krankenhaus in Rillesom gekommen und dort gestorben sei. Von ganz andrer Ergiebigkeit sind auch hier die Aussagen von 41 Minoriten, die mit allem möglichen Mönchsgeschwätz, das sie hier und dort "gehört" und "fest glauben" wollen, aufwarten: so, daß an jedem Freitag das Kreuz mit Füßen getreten werde 1); daß, wenn ein Templer im Verdacht stehe, ben Orden verlassen zu wollen, ein Stein um seinen Hals gehängt und er ins Meer gestürzt werbe; daß die Sage gehe, daß bei jedem Kapitel ein Bruder das Leben lassen müsse; daß der Orden schuldig sei an dem Verlust von Accon; daß sie gegenseitig Sodomiterei trieben und sich wüste Küsse gäben u. s. w. Wert haben alle diese Erzählungen nur so viel, daß sie beweisen, mit wie viel unnötigen Dingen die müßige Neugier der Mönchsphantasie schon jener Zeit sich abgegeben hat und wie, wenn man für eine tolle unsinnige Anklage sonst keinen Beweis zu finden vermochte, man zu den Mönchen seine Zuflucht nahm und nicht umsonst.

In Bezug auf Schottland ist bas Hauptfaktum, daß hier auffallenderweise nur zwei Templer in Haft gebracht werden konnten: um so bemerkenswerter, als bekanntlich sich gerade an diesen schottischen Zweig die Sage von der Fortpflanzung des Templerordens in der Freimaurerei angeknüpft hat. Eine derartige, doch nur durch die Unwissenheit und Kritiklosigkeit eines unhistorischen Jahrhunderts mögliche, Sage konnte Rahrung empfangen aus der Erklärung, die man frühzeitig für jene ge= ringe Zahl angegeben hat: daß sich die übrigen Orbensangehörigen aus Schrecken vermummt und so ber Verfolgung zu entziehen gewußt haben. Aber offenbar war neben der Verworrenheit der Tage, die nach den lang= jährigen Kämpfen gegen die Vergewaltigungsversuche Eduards I. von Eng= land nach bessen Tob (1307) ihren Gipfelpunkt erreichte, bis es bem nationalen Retter David Bruce gelang, sich allgemein Anerkennung und den Schotten die nationale Unabhängigkeit wieder zu erringen, die Haupt= ursache, daß der Orden thatsächlich in diesem Lande, bei dessen unfertigen Verhältnissen, nur sehr spärlich vertreten war. Damit stimmt, daß er bann vollends in den übrigen nordischen Reichen, Dänemark, Norwegen und Schweden, wo die Verhältnisse ähnlich lagen, überhaupt keine Mit= glieder hatte.

Von jenen zwei Zeugnissen, von denen das bedeutendere das des Präzeptors des Templerhauses zu Blancrodoks, Walter von Cliston, war,

<sup>2)</sup> Eine schwächere Schattierung bavon ist, baß die Templer, wenn der Leib Christi in die Höhe gehoben werde, die Augen niederschlagen u. dergl.

ift von Wert nicht so sehr die Erläuterung der Vollmacht des Großmeisters in Bezug auf die Absolution, daß berselbe allerdings nach seinen Privi= legien solche besitze, nur daß sie sich nicht auf Totschlag und Vergreifung an Priestern erstrecke; noch weniger diejenige über die Heimlichkeiten im Orden, daß solche wohl Verdacht, aber eben grundlosen, erregt haben, als ihre Erklärung über den Zusammenhang, in dem der schottische Zweig mit England und daburch mit dem Gesamtorden stand. Für diese innige Verbindung der Templer des Inselreichs mit dem französischen Hauptzweig spricht insbesondere die Aussage des zweiten Zeugen, Wilhelms von Midd= leton, daß innerhalb 7 Jahren der Visitator Hugo von Peraud zweimal nach England und Schottland gekommen sei, um seiner Aufgabe nachzu-Daß auch hier die Welt= und Klostergeistlichkeit, insbesondere Dominikaner und Franziskaner (im ganzen 41) geschäftig waren, allerlei ungünstige Volksgeschwätze über den Orden (über seine Ungeistlichkeit, uns gerechten Erwerb, Verbot der Beichte außer dem Orden, Schuld am Verlust des h. Landes und noch dummere Dinge) zusammenzutragen, ohne doch etwas Rechtes zu wissen, kann doch nur diese Kreise selbst, nicht aber den Orben belasten. Sein Schickfal entsprach hier dem in England.

Dem Resultat der britischen Inseln noch am nächsten, d. h. dem Erfolg wenigstens eines Scheines von Beweis, kommt das Ergebnis in Deutschland: freilich ift bieses um eine Schattierung noch schwächer, insofern auch von jenem Scheine hier höchstens partienweise eine Spur sich finden läßt. Wie in Italien, so tritt auch in Deutschland der Mangel einer einheitlichen politischen Gewalt in der Verschiedenheit der Templer= behandlung und so des schließlichen Erfolgs zu Tage, nur daß es hier an unmittelbar gegen den Orden interessierten politischen Gewalten gebricht und daher auch die dem Orden ungünstige Partei des Ganzen das ent= sprechende Parallelbild in Italien doch nur in schwachem Resleze wieder= giebt. Im Unterschied von andern Ländern sind die eigentlich politischen Gewalten so gut wie unbeteiligt und treten nur die kirchlichen Mächte, hier freilich mehr als anderswo zugleich politische, auf den Plan, um je nach ihren Sympathien oder Antipathien oder je nach ihrem, per= sönlichen Interessen mehr ober weniger zugänglichen, Charakter den Verlauf der Sache zu bestimmen. Dabei sind wir jedoch über das Ganze sehr unvollkommen unterrichtet, was boch kein Schabe ist, insofern der Templer= orben hier perhältnismäßig wenig — in bem ganzen großen Gebiet, soviel wir aus dem vorhandenen Material schließen können, höchstens durch ein paar Hundert Glieder — vertreten gewesen zu sein scheint. Die Ursache davon liegt offenbar darin, daß ihm hier nicht bloß der Johanniterorden von alters her überlegene Konkurrenz machte, sondern, was von diesem

sich nicht angezogen fühlte, seit über einem Jahrhundert in dem Deutschen, der sich ja seiner inneren Berfassung nach, zumal in militärische hierarchischer Hinschen, überwiegend nach dem Templerorden gebildet hatte '), einen näher liegenden landsmännischen Ausdruck fand. Was wir wissen, schließt sich wie in Oberitalien an zwei die entgegengesetzte Politik, die Sewalt und die Milde, vertretende Prälaten an, Mainzeinerseits, Magdeburg andrerseits.

Burkard von Schrapelau, Erzbischof von Magdeburg, vertritt die erstere, die gewaltthätige Politik gegenüber dem Templerorden. Nach den Chronisten "ein treuloser, ungerechter Mann" ließ er sich am päpstlichen Hofe, den er im Frühjahr 1308 zur Erlangung des Palliums besucht hatte, um so leichter für die französisch=päpstliche Art der Templer= behandlung gewinnen, als er, wie erzählt wird, längst feindselig gegen fie gesinnt war. So erließ auch er einen dem französischen Vorbild ab= gelernten und durch ein papstliches Breve (an ihn und die Bischöfe von Brandenburg und Merseburg gerichtet) noch besonders empfohlenen Befehl dahin, alle Templer der 4 Komtureien, die sich in seinem Gebiet befanden ), auf einen Tag zu verhaften und ihre Güter mit Beschlag zu belegen. Hierüber kam es, da nicht bloß die Ritterschaft des Erzstifts, sondern auch der Kurfürst Waldemar von Brandenburg und andere Fürsten sich der Bergewaltigten annahmen, zu langwierigen Streitigkeiten, in beren Berlauf Der Bischof von Halberstadt, der zu dem Sprengel von Mainz gehörte, Tich sogar herausnahm, ben Bann über ben Erzbischof zu verhängen, ben jedoch Klemens V. eiligst wieder aufhob. Wie Rathmann 3) berichtet, dem Wilce und nach ihm Lea<sup>4</sup>) folgt, hätte sogar der Erzbischof Burkard die Templer, die in seine Hande fielen, unverzüglich verbrennen lassen. Bezeichnet Havemann b), der hier offenbar kritischer verfährt, diese Nachricht, Die mit bem Schlußergebnis sich kaum vereinigen läßt, für irrtümlich. Verbürgt ist, daß die Templer im Verlauf der Sache sich auf ihrer Burg Bu Benernaumburg bei Cangerhausen sogar offen gegen ben Erzbischof zur Wehre setzten. Und der Erfolg im großen und ganzen muß auf ihrer Seite gewesen sein, da noch 1318 die Hospitaliter bei Johann XXII. sich darüber beklagten, daß die Angehörigen des Templerordens sich zum

<sup>1)</sup> Bgl. Perlbach, Die Statuten bes beutschen Orbens und unsere Arbeit über die Templerregel in den "Mitteilungen des Instituts für österr. Geschichtssorschung", Band XIV, 2. — ") Unter diesen scheint die von Supplingenburg, wo srüher die Ressidenz des Meisters von Deutschland (per Alemanniam et Sclavoniam) gewesen war, während der jetzige Großpräzeptor Friedrich von Alvensleben auf dem Schlosse von Lagow bei Zielenzig residierte, die bedeutendste gewesen zu sein. — ") Rathmann, Gesch. von Magdeburg II, 218. — 4) Lea III, 302. — 5) Havem., p. 338 Anm.

größten Teil noch immer im Genuß ihrer Güter befinden, die in Vienne den Johannitern zugesprochen worden waren. Zu diesen trat übrigens ein nicht geringer Teil der Templer, zumal in den Marken, so der Großpräzeptor Friedrich von Alvensleben, persönlich über. Sinen andern Teil der Güter maßten sich zunächst beteiligte adlige Familien, soweit ihre Macht dazu hinreichte, an, wie in Böhmen, wo (nach Pelzel) mehrere Templer unter Verzicht auf den Ordensmantel zur She schritten und sich im Besitz ihrer Höse behaupteten 1).

Einen einfacheren und noch günstigeren Verlauf nahm die Sache in Mainz, wo damals in Peter Aichspalter nicht nur ein Kirchenfürst von ungewöhnlicher diplomatischer Geschicklichkeit, sondern überhaupt einer seiner bedeutendsten Prälaten den Primatenstuhl von Deutschland noch inne hatte. Entsprechend dem päpstlichen Defret vom 12. August 1308 wollte er im Mai 1310 die Sache auf einem Provinzialkonzil in Mainz mit seinen Suffraganen vornehmen, als plötlich der Wild= und Rhein= graf Hugo von Grumbach bei Meisenheim, Komtur bes Templerordens 2), mit einem Gefolge von 20 bewaffneten Rittern inmitten ber erschrockenen Geistlichkeit erschien und, da er erfahren habe, daß die Synode auf Be= fehl des Papstes zur Vernichtung des Templerordens zusammengetreten sei, den man auf Grund von unbewiesenen Vorwürfen entsetlicher und mehr als heidnischer Schandthaten verdamme, feierlich Appellation einkegte an den künftigen Papst und dessen ganze Geistlichkeit; mit dem Busak, daß der allmächtige Gott selber für die Unschuld derer, die an andern Orten trot ihrer Versicherungen von der Grundlosigkeit der An= klagen den Flammentod erlitten hätten, eingetreten sei, indem die weißen Mäntel mit dem roten Kreuz von der Gewalt der Flammen unversehrt gefunden worden seien 3). Dieses Auftreten verfehlte seinen Eindruck nicht. Der Erzbischof, um Gefährlicheres zu verhüten, nahm ben Protest an und erwiderte, sie könnten ruhig sein, da er bei dem Papst für die gehörige Behandlung Sorge treffen werbe. Und so kehrten sie zu ihren Be-

<sup>1)</sup> In der Hauptsache nach Havemann und Lea; aussührlicher ift, als Konsistorials rat der Provinz Sachsen, Wilce, ohne sachlich viel Weiteres und Zuverlässiges zu bieten.

2) Andere lassen ihn nur den Bruder des Komturs Friedrich von Salm-Grumbach und selber Stiftsherr in Mainz sein. — 3) In jedem Fall ein interessantes Zeugnis von dem in der Tradition sich sortpslanzenden Glauben des Volks an die Unschuld der templerischen Opfer. Daß man in jener "tropigen Haltung" der Templer in Mainz auch ein gravierendes Moment, ein Anzeichen von teilweisem Schuldbewußtsein oder wenigstens der Ansteckungsfreit des deutschen Zweigs zu häretischen Berzirungen hat sehen können (Loiseleur-Pruß), vgl. Geheiml. p. 103, bringen wir nur der Kuriosität halber hier in Erinnerung.

hausungen zurück 1). Zwar ordnete auch hier Klemens V. auf die Kunde von dieser Behandlung die Wiederaufnahme des Verfahrens durch eine Wiederholung des Provinzialkonzils an. Da aber fämtliche Zeugen, neben 37 Templern hier auch 12 nichttemplerische 2), lauter Personen von Stand, auf die Unschuld des Ordens dis zum Angebot eines Gottesurteils durch glühendes Eisen schworen, so erfolgte am 1. Juli 1311 in aller Form die Freisprechung der Angeklagten, und daran änderte auch der Zorn des Papstes, der die Sachezu erneuter Behandlung dem Erzbischof von Magdeburg zuwies, bei der Machtlosigkeit dieses Kirchenfürsten gegenüber seinem so viel bedeutenderen Mainzer Kollegen offenbar nichts wesentliches. Ahnlich war das Refultat in Trier, wo Erzbischof Balduin von Luxemburg, der Bruber des Raisers, seinen Sitz dem Erzbischof Peter von Mainz, der freilich seinem Geschlecht selbst mannigfach verpflichtet war, verbankte. Auch hier endete das Verhör (von 17 Zeugen, darunter 3 Templer) mit Freisprechung des Ordens. Was in Köln, dessen Erzbischof Heinrich samt seinen Kollegen von Mainz, Trier und Magdeburg, den Bischöfen von Straßburg und Konstanz und dem Abt von Crudace als Abgesandten des Papstes mit Erledigung dieser Aufgabe betraut worden war, heraus= gekommen ist, wissen wir nicht. Vermutlich nichts. Darauf beutet wenig= stens die spätere Überweisung der Sache auch in dieser Provinz, wie in Mainz und Trier, an Burkard von Magdeburg durch Klemens V. hin, ohne daß wir uns benken können, daß damit etwas erreicht worden wäre. Somit wird man das überwiegende Ergebnis in Deutschland kaum anders als ein Fiasko für die Anklage, nur schwach verhüllt durch einen Schein von teilweisem Erfolg, bezeichnen können.

Enblich fehlt es auch nicht an Ländern, in denen der Prozeß auch nicht einmal den Schein des Schuldbeweises, wäre es auch nur partieensweise, ergiebt, sondern durch den ganzen Verlauf, trot allen Maßregeln, nur das Gegenteil, die Unschuld des Ordens, sestgestellt wird. In diese Kategorie dürsen vor allem die Prozesse in dem noch übrigen vierten Nachbarland von Frankreich, auf der spanisch en Halbinsel, gerechnet werden. Auch von den Verklägern des Ordens, so Prut, ist dies anserkannt worden, indem die Theorie von einer verschiedenen Besteckung der einzelnen Ordenszweige mit Häresse aufgestellt und für die iberischen Templer vermutet wurde, daß diese, dank ihrer Abgeschlossenheit und ihren besonderen

<sup>1)</sup> Nach bem lateinischen Bericht von Serrarius-Mansi, auf Grund einer ungesbruckten Chronik, den Havem. p. 330 Anm. wiedergiebt. — 2) Havem. zählt 38 Templer und 11 Nichttempler; wir folgen Schottmüller (I, 444), der genauer berichtet, und lea, die 37 und 12 zählen.

Aufgaben im Kampf gegen die Mauren, auch durch ihr damit zusammens hängendes engeres Verhältnis zum Staate, am meisten von allen Ordenszweigen von den keterischen Neigungen noch unberührt gewesen seine. Um so mehr ist die Frage, ob eine derartige Verschiedenheit infolge einer solchen Abgeschlossenheit der einzelnen Zweige des Ordens gegen einander sich mit der Wirklichkeit und dem Wesen des Ordens irgendwie verträgt? Nach den disher besprochenen Untersuchungen von Frankreich selbst, dann aber besonders von England und daneben auch Italien, ist diese Frage durchweg zu verneinen und wird für den Orden im allgemeinen schon durch die Ergebnisse des Verhörs über Art. 77—96 und wieder Art. 112 dis 113, wo derartige Abweichungen hätten zur Sprache kommen müssen, auf das Bestimmteste widerlegt. Für die spanische Haldinsel kommen noch ganz besondere Momente in Vetracht, welche die Annahme einer derartigen Disserenz dieses Ordenszweigs von dem Gesamtorden unmöglich machen.

Dies gilt vor allem für benjenigen Teil ber Halbinsel, wo ber Orden, teilweise infolge des Testaments König Alphons I., am stärksten vertreten gewesen zu sein scheint und bessen Prozeß selbst die interessanteste Partie des Ganzen bildet, für Aragonien=Catalonien. ber innige Zusammenhang mit den Templern in Frankreich, den uns schon die Aufnahme der Diöcesanuntersuchung von Elne-Roussillon unter Michelets Protokolle des französischen Prozesses vorgebildet hat, schon badurch fest, daß der Großpräzeptor der Provence, also gerade des gefährlichsten Teils von Frankreich, die Oberaufsicht, eine Art Visitatorengewalt über Aragonien=Catalonien und bessen Großpräzeptor, wenn ein solcher über= haupt besonders ernannt wurde, ausübte. Dies entsprach ganz dem sonstigen Zusammenhang dieses Landes mit Südfrankreich, indem König und Volk von Aragonien, sprachlich und geistig ben Provençalen weit näherstehend als diese den Nordfranzosen, zur Zeit der Albigenserkreuzzüge nicht nur den verwandten Grafen von Toulouse gegen Simon von Montforts Nord= franzosen zu Hilfe gekommen waren, wobei die aragonischen Templer wert= volle Hilfe geleistet hatten, sondern auch auf der andern Seite, in der Provence jene Hilfe in noch viel späterer, nur wenig Jahre hinter unseren Ereignissen liegenden, Zeit so sehr in der Erinnerung lebte, daß es gegen= siber dem Druck der Inquisition bis zu Gedanken offenen Abfalls von Frankreich und des Anschlusses an einen aragonischen Zweig (den König von Majorca) kommen konnte. Somit läge es nahe, gerade hier noch am meisten inwendige Verwandtschaft mit den häretischen Neigungen der süd=

<sup>\*)</sup> Bgl. Schottm. I, 58; bewiesen vor allem burch die Untersuchung von Eine (s. auch oben p. 386), bestätigt burch die sonstigen Nachrichten über die Verfassung des Ordens.

französischen Templer, wenn man von solchen reden will, anzunehmen und, wenn man so wollte, könnte bis zu einem gewissen Grad der Verlauf der Angelegenheit hier als Zeugnis für eine solche Auffassung in Anspruch genommen werden.

Das Besondere an dem aragonischen Prozeß ist ja, daß es hier bis zum offenen Aufruhr der Templer gegen die staatliche Gewalt kommt, sobald biese sich zur Unterbrückung anschickt. Daran bachte man anfänglich Zunächst hatte, entsprechend ben lebendigen Beziehungen zu biesem nicht. Nachbarland, Philipp der Schöne (unter dem 16. Ott. 1307) sich beeilt, auch hieher an König Jayme II. die Einladung zu ähnlichem Vorgehen gegen die Templer ergeben zu lassen mit der entsprechenden Begründung bezw. Anklage gegen sie. Diese verfing aber so wenig, daß noch am 17. Nov. Jayme wie Ebuard II. von England mit warmen Lobsprüchen auf die Templer seines Reichs erwiderte, deren Verfolgung er ablehnte ohne einen völlig sicheren Beweis ihrer Schuld ober entsprechende Weisungen Als aber Philipps Anklage von dem Dominikaner Romanus De Brugeria bestätigt wurde, ber in seinem Schreiben an den König sich besonders auf die Geständnisse Molays vor der Universität in Paris, bet denen er selbst zugegen gewesen sei, sich berief und am 1. Dez. Klemens Bulle vom 22. Nov. einlief, dazu der Inquisitor von Aragonien, Juan Slotger, in aller Form sein Eingreifen verlangte, so konnte sich Janue II. Sem Vorgehen gegen den Orden nicht länger entziehen. Bischof Ranion von Valencia und Erzbischof Aimenes de Luna von Zaragoza, die gerade am königlichen Hof weilten und die Mahnung des Papstes verstärkten, wourden zu sorgfältigen Untersuchungen gegen die Templer in ihren Diöcesen angewiesen und bem Inquisitor Llotger die Ausrottung der Ketzerei ans Derz gelegt. Da man sich auf Wiberstand gefaßt machte, so verfügten Tonigliche Briefe vom 3. Dez. die unmittelbare Verhaftung aller Mit-Alieder des Ordens und Einziehung ihres Vermögens, und der Inquisitor Erließ öffentliche Bekanntmachungen mit der Vorladung derselben vor den Dominikanerkonvent in Valencia und dem Verbot an alle Lokalbehörden, Thnen Beistand zu leisten. Ferner lub ber König die Prälaten zu einem Ronzil auf 8. Jan. 1308 behufs Beratschlagung mit dem Inquisitor ein. Run folgten eine Anzahl von Verhaftungen einerseits, Versuche einzelner Orbensgenossen, sich burch Ablegung der Orbenstracht ober Besteigung von Schiffen, deren Auslaufen aber durch widrige Winde verhindert wurde, zu entkommen andererseits. Die Hauptmasse der Ritterschaft aber warf sich, um nicht dem Geschick ihrer französischen Orbensbrüder zu verfallen, vor welchen sie offenbar keineswegs etwas Besonderes voraus zu haben glaubten, zu mannhaftem Widerstande entschlossen in ihre Schlösser: Ray-

mund de Guardia, Präzeptor von Mas Dieu, als Stellvertreter des Großpräzeptors von Aragonien in die Hauptfeste Miravete, andere in die Festen von Monçon, Ascon, Cantavieja, Castellot, Villel und Chalamera. Da sie sich weigerten, der Aufforderung vom 20. Jan. 1308, vor dem Konzil von Tarragona zu erscheinen, Gehorsam zu leisten, so war Jayme gezwungen, seine ganze Macht aufzubieten, um sie zur Unterwerfung zu bringen, dabei unterstütt von den weltlichen und geistlichen Großen seines Reiches, ausgenommen den Grafen von Urgel, den Vicomte von Rocaberti und den Bischof von Gerona, die es mit den Templern hielten, benen sich zudem eine Anzahl adliger Jünglinge zugesellten. Auf dieser Seite waren die populären Sympathien, so daß es mit dem Krieg gegen ben Orden nicht recht Ernst werden wollte. Schließlich wurden die Templer doch nach tapferer Gegenwehr überwältigt, Castellot im November, Mira= vete, nachdem Guardia ein Ultimatum des Königs mit dem Angebot freien Abzugs nach ihren Ordenshäusern, wo sie zu je 2-3 interniert sein und eine anständige Pension bis zur Erledigung des Prozesses erhalten sollten, zurückgewiesen und statt dessen an Klemens V. einen männlichen Appell eingelegt hatte mit Aufzählung der vielen Verdienste des Ordens und besonderer Hinweisung auf die vielen Ordensgenossen, die unter den Sarazenen lieber umgekommen seien, als daß sie ihre Freiheit mit Verleugnung des Glaubens erkauft hätten, auch sich mit seinen Ordensbrüdern zu einem orbentlichen Gericht vor dem Papft angeboten hatte, einen Monat später 1); binnen ebensoviel weiterer Zeit die übrigen Festungen bis auf Monçon und Chalamera, die die Juli 1309 aushielten. Inzwischen kam es zum Zwist zwischen König und Papst, benn Klemens V. ergriff auf einmal Maßregeln zur Annektierung des Templerguts für sich, Jayme aber ver= weigerte bessen Auslieferung an die päpstlichen Kommissäre, weil das Meiste davon von der Krone herstamme und er zudem bedeutende Aus= gaben mit der Belagerung der templerischen Festungen gehabt habe; höchstens einem Konzile würde er sich fügen, aber nur so, daß das Eigen= tum des Ordens dabei den Rechten und Ansprüchen der Krone unter= worfen bliebe. Der Papst mußte an einen Kompromiß benken. In Briefen vom 5. Jan. 1309 kündigt er an, daß ihm die Templer von Aragonien und Castilien als gläubige Söhne der Kirche ihre Personen und Güter für den h. Stuhl angeboten und in jedem Wege Gehorsam

<sup>1)</sup> Raymund de Guardia wurde nach erfolgter Übergabe von dem König von Majorca, in dessen Unterthanenschaft er als Präzeptor von Mas Dieu eigentlich gehörte, verlangt und anstandslos an diesen ausgeliesert, und ist uns so schon in der Unterssuchung von Elne begegnet, als ein Mann, der für die Unschuld des Ordens nachsbrücklich eintrat: s. oben p. 384 fs.

versprochen hätten; deshalb sende er seinen Kaplan, den Prior Bertrand von Cessenon, um sie in Empfang zu nehmen und sie zu Schutz und Bewachung dem König behufs Bewahrung für den h. Stuhl, wofür der König sich verbürgen möge, zu übertragen. Ob Jayme dieser Verfügung hinsichtlich des Gigentums zustimmte, ist nicht deutlich, in Bezug auf die Personen der Templer nahm er es nicht so genau, und am 14. Juli ließ er Weisungen an die Wächter ausgehen, sie auf Verlangen dem Inqui= sitor und den Ordinarien auszuliefern. Die Kommissäre, die Klemens V. 1310 auch hieher als Spezialinquisitoren zur Leitung der Verhöre ent= fandte, fanden dieselbe Schwierigkeit wie in England: daß die Folter gesetzlich nicht anerkannt war. Noch 1325 protestieren die Cortes gegen ihren Gebrauch und das Inquisitionsverfahren überhaupt als den anerkannten Freiheiten des Landes zuwider, und der König verspricht, daß diese Methode nur gegen Falschmünzer und auch dann nur gegen Fremde und Vagabunden angewandt werden solle. Doch thaten die Inquisitoren ihr Mögliches und auf ihr Ansuchen wies der König unter dem 5. Juli 1310 seine Baillis an, die Gefangenen in Eisen zu schließen und ihre Haft härter zu machen. Da kam das Konzil von Tarragona da= zwischen und verlangte, daß sie in sicherem, aber nicht peinlichem Gewahr= sam gehalten werden sollten in Anbetracht dessen, daß bisher noch nichts ihre Schuld bewiesen habe und ihr Fall noch unentschieden sei. gemäß ordnete der König unter dem 20. Okt. an, daß sie auf ihren Schlössern gegen das Versprechen, nicht zu entweichen, widrigenfalls sie als erklärte Häretiker behandelt murden, frei sein follten. Dies war nicht der Weg, das gewünschte Beweismaterial zu erlangen. Daher verlangte Klemens V. am 18. März 1311 auch hier die Folter, wozu Jayme seinen Arm leihen sollte, da das Verfahren auf die bisherige Weise lediglich "schweren Berdacht" ergeben habe. Zuerst wurde auch jett dieser grausame Befehl nicht befolgt. Noch im Mai ließen die Templer durch den König den Erzbischof von Tarragona um Beschleunigung der Entscheidung auf dem bevorstehenden Konzil bitten, aber noch war man nicht so weit, und so ordnete der König im August abermals an, sie in Ketten und noch härtere Haft zu legen. Offenbar ging den päpstlichen Vertretern bei dem Herannahen des Konzils von Vienne und der Unzulänglichkeit des bis= herigen Verfahrens zu dem geforderten Beweis allmählich die Geduld Endlich, noch in letter Stunde, gab der König dem Andrängen des aus. Papstes nach: am 29. Sept. erging eine Weisung, die den königlichen Richter Humbert de Cabdepont bestimmte, bem Gericht zu assistieren, wann der Urteilsspruch durch die Inquisitoren Petro de Montclus und Juan Llotger im Verein nit den Bischöfen von Lerida und Vich, die Spezial=

auftrag vom Papste hatten, abgegeben würde. Haben wir auch keine Kenntnis von den Einzelheiten der Untersuchung, so ist doch klar, daß die Folter nunmehr ohne Einschränkung in Anwendung kam, benn ein könig= kiches Schreiben vom 3. Dez. ordnet die Bereitung von Arzneien an für diejenigen Templer, welche dieselben nötig hätten infolge von Krankheit ober Folter. Endlich, im März 1312, verlangte ber Erzbischof von Tarragona, daß sie vor sein Provinzialkonzil gebracht werden, das damals in Aussicht stand, und der König stimmte zu, aber es geschah nichts, ver= mutlich weil das Konzil von Vienne noch tagte; aber nachdem die Auf= hebung des Ordens durch Klemens V. proklamiert und das Schickfal der einzelnen Personen den Lokalkonzilien zugewiesen worden war, wurde am 18. Oft. 1312 eines in Tarragona gehalten, das die so lange schwebende Frage entschied. Noch strengem Verhör der Ordensangehörigen wurde am 4. Nov. der Urteilsspruch verlesen, lautend auf gänzliche Frei= sprechung; sie wurden für "unverdächtig" erklärt und niemand sollte sie diffamieren dürfen. Da die Aufhebung des Ordens eine vollzogene Thatsache war, so war man in einiger Verlegenheit, was mit ihnen machen? Schließlich wurde bestimmt, daß sie bis zu anderweitiger Entscheidung durch den Papst in den Diöcesen, in denen ihr Besitz lag, residieren und aus den eingezogenen Ländereien anständig unterhalten Dieser Beschluß, der Prut nach der Verurteilung des werden sollten. Ordens in Vienne so auffällig vorkommt, daß er ihn nur durch einen gewissen Gegensatz des aragonischen Königs und Klerus gegen den Papst zu erklären weiß, wurde ausgeführt und beim Übergang ihres Eigentums an die Hospitaliter wurden diese damit belastet. Noch 1319 zeigt eine Liste der von den Hospitalitern damals zahlbaren Pensionen ihre anständige Fürsorge für die Templer gemäß der übernommenen Pflicht 1).

Weniger Widerstandssähigkeit gegen die vereinigte Pression durch Philipp den Schönen und den Papst konnte Jayme I. von Majorca dessitzen, der Sekundogenitur von Aragonien, welche die balearischen Inseln, die Grafschaften Roussillon und Cerdagne, Montpellier und etliche andere zerstreute Besitzungen umfaste. Hing doch ihre Behauptung vielsach von der Gnade des mächtigen Nachbars ab. So fand die päpstliche Bulle vom 22. Nov. 1307 mit ihrer Anweisung zur Verhaftung aller Templer in seinen Besitzungen keinerlei Anstand und wurde ohne Verzug ausgeführt. Den ausführlichsten Bericht aus diesem kleinen Königreich haben wir über die Diöcesanuntersuchung von Elne (Roussillon), die wegen der Zugehörigs

<sup>1)</sup> In der Hauptsache im Anschluß an Lea III, 310—313, der selbst wieder Allart, Zurita, La Fuente und Aquirre als seine Gewährsmänner anführt.

keit dieses Suffraganbistums zu der Kirchenprovinz Narbonne hereits früher 1) besprochen worden ist, und neben welcher aus den übrigen Teilen des Königreichs nichts weiter bekannt ist. Daß das Ergebnis dieser Unter= suchung mit ihren übereinstimmenden Zeugnissen von der Unschuld des Ordens Rlemens V. in keiner Weise befriedigte, bedarf nach allem Bis= herigen keiner besonderen Versicherung und so wird sich schwerlich bezweifeln lassen, daß die grausamen Weisungen Klemens V. vom März 1311, doch mit der Folter für Geständnisse zu sorgen, Gehorsam fanden, denn, wie Lea bemerkt 2), so war Johann von Burgund, Sakristan von Majorca, zum Inquisitor gegen die Templer für Aragonien, Majorca und Navarra ernannt worden, und die nämliche Methode muß in allen diesen drei Königreichen, von denen wir über Navarra<sup>3</sup>) sonst nichts weiteres wissen, befolgt worden sein. Über die Templer in Roussillon entspann sich dann nach dem Konzil von Vienne noch ein feltsamer Streit zwischen den Erz= bischöfen von Narbonne und Tarragona, indem dieser, als päpstlich be= stellter Hüter des Templereigentums in Aragonien, Majorca und Navarra auch eine Jurisdiktion über Roussillon zu haben glaubte, gemäß deren er am 15. Oft. 1513 Raymund de Guardia und seine Genossen für absol= viert und unschuldig erklärte und unter Gewährung von auskömmlichen Pensionen sie in Mas Dieu weiter leben ließ: während noch im September 1315 der Erzbischof Bernard von Narbonne den Nachfolger des verstorbenen Bischofs Raymund von Elne, Wilhelm, anwies, zu dem von ihm ein= berufenen Provinzialkonzil alle in seiner Diöcese inhaftierten Templer samt den betreffenden Verhördokumenten zu bringen behufs Verfügung über ihre Personen. Das Ende war, daß, da König Sancho, Jaymes I. († 1311) Sohn und Nachfolger, sich ins Mittel legte, weil Klemens V. die Templer ihm aufgeladen habe und er ohne päpstliche Anweisung sie nicht ausfolgen könne, in jedem Fall sie aber seiner Jurisdiktion unter= stünden, zu deren Schutz er an den künftigen Papst und sein Konzil appellierte, die Templer ungestört blieben. Eine Aufstellung der 1319 be= zahlten Pensionen zeigt, daß von den 25 Templern in Mas Dieu 10 gestorben waren; die übrigen bezogen, nebst einem noch hinzugekommenen Bruder, Penfionen im Gesamtbetrage von 950 Livr jährlich. Insel Majorca waren noch 9, die zusammen 362 Livr. 10 Sous be=

<sup>1)</sup> S. oben p. 384 ff. — 2) Lea III, 315. Derselbe ist für den solgenden Streit, den er nach Allart und Vaissette II, 153 berichtet, Gewährsmann. — 3) Da Philipp des Schönen Sohn, Ludwig der Dicke, hier im Jahr 1307 die Erbschaft des Thrones angetreten hatte, so wird hier die französische Art der Behandlung ohne weitere Beweise vorausgesetzt werden dürsen. Den genaueren Nachweis dürste vielleicht eine noch ausstehende Untersuchung der Archive von Pampelona ergeben.

zogen. 1329 bezogen noch 9 Templer Pensionen, angewiesen auf die Präzeptorei Mas Dieu, obgleich viele von ihnen in ihre Häuser zurückz gekehrt waren, da sie keineswegs auf ihren Residenzplat beschränkt ersscheinen. Naymund de Guardias Name ist bereits verschwunden. 1350 ist nur noch ein einziger Überlebender vorhanden, der Ritter Berenger dez Coll').

Ahnlich, nur daß von einem Widerstand ber Templer nicht die Rede ist, war der Verlauf in Castilien. Wie Havemann 2) und Schottmüller 3) berichten, wurden die Templer hier durch einen, gemäß Philipps des Schönen Aufforderung erlassenen, Berhaftsbefehl Ferdinands IV. überrascht, während Lea4), wohl irrtümlich, meint, daß die Verhaftung erst auf die Bulle ,Fas. mic.' vom 12. Aug. 1308 hin erfolgt sei. Jedoch bachten weder der Papst noch der König noch einer der beteiligten Prälaten noch die Templer selbst baran, daß der Orden hier vermöge seiner inwendigen Verschiebenheit von dem Hauptstamm eine andere Behandlung beanspruchen könne, sondern lediglich ihren vielfachen Verdiensten um Volk und Reich im Kampf gegen die seit dem letzten Jahrhundert bis auf Granada beschränkten Mauren ist es zuzuschreiben, daß die Verfolgung von seiten der in Gemeinschaft mit dem Dominikanerinquisitor Eymerich de Navas und den Abten zweier französischen Klöster durch päpstlichen Erlaß vom 31. Juli 13085) mit der Sache betrauten Prälaten, des Erzbischofs Gonzalo von Toledo und der Bischöfe Geraldo von Palencia und Juan von Lissabon, lahm genug betrieben wurde. Erst am 15. April 1310 wurde der Großpräzeptor von Castilien Rodrigo Ibanez und seine Genossen zum Erscheinen vor ihnen behufs Verantwortung über die er= hobenen Anklagen nach Medina del Campo auf 27. April citiert. So erschienen an dem genannten Tage der Großpräzeptor und 30 seiner Ritter, um ohne Ausnahme die Unschuld des Ordens zu beteuern, wobei sie nicht nur in peinlich genauer Weise die bis in die kleinste Kleinigkeit den Statuten entsprechende Aufnahme schilderten, sondern der Großpräzeptor Ibañez auch nachdrücklich als seine Überzeugung erklärte, daß "in keiner einzigen der Ordensprovinzen irgend ein Templer die Richtigkeit der Anschuldigungen habe zugeben können, wenn er nicht durch die Folter bazu

<sup>1)</sup> Der 5. Zeuge von Elne s. p. 384 Anm. 1 und 5. — 2) Havem., p. 323, in der Hauptsache nach Campomanes. — 3) Schottm. I, 449. — 4) Lea III, 316. Als seine Quellen nennt er Llorente, Mariana, Aquirre, La Fuente und Raynouard (p. 264 ss.). Letzterer gibt als Franzose eine Anordnung, die sich nur durch ziemliche Unkenntnis in geographischer Hinsicht erklätt. Über die noch viel größere Konfusion seines Landsmanns Lavecat in diesem Stück s. oben Einleitung p. 8. — 3) Reg. Clem. V. a. III, p. 288 und 298.

vermocht sei"). Dieses Zeugnis fand seine Bestätigung durch eine Reihe nichttemplerischer Zeugen, darunter drei Priester, deren einer versichert, er habe vielen von den Sarazenen verwundeten und unmittelbar darauf verstorbenen Templern die Beichte abgenommen, die immer einen gut katholischen Glauben verraten habe"). Ein gleiches Ergebnis hatte die durch den Bischof von Lissa don, dessen Diöcese zum Sprengel von San Jago di Compostella gehörte, in Medina Celi mit vier nichttemplerischen und in Orense mit 36 Zeugen, darunter 28 Templern, angestellte Vorzuntersuchung 3).

Da der Erzbischof von Toledo während dieser Untersuchung ober kurz darauf starb, so ging die Vorstandtschaft der päpstlichen Untersuchungs= kommission an den nächstältesten Kirchenfürsten, den Erzbischof Rodrigo von San Jago di Compostella über, der, ein in der ganzen Kirche hoch angesehener Mann, im Oktober 1310 die Prälaten von Castilien, Leon und Portugal nach Salaman ca zu einem Provinzialkonzil behufs Fäl= lung des endgültigen Urteils berief. Dieses lautete dahin, daß die spa= nische Zunge des Ordens hier von jedem Berbacht rein erklärt und deshalb, jedoch mit Vorbehalt der päpstlichen Entscheidung, von der Anklage freigesprochen wurde. Auch zur Gewährung der von dem Großpräzeptor von Ibañez ausgesprochenen Bitte, dem Orden seine Güter zurückzugeben, die Personen der Templer gegen Beleidigungen zu schützen, da mehrere Templer bereits vom Volke als Ketzer erschlagen worden seien — dieses machte also keineswegs die seine Unterscheidung zwischen französischen und spanischen Templern mit — und sie in die Gemeinschaft der Kirche wieder aufzunehmen, zeigte sich das Konzil ge= neigt, nur daß es die Rückgabe der Ordensgüter der Entscheidung des Papstes überließ. Bei diesem konnte, wie in ähnlichen Fällen, eine der= artige Vereinbarung nur das höchste Mißfallen erregen, ohne daß aber seiner Anordnung vom März des folgenden Jahres, die auch an die Könige von Castilien und Portugal erging, man möge boch nicht thörichter= weise das Mittel der Folter versäumen, nachgekommen worden wäre. Wie große Achtung die Angehörigen des Ordens auch nachher wegen ihres musterhaften Lebenswandels genossen, geht aus der Mitteilung von Lea hervor, daß viele sich in die Berge zurückzogen und als Einsiedler ihr Leben beschlossen, beren Leichen nach ihrem Tod, zum Zeugnis ber Heiligs keit ihres Märtyrertums, unverlett blieben.

<sup>1)</sup> Nach Schottm. I, 449, bessen Darstellung (hauptsächlich auf Benavides sich stützend) wir bei diesem Prozeß neben Havemann besonders bevorzugen, weil sie genauer ist als die der andern, während z. B. Lea (III, 316) infolge seiner Kürze kein deutliches Bild von dem Verlauf giebt. — 2) Raynouard, p. 265. — 3) Ebenda p. 265 f.

Über das Ordensgut, das auf der spanischen Halbinsel, nicht bloß in Aragonien, sondern auch den andern Reichen, zumal Portugal, größtenteils von den Schenkungen der Fürsten, die bei ihren Kämpfen mit den Mauren den Wert der templerischen Waffen kennen gelernt hatten, herrührte, trafen die drei Könige von Aragonien, Castilien und Portugal schon gegen das Ende des Jahres 1310 das Abkommen, daß sie für den Fall der Aufhebung des Ordens sich dasselbe durch keinerlei Verfügung des apostolischen Stuhls entziehen lassen, sondern zum Nuten ihrer eigenen Länder sich vorbehalten wollten. Am vollständigsten wurde das in Portugal durchgeführt, wo der Orden immer im engsten Zusammenhang mit der Krone geblieben war 1) und dessen König Diniz in dankbarer Erinnerung an die Dienste des Ordens im Kampf mit den Sarazenen von Algarbien erst bafür sorgte, daß die Inquisitionskommission in seinem Lande keinerlei Objekte zur Untersuchung in die Hände bekam; hernach aber durch Stiftung eines neuen Ordens, des Christusordens, dem nicht nur die Güter des Templerordens in corpore zugewiesen wurden, sondern in dem auch die Präzeptoren der templerischen Balleien meist ihre Würden einfach beibehielten, eine Fortsetzung des Templerordens in nur wenig verhüllter anderer Gestalt erwirkte. Dieser, 1318 von Johann XXII. bestätigt, in den späteren Wirren aber, die über die spanische Halbinsel hinweggingen, von den Päpsten an sich gezogen, hat in unsern Tagen burch eine bekannte Verleihung, welche die Augen der Welt auf ihn gezogen hat, das Andenken an den Templerorden auf eine merkwürdige Weise erneuert.

In etwas andrer Weise ging in Aragonien 1317 der Orden von Montesa aus dem Templerorden hervor, indem Jayme II. nach Klemens V, Abgang von seinem Nachsolger 1317 die Erlaubnis erwirkte, daß zwar das Ordenseigentum in Aragonien und Catalonien auf die Johanniter übertragen werden, dafür aber dassenige in der Provinz Valencia samt den dortigen Besitzungen der Hospitaliter (ausgenommen in der Stadt Valencia selbst und deren Umkreis dis auf ½ Meile) dem neuen Orden "Unserer lieden Frau von Montesa" zufallen sollte, der als ein dem Orden von Calatrava afsilierter von diesem seine Mitglieder beziehen und zur Aufgabe haben sollte, die Küsten und Grenzen von Valencia gegen Korzsaren und Mauren zu verteidigen.

In Castilien endlich behielt Alonso XI., der nach dem plötslichen Hingang seines Vaters Ferdinand 1312 die Regierung angetreten hatte, für

<sup>1)</sup> Bgl. Prut, Entwicklung, p. 17—19, auf Grund von Schäfer, Geschichte von Portugal.

die Krone den größten Teil der Templerbesitzungen zurück, wenn auch mit Aberlassung eines Teils davon längs der Grenzen an Abel und Städte. Etliches erhielten auch die Orden von Santiago und Calatrava, so daß für die Hospitaliter wenig übrig blieb<sup>1</sup>). So wahrte sich die spanische Halbeinsel zu jener Zeit mehr als andere Länder ihre Unabhängigkeit vom Papsttum und damit wenigstens dis zu einem gewissen Grad dem Templersorden sein Recht auf Fortexistenz, das er durch den Beweis seiner Unsschuld, der hier in vollem Naße erbracht worden ist, gewonnen hatte.

Bleibt noch übrig ein Prozeß, der, soweit er uns urkundlich vor= liegt, womöglich noch glänzender als der auf der spanischen Halbinsel für die Unschuld des Ordens plädiert, der auf Cypern. Dieser darf nicht nach dem äußern Unisang des Gebiets, um das es sich hier handelt, taxiert werben: denn einen so geringen Bruchteil von der katholischen Christenheit dieses Inselkönigreich bildete und so gering es dasteht auch nur im Ver= hältnis zu den Ländern, die wir bisher durchwandert haben, ein so bebeutendes Gewicht kommt der hiesigen Templerschaft innerhalb des Ge= samtorbens zu. Bilbete boch bas cyprische Königreich in bamaliger Zeit nicht bloß den letzten bedeutenderen Rest der Kreuzfahrerstaaten im Morgen= land überhaupt, sondern stellte aus bemselben Grunde die nach der Kata= strophe von Accon hierher geflüchtete Templerschaft noch eigentlich allein den morgenländischen und damit den ursprünglichen und echtesten Ordens= zweig dar. Hier, nicht in Frankreich, war das Hauptquartier des Ordens, hier der Sitz des in der letzten Periode der Ordensentwicklung zu immer größerer Bebeutung gelangten Orbenskonvents, wofür, wie Schottmüller in seiner Besprechung dieses Prozesses auf Grund seiner urkundlichen Herausgabe des "Processus Cypricus"?), eines der Glanz= punkte seiner ganzen Arbeit, gezeigt hat, schon die Zusammensetzung der hiesigen Ordensritterschaft aus sämtlichen Provinzen ober "Zeugen" bes Orbens einen schlagenden Beleg bietet 3). Außerdem sind die hier auf=

<sup>1)</sup> Im wesentlichen nach Lea III, p. 832 f. — 2) Wertvoll vor allem schon wieder wegen der durchaus einseitigen und oberstächlichen Erzerpte, die Prut davon in seiner "Kulturgeschichte der Kreuzzüge" gegeben hatte. — 2) Wir können uns nicht verssagen, wenigstens anmerkungsweise diese Hauptergebnisse (besprochen teilweise schon im 2. Kapitel des I. Teils) noch einmal hier wiederzugeben. Danach waren vertreten unter einer Gesamtzahl von 76 Zeugen: Francien mit 15, Burgund mit ebensoviel (15), Provence-Auwergne mit 8, Guienne mit 1, England mit 4, Portugal-Kastissen mit 5 (ersteres mit 3, septeres mit 2), Aragon-Katalonien mit 7, die Lombardei mit 3, Apuslien mit 5, Oberdeutschland mit 1 (dem Ritter Balbuin de "Woravilier" [= Murrsweiser?] in Gubebi(r)c [= Gutenberg im Breisgau] vor 6 Jahren durch Heinrich den Alemannen spgl. Wich. I, 66 und 110] rezipiert), Niederdeutschland mit 1 (Ritter "Ebenaddus de Asserbeides"), Ungarn mit 1, Worea mit 5,

tretenden Zeugen denen im französischen Prozeß schon dadurch überlegen, daß wir hier nicht, wie dort zum größten Teile, dem eigentlichen Orden kaum angehörende und so mit seinem Wesen und vollends seinen Statuten vielfach höchst notdürftig bekannte niedere Verwaltungselemente, Bauern, Pächter, Vieh= und Schweinehirten, Bäcker, Schuster und Zimmerleute, sondern lauter militärische Elemente, kurz den Kern des Ordens, vor uns haben, wie denn unter den 76 Verhörten nicht weniger als 47 Ritter, 3 Kleriker und nur 26 Servienten sich befinden, und auch letztere offenbar waffenfähige Elemente 1). Ganz besonders aber fällt ins Gewicht für die Gesamtwertung dieses enprischen Untersuchungsresultats der Umstand, daß die Templer infolge ihrer hier bedeutenden Machtstellung — die in jenem Moment freilich infolge der beträchtlichen Begleitung, die Molan auf seiner Reise nach Frankreich mit sich führte, ziemlich geschwächt war — in die politischen Händel der Insel vielfach verwickelt und so auch mit manchen der dortigen Gewalthaber nicht wenig verfeindet waren, wie sie denn gleich zu bem Hause Lusignan, das hier seit 1192 herrscht, meist in gespannten Beziehungen lebten.

Nun war freilich der dermalige Regent Amalrich von Tyrus wesentlich durch die Hilfe der Templer in seine jezige Machtstellung gekommen und schuldete ihnen so vielfach Dank. Indes scheint er sich nicht allzu viel hieran gekehrt zu haben: sei es, daß er, ähnlich Philipp von Frankreich, überhaupt nicht zu jener Menschenklasse gehörte, deren starke Seite die

Armenien mit 1, Cypern mit 4. Außerbem verdienen Hervorhebung die verschiedenen Chargen des Ordens, soweit sie sich als auf der Insel zur Zeit besindlich nachweisen lassen. Die höchste Würde repräsentiert der Ordensmarschall Ayme de Osiliers (Burgunder?). Nach ihm kommen der "Ritter-Präzeptor" Albertus (mit unlesbarem Familiennamen, rezipiert auf Morea); der Präzeptor der Insel, Jakob de Donmarin, auch dieser Burgunder (in Dison durch Mosay vor über 15 Jahren rezipiert); der Turcopolier Bartholomeus de Gordo (dieser Provençale); der Bannerer (oder Drapier) Petrus Bordens von Toulouse (also gleichfalls Provençale); der Konventsschmid Abrazham de Castroalbo (aus Cypern). Als gegenwärtig, aber nicht näher wieder erkennbar, werden außerdem genannt der Schahmeister, der Almosenpsteger und der Untermarschall. Bon auswärtigen höheren Ossizieren ist besonders zu erwähnen der Reister den Apuslien, Oddo de Ballaret: außerdem werden genannt 4 Schloßhauptleute (2 aus Burgund, je 1 aus Francien und Apulien).

<sup>1)</sup> Da eine andere Angabe, bei Bustron, von 118 verhafteten Templern redet, stellt Schottm. I, 481 wenigstens anmerkungsweise die Vermutung auf, es könnten vielleicht auch nur die wassensähigen Brüder zu den Verhören zugelassen und die wirk- lich "dienenden" davon ausgeschlossen worden sein. Nicht unmöglich, wenn auch nicht gerade wahrscheinlich, da fraglich ist, ob letztere Klasse, die zur Bedienung diente, hier, am Hauptquartier, überhaupt völlig in den Orden ausgenommen und nicht lieber nur soldweise gemietet wurde. So war es wenigstens in Palästina gehalten worden.

Dankbarkeit ist — den Eindruck eines sonderlichen Charafters macht er gerade nicht —; sei es, daß er glaubte, dem ausgesprochenen päpstlichen Willen gegenüber sich bei der Schwierigkeit seiner Verhältnisse in einer Zwangslage zu befinden: genug, als die päpstliche Bulle ankam, und zwar erst im Mai 1308 1), ließ er sich nicht säumig finden in der Vollstreckung berselben. Doch hatte es damit immerhin seine Haken, da die Templer, gewarnt durch die Vorgänge in Frankreich, zuerst wie in Aragonien zur Verteidigung ihrer Stellung, und zwar auf ihrer Hauptburg in Limisso, Miene machten und seine Aufforderung, ihm Pferde und Waffen zu über= geben, selbst aber in Nicosia im erzbischöflichen Palast in ehrenvoller Weise Quartier zu nehmen, mit Vorwürfen, in denen sie an die ihm geleisteten Freundschaftsbienste erinnerten, erwiderten. Auf die umfassenden Vorkehrungen aber, die der Reichsverweser traf, um den päpstlichen Anord= nungen Folge zu geben, saben sie schließlich boch ein, daß sie ben kürzeren ziehen würden, waren auch offenbar in ihrer Folierung von den gewohnten Ordensoberen der Sachlage nicht recht gewachsen. Kurz, der Ordens= marschall Osiliers begab sich am 27. Mai mit dem Ritterpräzeptor, dem Turcopolier, Schatmeister, Drapier und ca. zehn der angesehensten Brüder an das königliche Hoflager in Nicosia, um sich zur Verfügung zu stellen: hier wurden sie alsbald als Gefangene behandelt, wobei es ohne eine Art Verräterei nicht abgegangen zu sein scheint. Sie wurden, nachdem ihnen Amalrich sämtliche Waffen und Pferbe hatte wegnehmen und ein Verzeichnis ihrer Güter, wobei sehr viel Kriegsgerät, aber merkwürdig wenig Geld vorgefunden wurde 2), hatte aufnehmen lassen, in gesonderte Gefäng= nisse gesetzt, doch anständigerweise und nicht als Häretiker behandelt, z. B. nicht der Sakramente beraubt. Soweit war also Amalrich doch seiner Verpflichtung gegen sie eingebenk<sup>3</sup>).

Im April 1310 traf dann auch hier eine päpstliche Spezialkommission, bestehend aus dem Abt von Alet!) und dem Erzpriester Tommaso von Rieti, ein, um das Verhör gegen die einzelnen Templer und den Orden

<sup>1)</sup> Als Grund bafür macht Prut in ber "Entwidelung" gegenüber Schottmüller, ber an diese Verspätung nicht recht glauben kann, wohl richtig geltend, daß im Winter überhaupt die Schiffahrt ruhte. — 2) Dies könnte allerdings die Erzählung von der Mitnahme des Ordensschapes durch Molay nach Frankreich einigermaßen empsehlen. Von den cyprischen Chronisten selber wurde die Sache damit erklärt, daß die Templer ihre Schätz zuvor heimlich vergraben haben: das erke Beispiel von dem später überall auftretenden Volksglauben an vergrabene Templerschätze. — 3) Vis hieher in der Hauptssache im Anschluß an den Bericht (bei Val. II, 104—106) Amalrichs von Cypern an den Papst, den Kleinens unter dem 20. Aug. 1308 an Philipp den Schönen mitteilt: eine Hauptquelle sür die hiesigen Ereignisse. — 4) Nicht von Elne, wie Schottm. I, 470 durch salsche übersetung des lateinischen Electe schreibt.

zu übermachen. Geleitet murbe dasselbe von den Bifchöfen Peter von Limisso und Balduin von Famagusta, unter Assistenz von 2 Kanonikern, 4 Franziskanern und 4 Dominikanern und dem Schatzmeister von Nicosia, Hugo de Carmadino. Zu Grunde gelegt wurden nach dem Protokoll die 87 Anklageartikel, die wir schon in England getroffen haben 1): wenigstens wurden nur diese den Gefangenen vorgelesen, thatsächlich aber über die 123 Artikel abgefragt. Das Verhör fand im Hause des edlen Ritters Herrn Balian de Saxono (Soissons) statt und dauerte vom 1. Mai bis 5. Juni 1310, als es plötzlich zu Ende kam, ohne Zweifel infolge ber Ermordung des Regenten Amalrich und der sich daran anschließenden Bewegung, die wieder seinen Bruder König Heinrich obenauf brachte. Bis dorthin sind 3 Partieen zu unterscheiden: 1. vom 1.—5. Mai Verhör einer Anzahl von (21) nichttemplerischen Zeugen, lauter Notabilitäten ber Insel, unter ihnen nicht weniger als 16 Mitter und eble Herren, 3 angesehene Raufleute aus Nicosia, alle drei gebürtige Genuesen, und 2 Abte (des Augustiner= und Benediktinerordens); 2. vom 5.—31. Mai das Ver= hör der 76 Templer; 3. vom 1.—5. Juni (mit Unterschrift vom 19. Juni) enblich das von (35) Angehörigen der verschiedensten Bevölkerungsklassen, in der Mehrzahl jedoch wieder aus den herrschenden Ständen: in erster Linie (nicht weniger als 21) Geistliche ober Religiosen aller Grabe (Ka= noniker, Weltpriester, Ordensleute), darunter der Bischof von Beirut und sein Archibiakon, Abt und Prior des Klosters vom h. Kreuz, die Prioren vom h. Georg, der Dominikaner und Hospitaliter in Nicosia; daneben wieder eine Anzahl Ritter (7), unter ihnen der Mörder Amalrichs (am 5. Juni), Symon de Monteolivo ), und Kaufleute von Famagusta.

Das Ergebnis von allen biesen Zeugen, die doch vielfach politische Gegner der Templer waren<sup>3</sup>), ist in Übereinstimmung mit dem Zeugnis der Angeklagten<sup>4</sup>), die dis dahin nicht gefoltert worden sein können, so

<sup>1)</sup> Ein weiterer Beleg bafür, baß jene 87 offenbar bie ursprüngliche Rebaktion barstellen und die Vermehrung auf 123 (zulett 127) der Ausbeute der ersten Untersuchung zu verdanken ist. — 3) Sagt zwei Tage vor seiner Gewaltthat gegen den alten Freund der Templer sehr günstig über diese aus. — 3) So gleich die beiden ersten Zeugen, Philipp und Balduin von Pbelin, aus dem Geschlecht der alten Opnasten von Beirut, Robert und Renald von Montgisard (Zeuge 11 und 12), Ruppin von Montssort (Zeuge 10), Anser de Bryes (18) u. a. — 4) Aus diesem heben wir nur hervor das Zugeständnis des Engländers Hugo de Maly (Nr. 11, Schottm. II, 248—251), daß der Orden Almosen, auch Gastsreundschaft, zwar reichlich übte, doch nicht gegen Kranke (wie die Hospitaliter); sodann die Erklärung des Serüchts von dem Idol durch den Kopf der h. Eugenia, den der Orden allerdings besessen habe (so der Drapier Joh. de Billa und Eberhard v. Assedurg) und endlich die des Ursprungs der Berkeherungen überhaupt, daß diese eben von denen ausgehen, die

günstig für den Orden, als man es nur immer wünschen und denken Viele wissen nichts als Gutes von bem Orben, manche erklärten die Templer für so gute Christen, als irgendwo zu finden seien. von Montgisard 1) hat selbst das Statutenbuch der Templer gesehen und in Händen gehabt, aber nichts als "bona, honesta, efficacia, utilia" darin gefunden. Allgemein wurde die Milbthätigkeit des Orbens gerühmt und, nicht zulett, der Eifer in Erfüllung ihrer religiösen Pflichten. Bischof Robert von Beirut?) hat sie in 40 Jahren, in benen er mit den Templern zusammengelebt, stets als gute und gläubige Christen gefunden, die, so oft er ihnen die Rommunion reichte, stets aufs andächtigste dieselbe empfingen. Ebenso äußert sich Laurentius von Beirut, Assise der Kirche in Nicosia, der über 60 Templern die Beichte abgehört hat und in 18 Jahren seiner Bekanntschaft mit ihnen sie immer das Kreuz aufs höchste ehren und verehren sah; auch die Einsetzungsworte beim Sakrament des Altars hat er 3) wie ein anderer Priester 4) regelmäßig von den Raplanen des Ordens gehört. Ritter Reymond de Bentho<sup>5</sup>), der dies bestätigt, erzählt sogar eine wunderbare Hostiengeschichte zum Beweis ihrer Unschuld, die er zur Zeit, da er mit ihrer Bewachung in Chierochitia 6) betraut war und wegen der Anklagen in den päpstlichen Briefen schweren Verdacht gegen sie gehabt habe, während ihres Gottesdienstes erlebt und die sein Mißtrauen ins Gegenteil verkehrt habe. Als ungünstig könnte man höchstens rechnen, daß der Schatzmeister der Kirche von Paphos, Johann von Paphos, ein Religiose?), der einmal als Kanoniker der Rirche von Antherada einen Span mit ihnen gehabt hat, auf Grund bessen die Frage, ob die Templer fremdes Gut per sas et nesas sich aneignen, bejaht; bamit stimmt jedoch nicht ganz, daß er sie in Accon und Tortosa hat reichlich Almosen an Geld, Brot und Fleisch an die Armen verabreichen sehen. Das einzige Üble, was einigermaßen allgemein bejaht wurde, ist der Mangel eines Noviziats und Verdacht infolge der Heim=

gerne die Güter des Ordens sich angeeignet hätten (so ber Ritter Balduin be Ceri, der in Paris vor über 43 Jahren durch Peter den Normannen, den damalisgen Stellvertreter des Präzeptors von Francien, aufgenommen worden war). Außers dem dienen diese Zeugnisse noch dazu, eine Anzahl der Templerzeugnisse in Frankreich über keterische Aufnahme u. bgl. wenigstens mittelbar zu widerlegen; unmittelbar aber z. B. Joh. Senand (Zeuge 176, s. Tab. XVIII).

<sup>3)</sup> Zeuge 18 (Schottm. II, 163, vgl. I, 474). — 2) Der 8. Zeuge der letzten Reihe, s. Schottm. II, 378. — 3) Zeuge 10 der 2. Reihe (Schottm. II, 379 f.) — 4) Der Weltpriester Nikolaus von Vienne, der 14. Zeuge (Schottm. II, 381). — 3) Zeuge 9 der 1. Reihe (Schottm. II, 157 f.). — 4) Ein Schloß, in dem sich die Templer zuerst zur Wehre setzen wollten, und sie dann anfänglich interniert waren, in der Nähe von Limisso. — 7) Zeuge 15, Schottm. II, 382 f.

Doch kann es mit biesem nicht so weit her gewesen sein, hört man, wie der Orden auf Cypern, wo man die Templer am besten kannte, bei Freund und Feind sich der allgemeinen Achtung und Sympathie er= Das Schlimmste, von dem man hört, ist die Aussage des Kauf= manns Andreas Busatus, er habe in Famagusta sagen hören, die Weiber sagen, daß unter den Templern die Rede gehe, die Weiber, mit denen es die Templer noch nicht fleischlich getrieben, seien gar keine rechten Frauenzimmer 1). Sein Gegenstück hat dieses Zeugnis, das eine ziemliche "Fleischlichkeit", aber zugleich auch eine besondere Beliebtheit der Templerritter bei den "Frauenzimmern" verraten wurde, in der Behauptung eines andern Kaufmanns von Famagusta, Perocius?), er habe bagegen Teufel aus einer Frau durch einen Orbenskaplan austreiben sehen. Selbst so mißgünstige Leute, wie der Hospitaliterprior und der Prior und Lektor ber Dominikaner gewesen sein mussen, wissen sich nur auf den Inhalt der päpstlichen Bullen zu berufen. Darüber herrscht bei allen nur eine Stimme, daß vor dem Eintreffen dieser Bullen kein Mensch an solche Dinge gedacht habe, und der Ritter Johannes der Lombarde, Vicomte von Nicosia, der 1308 mit Überrumpelung der Templer beauftragt gewesen war und selbst noch den Großmeister Wilhelm von Beaujeu in Accon hat bei dem Domini= kanerprior Peter von Reggio beichten sehen, bezeugt, daß man deshalb des Großmeisters Molan Geständnisse einfach der "Furcht vor der Folter" zugeschrieben habe. All das war natürlich nicht nach Klemens' Geschmack, und als das Konzil von Vienne herannahte, sandte er deshalb im August 1311 auch hierher Weisungen, die Templer zu foltern, um so Geständnisse zu erhalten 3).

Über das Ergebnis dieser Weisungen berichtet Schottmüller\*), daß, da inzwischen König Heinrich, der wesentlich durch die Mitwirkung der Templer vor 5 Jahren seiner Macht beraubt worden war und so sie als seine persönlichen Feinde betrachtete, inzwischen seine Macht wieder erlangt hatte und nicht säumte, dieselbe gegen die Templer auf Grund der päpstelichen Ermahnungen in vollem Umfange anzuwenden, dasselbe kaum hinter dem französischen werde zurückgestanden haben. Die Gefangenen, so der Ordensmarschall Osiliers, sollen größtenteils in unterirdischen Verließen ("Grotten") umgekommen sein. Den Rest traf wie anderwärts die Entsscheidung des Konzils von Vienne, die hier am 7. Nov. 1313 übermittelt

<sup>1)</sup> Schottm. II, 890: "Audivit dici in Famagusta quod mulieres dicebant, quod fratres ordinis dicebant, quod mulieres, cum quibus fratres Templarii carnaliter non egerunt, non erant domicelle". — 2) Zeuge 29, Schottm. II, 392 f. — 2) Dies nach Lea III, 809. — 4) Schottm. I, 494 f., auf Grund von Bustron.

wurde. "An diesem Tage vereinigte der päpstliche Delegat, der Bischof Peter von Rhodus, die Bischöse und alle Geistlichen der Insel an dem Sitz des Erzstistes Nicosia und verlas die Briese des regierenden Papstes, wonach die Templer ihrer Güter und Mäntel beraubt werden sollten, die Güter aber den Rittern vom Hospital des heiligen Johannes auszuliesern wären".). Dieser Besehl soll in aller Strenge vollführt und den wenigen noch lebenden Mitgliedern des einst so stolzen Konvents das Ordensgewand in seierlicher Versammlung heruntergerissen worden sein. Ihr Besitz siel an die Johanniter, die zugleich die Verpstichtung zum Unterhalt der des erbten Tempelherren, soviel davon noch übrig waren, übernahmen. Wie sieser Verpstichtung hier gerecht geworden sind, darüber sehlen uns weitere Nachrichten.

Wenn also aber auch das schließliche Endgeschick der Templer hier so traurig als irgendwo, kaum besser als in Frankreich, sich gestaltete, so bleibt doch für uns in vollem Bestand das Ergebnis des "Processus Cypricus", und dieses zeigt, daß hier, wo der Orden sein genuines Wesen noch am meisten entfaltet und weiter entwickelt hatte, und die ganze Be-völkerung am vertrautesten, wenn auch nicht immer am freundlichsten, gegen ihn gesinnt war, von den behaupteten häretischen Verirrungen, die hier in höchster Potenz zu erwarten gewesen wären, keine Spur anzuitressen ist.

<sup>1)</sup> Ebenba, p. 496.

## Neuntes Kapitel.

## Konzil von Vienne. Ausgang des Grdens und der Hanptfaktoren. Busammenfassung und Schluß.

Die Schlußentscheidung fiel auf bem Konzil von Vienne. öffnet wurde dasselbe am 16. Okt. 1311, nachdem es erst auf den 1. Okt. 1310 ausgeschrieben, dann aber unter dem 4. April besselben Jahres von Avignon aus um ein Jahr verschoben worden war, weil, wie es hieß, man mit der erforderlichen Vorbereitung noch nicht fertig geworden sei 1). Worin diese Vorbereitung bestand, nämlich in der Hauptsache darin, daß Rlemens mit aller Gewalt sich bemühte, das nötige Beweismaterial für die Schuld des Ordens zusammenzubringen und zu diesem Behufe überallhin, wo man nicht von selber baran bachte, Mahnungen über Mahnungen schickte, boch ja nicht "thörichterweise" bas wirksamste Mittel, die Folter, zu ver= fäumen, wo diese aber nicht oder nicht genügend gebraucht wurde, einfach bie betreffenden Prozesse kassierte und neue auf jener wirksameren Grund= lage und mit wirksameren, skrupelloseren Richtern anordnete, haben wir bereits gesehen und sind dadurch auch unsererseits in eigentümlicher Weise auf die Rolle, welche die Gerechtigkeit auf jener Kirchenversammlung spielen sollte, vorbereitet worden. Diese Erwartung wird durch das Konzil thatsächlich in vollem Maße erfüllt, um nicht zu sagen übertroffen. mals im ganzen Mittelalter bis auf die neueste Zeit ist eine Kirchen= versammlung gehalten worden, welche diesen Namen "Konzil", worunter wir doch immer den Ausbruck der Gesamtkirche oder wenigstens einer

<sup>1)</sup> Die übrigen Vorlagen, welche als Beratungsgegenstände dieser Kirchenverssammlung noch genannt werden, Beistand für das h. Land und kirchliche Resormen, zumal des geistlichen Stands, lassen wir bei Seite, können es auch um so getroster, als, wie wir aus Döllinger ersehen, jene Dinge doch nur nominell oder scheindar von dem Konzil verhandelt oder erledigt wurden, insosern auch hier Klemens kein Bedenken trug, die Beschlüsse des Konzils hintendrein nach seinem Geschmack zu korrigieren, resp. mit Zusähen zu versehen und sie so als Konzilsbeschlüsse in seine "Clementinen" aufzunehmen, d. h. mit andern Worten: im Namen des Konzils seinen eigenen Willen der Gesamtkirche als neue Rechtsquelle auszuoktropieren: s. Döllinger-Friedrich, das Papstum, Note 179 (p. 424 f.).

Dajorität in berselben verstehen, weniger verdient hätte, wo nach dem Willen der Kirche weniger gefragt und ihr einfach der päpstliche Wille und zwar auf künstliche Weise substituiert worden wäre, als dieses Zerrebild einer freien allgemeinen Kirchenversammlung. Thatsächlich galt allein der Wille Klemens V. oder vielmehr der Wille Philipp des Schönen, mit dem Klemens um diese Zeit längst seinen eigenen zu verschmelzen gewußt hatte, durch den Papst.

Schon die Auswahl der Prälaten, wenigstens der französischen, zeigt klar dieses Verhältnis. Raynouard?) hat im Trésor des Chartes in der Pariser Nationalbibliothek 1812 eine Liste gefunden, welche die Überschrift trägt: "Isti sunt vocandi". Leiber hat, wie wir burch Schottmüller<sup>8</sup>) erfahren, diese Liste seitbem nicht wieder aufgefunden werden können. Auch sonst sind von den noch anfangs dieses Jahrhunderts ziemlich zahlreich vorhandenen Dokumenten hinsichtlich des Templerfalls 1) nur Fragmente auf uns gekommen, wie es scheint, in ber Hauptsache durch bie Schuld ber Kurie, indem 5) eine Menge von den 1815 aus Frankreich an den Vatikan zurückgegebenen Akten von den päpstlichen Agenten an Spezereihändler verkauft worden sein sollen 6). Immerhin giebt jene Notiz einen Fingerzeig, in welcher Richtung jenes weitere Material noch zur Aufklärung beitragen könnte. Natürlich ist damit ja noch nicht bewiesen, daß die Teilnahme an dem Konzil überhaupt von vorneherein lediglich von der Genehmigung Philipp des Schönen abhängig war. Aber jeden= falls ist dadurch sichergestellt, daß der Papst vorher über die Personen der Einzuladenden, vor allem der französischen Prälaten, die ja auf dem Ronzil ein vorwiegendes Kontingent bilbeten, mit dem französischen Könige konferiert und sich verständigt hat, und bei dem ganzen Verhalten Klemens V. und der Wichtigkeit, welche die Entscheidung des Konzils nach der vorausgegangenen Aftion des Papstes für ihn haben mußte, wonach seine eigene Ehre kaum weniger als die Philipp des Schönen und der Templer selbst von der schließlichen Verurteilung des Ordens abhing, können wir uns das überhaupt taum anders benten.

Indessen, soviel Gewicht ober, sagen wir besser, Druck auch dem Willen Philipp des Schönen innerhalb Frankreichs und bei den Prälaten

<sup>1)</sup> So schon Walter von Hemingburgh (London 1849) nach Döllinger-Friedrich ebend. Note 181 (p. 425): "Quod concilium dici non mere batur quia ex capite proprio omnia fecit dominus papa, non respondente neque consentiente sacro concilio". — 2) Raynouard, p. 188. — 3) Schottm. I, 500 Anm. 1. — 4) Den Beweis s. Schottm. I, 703 ss. — 5) Wie Lea auf Grund der Reg. Clem. V, Prolog. CCXCIII ss. geltend macht. — 6) Falls sie nicht schon frühe zum Teil abs sichtlich vernichtet worden sind, wie Havemann u. a. vermuten.

bieses Landes zukam, so bildeten sie doch nur einen Bruchteil, wenn auch einen bedeutenden, der ökumenischen Kirchemversammlung 1), und war diese keineswegs geneigt, sich von jenen ohne weiteres ins Schlepptau nehmen zu lassen. Sicher ist, daß die französischen Prälaten, ob man sie auch noch so zahlreich, entsprechend ihrer Willfährigkeit gegen Philipp den Schönen im Templerprozeß, anwesend benkt, nicht einmal numerisch, in keinem Fall aber sachlich das Übergewicht gehabt haben?). Dem entsprach der merkwürdige und unerwartete Widerspruch des Konzils gegenüber den Zumutungen, die ihm von seinem Oberhaupte, dem Papst, gestellt wurden, und die Schwierigkeiten, die dieser fand, trot aller getrossenen Vorkens, zu kommen.

Gleich die erste Forderung, die Klemens V. stellte, war zu ungesheuerlich, als daß eine Versammlung von Präsaten, die auch nur auf den Schein der Würde und des Rechts etwas hielt, je darauf eingehen konnte: es war dies keine andere als die, den Orden ungehört zu verdammen. Und doch "hatte er ihn durch seine Häupter und Prosturatoren seierlich zum Erscheinen vor dem Konzil eingeladen, und den Kardinal von Palestrina, den er zu ihrem Hüter bestimmt hatte, angewiesen, sie zu diesem Zweck vorzustellen; er hatte eine Kommission organissert, ausdrücklich um denjenigen, die den Orden zu verteidigen willens wären, ein Ohr zu seihen und ihnen die Wöglichkeit zur Ernennung von

<sup>1)</sup> Über die Frequenz berselben liegen zwei wesentlich verschiedene Angaben vor: cinmal die des Contin. Guil. Rang. (Bouquet, Rec. des Hist. des Gaules XX. p. 604), wonach außer ben Karbinälen unb ben beiben Patriarchen von Alexandrien und Antiochien 114 hohe Prälaten berselben angewohnt haben sollen; bagegen reben spätere Geschichtschreiber, so Billani und Antonin von Florenz von mehr als 300 Pralaten. Une scheint die erstere Zahl, die schon wegen ihrer Genauigkeit auf eine sichere Quelle hinweift, die wahrscheinlichere in Bezug auf die Zahl ber eigentlich Stimmberechtigten, wogegen bie lettere bie Gesamtzahl berjenigen Kirchenfürsten, bie überhaupt vertreten waren, d. h. wenn nicht persönlich, so boch burch Profuratoren, benen aber fein Stimmrecht zukam, wiebergeben burfte. - ?) Das bebeutenbste Licht binfictlich ber Vertretung ber einzelnen Nationen verbanken wir ber öftere angeführten Entbedung von Franz Ehrle, "Ein Bruchstud ber Atten bes Konzils von Bienne" (Arciv für Litteratur und Kirchengeschichte bes Mittelalters, Bb. IV, 1888, p. 361-470); nach bem, mas er über bie Geschäftsorbnung mitteilt (p. 428 ff.), maren Frankreich burch 10, Spanien burch 5, England burch 1, Irland-Schottland burch 1, Deutschland burch 4, Danemark burch 1, Italien burch 9 "rotuli" vertreten. Danach wurde Frankreich ca. ein Drittel, mit Italien gusammen aber allerbings über bie Balfte, gegen awei Drittel, ber Stimmen jugekommen fein. Letteres war aber, wie wir wiffen, in bieser Frage geteilt. Bon Interesse ift auch bie Bemerkung von Ehrle, bag ber Erzbischof von Sens nicht personlich bem Konzil angewohnt habe.

Prokuratoren zu gewähren; und als Philipps rohe Gewalt diesem Versuch ein Ende gesetzt hatte, hatte er - keinen Protest erlassen. das Konzil zusammengetreten und die Häupter des Ordens wurden nicht vor es gebracht. Der Gegenstand war zu belikat, um ber Masse bes Ronzils anvertraut zu werden, und so wurde eine zusammengestocherte Be= rufungsinstanz gebildet aus auserlesenen Prälaten als eine Vertretung der Nationen — Frankreich, Italien, Spanien, Deutschland, Ungarn, England, Irland und Schottland —, um die Sache mit dem Papst und den Kardinälen zu erörtern"). Wie diese Kommission, welche die Ans gelegenheit für das Ronzil zurechtzustellen hatte, ihrer Aufgabe nachkam, bafür haben wir in jenem Excerpt, der "Deminutio laboris", aus dem englischen Prozeß, das Schottmüller in der vatikanischen Bibliothek aufgefunden und in seinem urkundlichen Teil veröffentlicht hat 2), ein merkt würdiges Beispiel. Die Willkürlickeit und Voreingenommenheit jener päpstlichen Auswahlkommission gegen den Orden wird dadurch schlagend illustriert und dasselbe besitzt um so viel mehr Beweiskraft, als, wie wir bereits früher<sup>3</sup>) erwähnt haben, Schottmüller indessen noch weitere der= artige Excerpte und sogar Excerpte aus den Excerpten aufgefunden haben Man merkt, Klemens war auch hier sehr sorgfältig in der Wahl foll. seiner Leute, um für das dem Orden "gehörige" Sehör zu sorgen. Wie sehr bieses ganze Versprechen freien Gehörs an den Orden eine reine Phrase, um nicht zu sagen eine plumpe Lüge, gewesen war, trat bann vollends deutlich zu Tage, als auf die nochmalige Vorladung an die Ordensangehörigen, entweder in eigener Person oder durch Prokuratoren sich auf dem Konzil vertreten zu lassen und ihre Sache gegenüber der Anklage zu führen, im Nov. 1311 thatsächlich unvermutet erst sieben und nach etlichen Tagen, unentmutigt burch bas Geschick ihrer Vorgänger, zwei weitere Templer in der Versammlung der Prälaten in Vienne auf= tauchten, um, wie sie sagten, im Namen von 1500-2000 Brüdern'), bie flüchtig in der Umgegend von Lyon umherirrten, die Verteidigung des Ordens zu übernehmen. Was thut Klemens? Statt seinem Versprechen gemäß ihre Verantwortung anzuhören, ließ eiligst er sie in Gisen schlagen, verboppelte die Wachen vor seinem Schlosse und sandte schleunige Botschaft an den König, um ihn zu warnen, gegen den Orden auf seiner Hut zu sein. So groß war der Schrecken, den das Häuflein mutiger und uner=

¹) Lea III, 820. — ²) Besprochen bereits im englischen Prozeß und oben bei den Quellen, p. 195 f. — ³) p. 196 Aum. — ¹) Daß diese Zahl eine weit übertriebene ist, ist ohne weiteres klar: sei es, daß die Übertreibung den Templern selbst, die dadurch etwa um so mehr dem Konzil imponieren wollten, zur Last fällt, oder daß sie, was und wahrscheinlicher ist, eben die vulgare Schähung der Gesamtzahl der Ordensritter wiedergiebt.

schrockener Männer dem Papste, der als Hüter des Rechts über sie zu Gericht sitzen wollte, einjagte. Dies war nicht geeignet, ben Prälaten bie Schande, die ihnen zugemutet wurde, weniger zum Bewußtsein zu bringen. War doch selbst die Mehrheit der Kardinäle und fast alle Deputierten ber Synobe der Ansicht, daß man dem Orden die Verteidigung gestatten musse und daß alle bisherigen Beweise nicht zureichten, ihn rechtsgemäß!) wegen der angeschuldigten Repereien zu verurteilen. Andere acceptierten bagegen unter Anführung vieler Argumente, die das Hauptargument ver= decken sollten, die päpstliche Meinung, daß dem Orden keine Verteidigung zu gestatten sei, da dies nur Verschleppung der Sache, viel Gezänk und großen Nachteil für das h. Land, dessen Unterstützung bezw. Wieder= gewinnung ja gleichfalls auf dem Programm stand und für welches die Güter der Templer verwendet werden sollten, zur Folge haben würde. "Als die Angelegenheit zur Abstimmung kam, fanden sich nur 1 italienischer Bischof<sup>2</sup>) und 3 Franzosen (die Erzbischöfe von Sens<sup>8</sup>), Rheims und Rouen, welche die rückfälligen Reger verbrannt hatten), die kein Bedenken trugen, sich die Schmach aufzuladen, den Templerorden ungehört zu verdammen. Sie mochten sich wohl befinnen. In Deutschland, Italien und Spanien war durch Provinzialkonzilien feierlich erklärt worden, daß sie nichts Übles am Orden noch an seinen Mitgliedern finden können. England hatten die Templer nur zugegeben, daß sie wegen Häresie diffamiert seien. Nur in Frankreich war es allein zu einem allgemeinen Ge= ständnis der Schuld" — wir wissen aber auch, wie? — "gekommen. Selbst wenn einzelne schuldig waren, so konnte man sie zu geeigneter Buße verurteilen, und war kein triftiger Grund vorhanden, ohne weitere Anhörung4) ein so ebles Glied der streitenden Kirche wie den großen Templerorden zu zerstören" 5).

Vergeblich mühte sich Clemens, den Widerstand des Konzils zu bes seitigen. Das Gutachten der ungeheuren Wehrheit der Kommission zu verwersen, ging nicht an. "Aber es anzunehmen hinderte ihn die Rückssicht auf Frankreich und die Furcht vor seinem Bedränger Philipp dem Schönen," wie Hefele meint  $^6$ ); wie wir, im Einklang mit Lea, bereits

<sup>1) &</sup>quot;absque offenso Dei et juris injuria": Hefele, Konziliengeschichte VI, Buch 41, p. 465; bei diesem Abschnitt besonders verwertet. — 2) Für welchen wir fast auf den Erzbischof von Pisa raten möchten. — 3) Entweder müßte also dieser doch zugegen, wenn auch nur zeitweilig, gewesen sein, oder in solchen Fällen doch auch die Stellvertretung stimmberechtigt gewesen sein. Letteres scheint, bei der Bestimmtheit, mit der Ehrle jene Bemerkung giebt, das Wahrscheinlichere. — 4) "audientia sive desensio", wie es in der Vita II bei Baluze heißt. — 5) Aus Lea III, 320. — 5) VI, 465.

bemerkt haben, schon die Rücksicht auf seine eigene, längst viel zu sehr engagierte Shre. In dieser Not griff er auch jett wieder zu seinem alten Auskunftsmittel, dem "Auskunfsmittel der Schwachen"), der Zögerung. Bis Mitte Februar 1312 hatte sich auf diese Weise bereits die Erörterung hinausgezogen, als Philipp, nachdem er wieder einmal eine Versammlung seiner drei Stände und zwar in Lyon, hart genug bei Vienne, gehalten hatte, persönlich wieder auf der Bildfläche erschien und zwar, wie seiner Zeit in Poitiers, begleitet von seinem Bruder Karl von Balois, seinen brei Söhnen und einem Gefolge, zahlreich genug, um die gehörige Pression auf die Prälaten auszuüben. "Seine königliche Anweisung vom 14. März an den Seneschall von Toulouse, eine besondere Auflage auszuschreiben zur Bestreitung der Kosten für die Abgeordneten, welche diese Stadt nach Tours, Poitiers, Lyon und Vienne gesandt hatte, wegen der Glaubens= angelegenheit oder wegen der Templer, zeigt, wie die in Tours begonnene Politik, die Kirche durch Pression von seiten der Laienschaft des Königreichs einzuschüchtern, unbebenklich bis zum Schluß fortgesetzt wurde. Lebhafte Verhandlungen folgten. Philipp hatte geschickt die Frage wegen Verurteilung des Andenkens des Papstes Bonifacius VIII. wegen Häresie, auf welche er ein Jahr zuvor verzichten zu wollen versprochen hatte, wieder vorgebracht. Es war eine Unmöglichkeit, dies einzuräumen, ohne die Berechtigung der bonifacianischen Kardinäle und von Klemens V. eigener Papstwahl anzugreifen, aber es diente seinem Zweck, ein deutliches Zugeständnis zu erlangen"2). Dieser vereinigten Pression war das Rollegium nicht gewachsen und so kam es zu der Bulle "Vox in excelso", die am 22. März 1312 von Klemens V. in geheimem Konsistorium ver= lesen wurde und in welcher ber schon von einem französischen Votum, in bem Traktat 3) bes Bischofs von Mande, eines Mitglieds ber bekannten päpstlichen Prozekkommission, geratene Ausweg, nicht "de jure", sonbern "per modum provisionis seu ordinationis apostolicae" 1) ben Orben aufzuheben, eingeschlagen wurde. An Gründen wurde angegeben: "a) weil ber Orden wegen Häresie wenigstens sehr übel beleumundet sei, h) weil der Großmeister und viele andere Ordensmitglieder auf Häresie und Laster

<sup>1)</sup> Ebenb. — 2) Lea III, 321. — 3) Schottm. I, 511 teilt benselben nach Jungsmann (bie ursprüngliche Quelle ist Bzovius) in extenso mit. — 4) Ein modus procedendi, auf ben sich 461 Jahre später ein anderer Klemens, ber in der Geschichte einen sehr viel besseren Klang hat, ber XIV., stützte, als er einen andern "schäblich und unnütz gewordenen" Orden aushob, den Jesuiten orden. Auch Napoleon I. hat ja nicht lange nachher jene alte Geschichte in seiner Weise wieder ausgewärmt, inz dem er sich bei seinem Vorgehen gegen einen andern Nachfolger Klemens V. Philipp den Schönen zum Nuster nahm. "Exempla trahunt."

bezügliche Geständnisse abgelegt hätten, c) weil der Orden bei Prälaten und König sehr verhaßt sei, d) weil kein Rechtschaffener benselben ver= teidigen wollte," — man weiß ja, wie man solche Verteidigung unmöglich gemacht hatte — "e) weil berselbe für das h. Land, wofür er gestiftet, unnütz geworden sei, t) weil durch eine Aufhebung ber Sentenz die Güter des Ordens verloren gehen könnten 1)". Dieser Beschluß, nach dem, wie die Aufhebungsbulle selber zugiebt, der Orden aufgehoben wurde, ohne verurteilt worden zu sein, "da hiezu das bisherige Prozeßergebnis rechtlich nicht hingereicht hätte, lediglich auf dem Weg der Fürsorge und päpstlicher Machtvollkommenheit 2)", wurde in der-zweiten allgemeinen Konzilssitzung vom 3. April in Anwesenheit des Königs öffentlich verkündet und von Klemens nach einer schwulftigen Rede über Ps. 1, 5 damit motiviert, daß es so notwendig war, ne scandalizetur charus filius noster rex Francie" 8), damit der König von Frankreich kein Argernis zu nehmen brauche. Wie wenig geheuer es jedoch hiebei dem Papste selber zu Mute war, wie wenig er sich bewußt war, im Einklang mit der Majorität der Konzilsväter, deren Widerspruch er auch in diesem Augenblick noch fürchtete, zu handeln, geht aus der Bemerkung des bereits citierten Walter von Hemingburgh hervor, daß der Papst zu Beginn der Sitzung, auf der einen Seite den König von Frankreich, auf der andern dessen ältesten Sohn, den König von Navarra, durch einen Kleriker verkünden ließ: "Wenn einer der Konzilsväter, ohne vom Papst besonders dazu aufgefordert zu sein, ein Wort rede, so treffe ihn ber große Kirchenbann<sup>4</sup>)." Wo bleibt da das Recht, sich auf das Konzil zu berufen, wie der Papst es in seiner Bulle thut ("sacro approbante concilio")? Daß es ja diesem vielleicht recht und es im Grunde froh

<sup>1)</sup> Aus Befele VI, p. 466. — 2) Wie es in ber Bulle selber heißt: "licet condemnari non possit" und wieber "non per modum diffinitivae sententiae, cum eam super hoc, secundum inquisitiones et processus super his habitos, non possemus ferre de jure, sed per viam provisionis seu ordinationis apostolicae". - 3) Nach bem Cont. Guil. Nang. ad a. 1812. Nach Brut bürften biese Worte nicht bem Papft selber in ben Munb gelegt werben, sonbern gaben nur bie Meinung bes Chronisten selber wieber. Für uns macht bas wenig Unterschieb, ba er jebenfalls sachlich bamit ber "langen Rebe kurzen Sinn" am besten getroffen hat. -- 4) Mitgeteilt von Döllinger, Papstum, im Tert p. 90, vollstänbiger in ber Anmerfung p. 425: "In III. sessione sedit dominus papa pro tribunali, et ab uno latere rex Franciae, ab altero rex Naverniae filius ejus, surrexitque quidam clericus et inhibuit sub poena excommunicationis majoris ne aliquis loqueretur verbum in concilio, nisi licentiatus vel requisitus a papa". Wenn Walter von Hemingburgh hier diese Außerung als in der 3. Sitzung geschehen berichtet, so gabit er als zweite, wie im vorhergebenben ja beutlich gefagt ift, bie Abstimmungefigung ber Kommission, die jedoch keine eigentlich öffentliche war.

war, auf diese Art der eigenen Verantwortlickseit entbunden zu sein, kann wohl sein. Wie Lea meint, "fühlten die einzelnen Mitglieder wohl, daß man mit dem Orden so schmuzig umgegangen war, daß die Politik verslangte, daß die Ungerechtigkeit zu ihrem bittern Ende durchgeführt wurde<sup>1</sup>)".

Dieser Beschluß, der in der Bulle selber das Datum vom 22. März, ber Sitzung des geheimen Konfistoriums, trägt, erhielt dann seine Sanktion am 2. Mai burch die Ausführungsbulle "Ad providam", in welcher über das Templervermögen verfügt und dasselbe, mit Ausnahme des Be= fixes in Castilien, Portugal, Aragon und Majorca 2), dem Hospitaliterorden überwiesen wurde, dem jedermann ohne Rücksicht auf seinen Stand bei Strafe der Exkommunikation binnen einem Monat alles, was er etwa von templerischem Eigentum sich angeeignet haben ober was in seinem Besitz sich befinden sollte, zurückzugeben gehalten wurde. Ob der Verdacht, ben man dafür allgemein gegen die Johanniter hegte, daß sie nämlich den Papst dazu mit schweren Summen bestochen hatten 3), zu Recht ober Unrecht bestand, mag bahingestellt haben. War ersteres ber Fall, so geschah ihnen nur Recht, wenn, wie berichtet wird, der Hospitaliterorden durch diese Erbschaft eher arm als reich geworden ist infolge der zahlreichen Streitigkeiten, die ihm aus diesem Anlaß erwuchsen, und der endlosen Entschädigungsansprüche, welche, nicht am wenigsten in Frankreich, von der Arone für ihre gehabten "Unkosten" an ihn gestellt wurden und die er befriedigen mußte, so daß er schließlich, 1317, noch froh sein konnte, mit der Angelegenheit ins reine zu kommen durch Überlassung aller Ansprüche auf das Einkommen der von der Krone besetzten Güter für 10 Jahre an

<sup>1)</sup> III, 322. — 2) In biesem Königreich ging es etwas anbers als bei ben anbern verwandten Reichen der spanischen Halbinsel, indem die Hospitaliter hier bernach wirklich in ben Besit bes templerischen Guts eingesetzt wurden, aber auf bem Umweg über König Sancho, ber 1313 es erhält mit bem Auftrag, es an bie Hospis taliter weiterzugeben unter ber Bebingung, daß sie zu ben nämlichen Pflichten, wie früher die Templer, angehalten sein sollten. Doch ersparte bem Hospital biese Bestimmung auch hier keineswegs weitere Banbel mit König Sancho. Erft im Februar 1814 wurden die Ländereien auf ber Insel Majorca ihnen übergeben unter ber Bebingung einer jährlichen Bezahlung von 11 000 Sols und einer Pension von 22 000 Sols für bie Rechtsstreitigkeiten, die bis zur Vollendung ber Donation abzumachen waren. Aller vorige Gewinn verblieb ber Krone. Über bas Festlanb (Roussillon=Cerbagne) sind keine weiteren Dokumente vorhanden. Aber ohne Zweisel waren bort ähnliche Verhandlungen nötig. Und zu all bem hin war bie Auszahlung ber Pensionen für bie Templer aus beren Vermögen eine harte Last auf viele Jahre. So fehlte es auch hier nicht an ber bitteren Bille, die bem Bospitaliterorben ben Erfolg insgesamt vergällte. Bgl. Lea III, 382. — \*) Für unwahrscheinlich erscheint uns eine folche Bermutung gerabe nicht, angesichts ber mehr als zweifelhaften Haltung, welche bie Hospitaliter in unserer Angelegenheit bie gange Beit über eingenommen haben.

Philipp ben Langen und so, daß das Mobiliar gänzlich in den Händen des Königs blieb. Wie Philipp der Schöne selber in der Zwischenzeit, solange die Tempelgüter eigentlich in seiner Verwaltung sich befunden hatten, für gehörige Ausnühung derselben besorgt gewesen war, können wir und denken und wird durch alle Berichte darüber aus seiner Zeit bestätigt. Die beste Kritik darüber lieferte Klemens V. selbst in dem Bericht der französischen Sesandten aus Avignon an König Philipp vom 24. Dez. 1310 über ihre Audienz dei dem Papste: "In articulo vero de administratione bonorum Templi regni vestri, addidit quod scie dat quod omnia perdedantur et dissipabantur et quod dene providerat hoc Pictavis!)."

Übrigens hatte Klemens V. kaum das Recht, sich viel hierüber auf= zuhalten, da von ihm nicht weniger feststeht, daß er nahm, was er konnte. So riß er z. B., um von nähergelegenen Besitzungen, zumal in ber Guienne u. a., zu schweigen, die Erbschaft in Morea, wo das Haupt= orbenshaus zu Andravida (in Elis) gewesen war, an sich, wie wir aus einem Schreiben in den Regesten Klemens V.2) ersehen vom 11. Nov. 1310, in dem er seine Administratoren, den Patriarchen von Konstantinopel und ben Erzbischof von Patras, anwies, an Gautier de Brienne, ben Herzog von Athen, alle Einkunfte, die sie schon gesammelt und im kommen= den Jahr noch sammeln würden, auszuleihen. Aber auch andere Leute, große und kleine, geistliche und weltliche Potentaten, Ginzelne und Korporationen, zumal Klöster, nicht am wenigsten hier der Dominikanerorden 3), langten zu, wer gerade Gelegenheit hatte, um sich mit dem Templergut zu bereichern und von dem Hospitalitererbe soviel als möglich zu sub= trahieren. Auf etliches hievon haben wir bereits bei Besprechung ber Prozesse in den einzelnen Ländern hingewiesen. Näher hierauf einzugehen liegt für uns kein Anlaß vor und würde ein eigenes Kapitel beanspruchen, welches lang würde. Es genügt, den leoninischen Vers anzuführen, mit bem der Tageswiß, wie Bernhard Gui berichtet, diese Seite der Sache zusammenfaßt: "Res est exempli destructa superbia Templi 4)."

Nachdem so die Hauptfrage hinsichtlich des Ordensvermögens erledigt war, wurde auch über die Personen der Templer endgültige Verstügung getroffen. Dies geschah in der dritten und letzten Sitzung des

<sup>1)</sup> Mitgeteilt von Wend als Beil. 4 seiner östers citierten Arbeit "Klemens V. und Heinrich VIII.", p. 172—183 Art. 7 (p. 174). — 2) Rog. Clom. V, 235; vgl. Lea III, 333. — 5) So soll ber Dominitanerkonvent Schwäb. Hall, von bem aus später auch Comburg besetzt wurde, ursprünglich ben Templern gehört haben. Näheres über die Besitzungen der Templer in Württemberg soll an anderem Ort besprochen werden. — 4) Nach Lea III, 322.

Ronzils vom 6. Mai burch die Bulle "Ad certitudinem" 1). selben wurden sie einfach den Provinzialkonzilien zur Aburteilung zu= geschoben mit Ausnahme ber bem h. Stuhl vorbehaltenen Häupter des Orbens. Für die Ausführung im einzelnen sollten die Diöcesanbischöfe sorgen. Alle Flüchtlinge wurden citiert, binnen Jahresfrist vor diesen zum Verhör und Urteilsspruch zu erscheinen, widrigenfalls sie ipso facto der Extommunikation verfielen, die nach einem weiteren Jahr zur Verurteilung wegen Häresie wurde. Soust sollte je nach ihrer Stellung im Templerprozeß mit ihnen verfahren werden, so nämlich, daß denjenigen, die von ihren Irr= tumern nach der Forderung der Gerechtigkeit freigesprochen würden, von den Gütern des Ordens ein standesgemäßer Unterhalt gereicht würde. Gegen die genannter Frrtumer Geständigen aber sollte in Anbetracht ihres Standes und der Art ihres Geständnisses die Strenge des Rechts durch den Ein= fluß der Barmherzigkeit gemilbert werden. Gegen die Unbußfertigen und Rückfälligen, wo solche erfunden würden, sollte das Recht und Urteil der Rirche — also ber strengste modus — beobachtet werben. jenigen endlich, die auch nach angestelltem Verhör — d. h. also trot der Folter — "die Verwicklung in die genannte Reperei leugneten, sollte durch eben jene Konzilien beobachtet werden und geschehen, was gerecht wäre und die kanonische Billigkeit riete," — man sieht aus dieser ziemlich undeutlichen Redeweise, wie diese Rategorie der Weisheit der Konzilsväter am meisten Kopfzerbrechen verursachte — "und die einzelnen in den vor= maligen Tempelhäusern oder in andern Mönchsklöstern auf Rosten des Ordens untergebracht werben, so jedoch, daß niemals eine größere Anzahl ("multi") zugleich in ein Haus ober Kloster gelegt würden?)". Interesse an dem Gegenstand hingegen brachte mancherlei Enteignung des Eigentums zu stande und ein paar Provinzialkonzilien scheinen darüber gehalten worden zu sein außer den bereits erwähnten von Narbonne und Tarragona 8). Viele Templer faulten zu Tode in ihren Kerkern; etliche von den "Rückfälligen" wurden verbrannt; viele durchwanderten Europa als heimatlose Bagabunden; andere verhielten sich selbst, so gut sie konnten, durch Handwerkerarbeit. In Neapel ordnete, seltsam genug, Johann XXII. 1318 ihre Unterstützung durch Dominikaner und Franziskaner an. etliche sich zu verheiraten suchten, so verkündete Johann XXII., daß ihre Gelübde noch bindend seien und ihre Ehe nichtig, indem er so zugestand, daß ihre Aufnahme regelmäßig und fehlerfrei gewesen sei. Ebenso nahm er ihre Rechtgläubigkeit an, als er ihnen ben Eintritt in andere Orden

¹) Früher fälschlich "considerantes dudum" genannt: Schottm. I, 528. — ²) Nach Bernhard Gui's Vita IV bei Bal. I, p. 76 f. — ³) Bgl. oben ben spanischen Prozeß.

erlaubte 1)". Letteres geschah, wie wir sahen, besonders in Deutschland. So verriet, wie wir schon bei Besprechung von Bernhard Guis Vita ansgedeutet haben 2), dieser mit der Inquisition auf so vertrautem Fuß lebende und ihren Grundsähen im Gegensatzu seinem Borgänger prinzipiell zusgethane Nachfolger Klemens V., mit dem ein wirklicher Keterrichter den Stuhl Petri bestieg, durch sein thatsächliches Benehmen, daß er, gleich so vielen andern hochstehenden streng katholischen Männern, Theologen und Juristen, die Zierden der Kirche waren 3), eher an das Gegenteil als an die Schuld des Ordens glaubte. Aber natürlich ließen sich vollzogene Thatsachen nicht mehr ungeschehen machen und es entsprach nicht den päpstelichen Grundsähen, das Andenken eines Borgängers, auch wenn man seine Thaten und seine Politik misbilligte und dies durch Einschlagen des entsgegengesetzen Begs dokumentierte, öffentlich zu dieskreditieren 4).

Nach dem allem blieb nur noch übrig die Verfügung über den Großmeister und die andern Orbenshäupter, über die sich Klemens von Anfang an den Urteilsspruch persönlich vorbehalten hatte, ein Vorbehalt, der noch von dem letten Konzilsbeschluß wiederholt worden war, so daß Molay mit seinen Großoffizieren von dem allgemeinen Urteil ausgenommen Wie dieser Vorbehalt früher seine Wirkung gethan hatte bamit, daß er die Ordensoberen von dem Gros ihrer Untergebenen loslöste und sie bazu verführte, jene im Stich zu lassen, weil man sich selbst besondere Hoffnungen machte, und wie barum immer wieder Molay in den entscheibenben Augenblicken auf diesen Vorbehalt zurücktommt, verlangt, daß mit dem Versprechen, vor den Papst gestellt zu werden, Ernst gemacht werde, und sich tröstet und vertrösten läßt, daß es bald und sicherlich geschehen werde, haben wir in den früheren Phasen des Prozesses genügend gesehen 5). Inzwischen war Jahr um Jahr vergangen, ber Großmeister von einem Ort zum andern und von einem Kerker zum andern gewandert und noch immer war jenes Versprechen nichts als eine Aussicht, beren Erfüllung von Monat zu Monat sich verzögerte und von Tag zu Tag um so sehnlicher als das einfachste und sicherste Rettungsmittel ersehnt

<sup>1)</sup> Lea III, 324. — 2) Bgl. oben p. 203 Anm. — 2) Wir erwähnen nach havem. p. 381 nur von den Männern der Kirche den aus dem Dominitanerorden entsprossenen Erzbischof Antonin von Florenz einerseits, von den Rechtsgelehrten des 14. Jahrhunderts aber den berühmten Juristen Alberich von Rosate andererseits. Es blied überhaupt erst Dupuy vorbehalten, dem Glauben an die Schuld des Ordens zu Gunsten des französischen Königtums einige Anhängerschaft zu erwecken. Weiteres siehe im Kapitel über die Quellen. — 4) Dies gegenüber Schottmüller, der die Ausbrucksweise Johanns XXII. von seinem Vorgänger "heiligen Angedenkens" als Beweis in so weitreichendem Sinne verwerten will: so Schottm. I, 582 u. sonst. — 5) Bgl. oben p. (320, 329) 370 f., 393 ff.

wurde, je mehr es das einzige und letzte wurde. Was mag in jenen Jahren, seit der Zeit, da der Großmeister zum letztenmal vor uns gestanden ist, in seiner Seele vorgegangen sein: als er erst hören mußte — wenn man ihn so viel wissen ließ — wie ein Haufe um den andern sich zur Berteidigung herzudrängte und laut und immer lauter nach dem Großmeister gerufen, an ihn als ihr Oberhaupt von den Seinigen appelliert wurde; bann mitansehen mußte, wie eine Säule ber Hoffnung um die andere schwand und ein Häuflein von Verteidigern des Ordens um das andere auf den Scheiterhaufen geschleppt wurde, deren Hinrichtung ihm sicherlich, schon um bas Einschüchterungsverfahren fortzusetzen, nicht vor= enthalten wurde, wenn sie auch nur als eine bunkle und baburch um so peinvollere Runde in sein Gewahrsam drang! Und wie mag er nach dem Augenblick gelechzt haben, da es ihm vergönnt sein werde, durch ein offenes gründliches Wort vor dem Papste alle die Gewissenslast, die er durch seinen seigen Rückhalt alle die Jahre her auf seine Seele geladen hatte, wegzuwälzen und für die Unschuld des Ordens als sein würdiges Oberhaupt vor dem Papste als dem höchsten Richter ein entscheidendes Zeugnis ablegen zu können! Armer, betrogener Mann! Klemens V. hütete sich wohl, ein Opfer, das er so grimmig enttäuscht, noch einmal persönlich vor die Augen zu bekommen. Er wußte, warum? Die ganze Sache war in einem Raße peinlich für ihn geworden, daß wir es ihm nachfühlen können, wie er trachtete, auch den Gedanken daran los zu werden, und darum wirklich, wie es scheint, es fertig brachte, eine Zeit lang der armen Gefangenen ganz zu vergessen.

Das Konzil von Vienne war längst vergangen, als er endlich, am 22. Dez. 1313, eine Kommission von drei Kardinälen — natürlich wieder drei Hauptfranzosen die allemal, wo der Papst in dieser Angelegenheit

<sup>1)</sup> Der erste war der Kardinalpriester von St. Sabina, Arnold von Faugieres (nach Bal. I, 657, nicht von Farges, wie Schottm. I, 565 angiebt), gedürtig aus der Discese Toulouse, hatte sich hier und in Arles seine Sporen verdient, war Kardinal 1310 geworden und im solgenden Jahr mit der Papsttrönung Kaiser Heinrichs VII. betraut worden: scheint so zu den besonderen Bertrauten Klemens V. gehört zu haben; der zweite, Arnold Novelli, Kardinalpriester von St. Prisca, war gleichfalls Sübsranzose, nach Bal. I, 660 wahrscheinlich aus der Grasschaft Foix, und hatte sich als Abt von Froidsont, Diöcese Nardonne, Klemens Bohlgesallen zugezogen, so daß er ihn zum Bizesanzler der römischen Kirche 1306, 1310 zum Kardinal ernannte; der britte, Nissolans von Fréauville, Kardinalpriester von St. Euseb, war schon in Lyon nach der Krönung Klemens V. avanciert, vorher Beichtvater Philipp des Schönen und Doministaner gewesen und ein naher Berwandter Marignys (s. Bal. I, 636). Man sieht, es waren Vertraute Philipps des Schönen und des Papstes in gleichem Maße. Angesichts alles bessen kann keine Rede sein, wie Schottm. immer will, Klemens V. möglichst von der Mitschuld diese Ausgangs zu entlasten.

entscheidende Persönlichkeiten zu wählen hatte, — ernannte, um die Untersuchung gegen die gefangenen Würdenträger zu Ende zu bringen und sie je nach beren Erfund entweder zu verurteilen ober zu absolvieren, in letterem Falle unter Auferlegung einer entsprechenden Buße und An= weisung zu einer standesgemäßen Pension vom Orbensvermögen. Die Rardinäle, benen es kaum mehr Ernst gewesen zu sein scheint als ihrem Oberhaupte, zogen die Sache wieder eine Weile hin bis zum 19. März 1314. An diesem Tage ließen sie die Ordenshäupter aus dem Kerker, in dem diese nun nahezu sieben Jahre schmachteten, hervorziehen und auf ein Schaffot gegenüber der Hauptkirche von Paris, Notredame, bringen, um in feierlichem Autobafe das Urteil, auf das die Kardinäle in Verbindung mit dem Erzbischof Marigny von Sens und etlichen anderen Prälaten, die dazu berufen worden waren, übereingekommen waren, zu empfangen: lautend nach ben schweren Geständnissen, die sie früher gemacht, der Regel entsprechend auf ewiges Gefängnis. Dieses Urteil wurde von bem Erzbischof von Alby in salbungsvoller Rede, in welcher er gegenüber ber Verberbtheit des Ordens den Glaubenseifer des Papstes und die auf= opfernde Thätigkeit des Königs pries, näher begründet und in seiner Bedeutung auseinandergesett. Offenbar handelte es sich darum, auf das zahlreich versammelte Volk einen möglichst imponierenden Eindruck von der Größe der templerischen Verbrechen zu machen, an dem Philipp dem Schönen, der bei diesem Akt vollends keineswegs mit der Rolle des neutralen Zuschauers sich begnügte, um so mehr gelegen sein mußte, je mehr ber Glaube an die Schuld des Ordens, wenn er überhaupt eine Zeit lang bem großen Haufen hatte beigebracht werden können, burch die Ereignisse der letten Jahre, erst durch die todesfreudige Haltung der in den Flammen des Konzils von Sens geopferten Templer und nun vollends durch die Schwierigkeiten und ben Widerspruch, den man in Vienne gefunden hatte, bebenklich erschüttert worden war. Er sollte die Rechnung ohne den Wirt gemacht haben. Schon glaubte man die Angelegenheit erledigt, als, zum Mißmut der Prälaten und zur Verwunderung der Menge, der Großmeister Molay sich erhob, und "indem er laut um Gehör bat und in feierlicher, erwartungsvoller Stille Richter und Volk auf ihn blickten, mit fester Stimme also sprach: Auf der Schwelle des Todes, wo auch die leiseste Lüge schwer wiegt, gestehe ich im Angesicht des Himmels und der Erde, daß ich große Sünde gegen mich und die Meinigen begangen und mich bes bitteren Todes schuldig gemacht habe, weil ich, mein Leben zu retten und dem Übermaße der Martern zu entgehen, zugleich durch Schmeichel= worte des Königs und des Papstes verlockt, gegen meinen Orden mich erhoben habe. Jest aber, wiewohl ich weiß, welches Los meiner harrt,

will ich keine neue Lüge zu der alten häufen, und indem ich erkläre, daß der Orden sich stets rechtgläubig und rein von Schandthaten erhalten hat, verzichte ich freudig auf mein Leben 1)". Eine gleichlautende Erklärung, zur Bekräftigung der Worte des Großmeisters und Verstärkung ihres Eins drucks, gab der Großpräzeptor der Normandie, Gottfried de Charney 2), ab. –

Es war eine mannhafte, helbenmütige Sühne, mit der die beiden Templerhäupter, ungebrochen durch die bisherigen Leiden, im entscheidenden Augenblicke sterbend wieder gut machten, was sie früher in etlichen schwachen Stunden, aus Menschenfurcht und Liebe zum eigenen Leben und durch falsche Vorspiegelungen von Papst und König getäuscht, versäumt und in jahrelanger Rerkerhaft zu bereuen Zeit gehabt hatten: eine Erklärung, die niemals ihres Einbrucks auf Seelen, die das Zeugnis eines sterbenden Martyriums zu schätzen wissen, verfehlen wird und auch in jener Stunde ihres Eindrucks auf die staunenden Zuhörer nicht verfehlte. größer war die Wut des Königs, als er davon erfuhr: so groß, daß er ben Rardinälen, welche hastig die Scene verlassen und die vier Groß= würdenträger 3) durch den Prévôt von Paris ins Gefängnis hatten zurück= bringen lassen, um am folgenden Tage ihr Schickfal reiflicher in Erwägung zu ziehen, jede weitere Verlegenheit über die Frage, was nun mit solchen Leuten anfangen? ersparte, indem er eiligst seinen Kronrat zusammen= Kommen und — "in überhittem Glaubenseifer?"4) — die beiden Wider= fpruchsgeister als Rückfällige zum Flammentod verurteilen ließ: dies, wie Bernhard Gui, offenbar in tadelndem Sinne, hinzusetzt, "ohne ein ander= weitiges kirchliches Urteil darüber abzuwarten, obgleich damals zwei Kar= binalpriester in Paris anwesend waren 5)". Die Hinrichtung wurde noch am nämlichen Abend, dem 11. März 1314, auf einer kleinen Insel der Seine, über welche die hohe wie niedere Jurisdiktion von Rechts wegen den Mönchen

<sup>1)</sup> Nach Havemann (p. 292), bessen übersetzung auf Grund von Villani (Murat. XIII, 430) und Zantsliet (Mart. et Durand V, 159) verbessern zu wollen eine unsnötige Mühe wäre, da sie schwer zu übertressen ist. — 2) Nicht der Sohn des Dauphins von Auwergne, Guido Delphini, welcher vielmehr überall in dem Prozeß sich als einen der ärmlichsten und seigsten Gesellen ausweist (s. Tab. I Nr. 4, XI Nr. 47), vgl. Schottm. I, 561. — 3) Warum außer diesen 4 Ordensoberen noch ein 5. Templer, nämlich der in der Bulle "ad cortitudinom" genannte Ritter Olivier de Benna, dem allgemeinen Urteil entzogen wurde und ob Schottmüllers Urteil, daß dies der päpstliche Kämmerer gewesen sei, auf dessen (verleumderische) Anklagen gegen den Orden sich Klemens V. wiederholt berusen hat, zutrisst (cs. Schottm. I, 563), thut sür die Hauptsache nichts weiter zur Sache. — 4) Bgl. oben p. 185. — 3) Bal. I, 79. Und mit dem Urteil dieses in dem kirchlichen und zumal inquisitorischen Recht seiner Zeit besser als einer unserer heutigen Kritiker bewanderten Juquisitors ist sür uns die Frage: ob das Borgehen Philipps vom Standpunkt des Rechts aus wirklich ein einwandsreies gewesen ist? erledigt.

von St. Germain des Près zustand 1) und wo später die Reiterstatue Heinrichs IV. aufgestellt wurde, vollzogen und auch hier bewährten beibe Männer durch den Todesmut, den sie bis zum letten Augenblick unter Beteuerungen der Unschuld und Reinheit des Ordens und Verschmähung der auch jetzt noch gebotenen Gelegenheit zum Widerruf und damit zur Rettung ihres Lebens bewahrten, und durch die inbrunstige Andacht, mit ber sie noch sterbend, das Angesicht der schmerzenreichen Mutter Gottes zugewandt, ihre Hände zum Gebet falteten, die Freudigkeit ihres Gewissens und den Ernst ihres gut katholischen Glaubens. So urteilte wenigstens damals das Bolk, welches, wie ber Erzbischof Antonin von Florenz und Villani erzählen?), einen solchen Einbruck von dem Tode der beiden empfing, daß es sie vielfach als Märtyrer verehrte und in der Nacht nach den Gebeinen und der Asche der Gerichteten gesucht wurde, um sie als Reliquien nach heiligen Stätten zu bringen. Neuere dagegen haben mit ber Chronik von St. Denis es fertig gebracht, diese Todesaufopferung besser zu erklären damit, daß — der Teufel sie zu solchem Helbenmut befähigt habe. Nach biefen müßten wir unsere Bewunderung nicht sowohl dem Großmeister Molay und seinem Großpräzeptor von der Normandie, als vielmehr bessen Kollegen Gottfried be Gonaville, Großpräzeptor von Poitou und Guienne, und dem Visitator Hugo de Peraud zuwenden, die vorzogen, auch jetzt mit Schweigen ihr Leben zu erkaufen und hernach elend im Kerker zu Grunde zu gehen 8).

Unser Drama erscheint nicht vollständig, wenn wir nicht auch auf das Ende der übrigen Hauptfaktoren der Geschichte, in erster Linie auf das des zunächst verantwortlichen Papstes und des Königs als des eigent-lich treibenden Rads, einen Blick wersen. Wird doch erzählt<sup>4</sup>), daß der Großmeister noch sterbend, als schon die Flammen ihn umspielten, ausgerufen habe: "Klemens, ungerechter Richter und grausamer Henker, ich

<sup>1)</sup> Mit biesen hatte sich ber König beswegen nachher noch besonders auseinanderzussen, indem er ausdrücklich die Erklärung abgab, daß für ihre Rechte jener Fall kein Präjudiz bilden solle. — 2) Murat. XIII, 430. — 3) Wie Antonin von Florenzerzählt. — 4) Und zwar von Le Jeune (Hist. crit. et apolog. II, 315) auf Grund von Wezerai. Ganz ähnlich läßt Geoffrons von Paris Reimkronik, also eine ziemlich zeitgenössische Quelle, Molay sich äußern, während Ferratus von Vicenza (Murat. IX) eine derartige Appellation gegenüber dem Papst einem anderen Templer in den Rund legt. Auch von dem Bischof von Poitiers, an dem Klemens nach seiner Throndeskeigzung auf so unedle Weise sich sür frühere Streitigkeiten rächte, wird eine ähnliche Citation, die er noch vor seinem Totenbette gethan habe und die hernach eingetrossen sei, erzählt (s. Lea III, 827 Anm.). Alles dies ein Zeugnis, wie durch die Vorgänge seiner Regierung das Volksgemüt sich im Immersten verlett sühlte und an das Gericht eines höheren Richters appellierte und glaubte.

lade dich vor, innerhalb 40 Tagen vor dem Thron des Allerhöchsten zu erscheinen." Mag diese Erzählung, wie leicht zu benken ist, als ein vaticinium post eventum erklärt und mangels an einer sicheren äußerlichen Beglaubigung in das Reich der Fabel oder der schaffenden Volksphantasie verwiesen werden, für uns hat sie einen hohen Grad von innerer Wahrscheinlichkeit für sich und wir stehen nicht an, in jedem Falle uns auch hier zu dem thatsächlichen Rechte des Wortes zu bekennen: "Vox populi vox Dei".

Rurze Zeit nachher, erzählt die Histoire critique et apologétique 1), fühlte sich ber Papst in Avignon heftig angegriffen, bald von Dyssenterie und häusigem Erbrechen, bald von schmerzhaften Kolikanfällen, die ihn nicht zur Ruhe kommen ließen. In der Hoffnung, daß die Luft seines Heimatlandes ihm etliche Erleichterung seiner Schmerzen schaffen werde, trat er die Reise nach Borbeaux, in einer Sänfte, an. Aber unterwegs, in der Racht vom 19. auf den 20. April, starb er in Roquemaure an ber Rhone, unfern von Carpentras, wo der päpstliche Hof residierte und wohin seine Leiche gebracht wurde. Noch während er mit dem Tode rang, soll er die an dem Orden begangene Gewaltthat bitter bereut haben 2). Rur auf Plünberung des reichen Gepäcks bebacht, kummerte fich die aus Gascognern, den Landsleuten Klemens V., bestehende Dienerschaft wenig um die Leiche ihres bisherigen Herrn und Gebieters. In der Nacht geriet die Kirche, in der sie lag, in Flammen, und der untere Teil der Leiche verbrannte vom Unterleib abwärts bis zu den Extremitäten. So wurde sie etliche Monate nachher in Useste bei Villandraut in der Diöcese Bazas, dem Heimatort des Verstorbenen, nach seiner letztwilligen Anord= nung beigesett. Seine Verwandten, denen er unermekliche Schätze hinter= laffen hatte, errichteten ihm hier ein prächtiges Mausoleum, ruhend auf 8 Jaspissäulen, das aber 1577 der Plünderung und Zerstörung durch Calvinisten anheimfiel: die Asche des Pontifex wurde in die Lüfte zer= streut, der Rest der Gebeine ins Feuer geworfen 3).

<sup>1)</sup> II, 317. Als Quelle wird bort angegeben Ptolemans von Lucca bei Pagi, Broviarium Rom. Pontificum IV, p. 45. — 2) Nach der Chronik Peters von Ersurt (Menken III, 325), bei Havemann citiert p. 296. — 3) Ein unvergänglicheres, aber übleres Monument hat ihm kurz nach seinem Tod und unter dem Eindruck desselben der Kardinal Napoleon Orsini in seinem Schreiben an König Philipp von Frankreich über den Zustand der Kirche nach dem Hingang Klemens V. gesetzt (Bal. II, 290 sc.), welches zeigt, wie wenig Freunde Klemens V. hinterließ und wie die Regierung dieses Papstes gerade und sogar in den kirchlichen Kreisen, welche die größte Hoffnung auf ihn gesetzt hatten, mit immer steigenderer Erditterung als eine Geißel von Gott empfunden und sein Ende als ein Zeichen der göttlichen Gnade, die sich der Kirche wieder erbarme, ausgefaßt wurde.

Nicht weniger auffallend mußte dem erregten Volksgemüt der im gleichen Jahr eintretende Hingang Philipp bes Schönen erscheinen. Erst 46 Jahre alt siechte er, nach bem Contin. Guil. Nang. 1), plötlich an rätselhafter Krankheit, nach deren Ursache die Arzte vergeblich forschten, bahin am 29. Nov. 1314. Nur er selbst, erzählt Le Jeune<sup>2</sup>), entbeckte, als er sein Ende herannahen fühlte, seinen Söhnen die Ursache seiner Schmerzen und seiner Niebergeschlagenheit und erklärte, wie er bas Gericht Gottes empfinde und die Rechenschaft, welche er über die Behandlung seiner Unterthanen abzulegen habe. Der Contin. Guil. Nang. bagegen berichtet, er sei wegen seiner Standhaftigkeit und seines Todesmuts von andern viel bewundert worden; während er nach Villani<sup>8</sup>) und andern Berichten überhaupt auf ganz andere Weise, plötlich, ums Leben gekommen sei, indem er auf der Saujagd im Walde von St. Bast vom Pferde gestürzt und jämmerlich zerfleischt in dem Schlosse von Fontainebleau, wohin man ihn gebracht, gestorben sei. Die Wahrscheinlichkeit spricht für die erstere Erzählung. Rurz vor seinem Tode mußte er noch die Schande erleben, daß sämtliche Frauen seiner 3 Söhne, lauter Töchter des Herzogs von Burgund, im Chebruch erfunden wurden 1). Wie Villani berichtet, so wurde darin von manchen eine Folge der zu nahen Ver= wandtschaft gesehen; er selbst mit andern möchte barin vielleicht auch eine Strafe für die Bersündigung ihres Baters gegen Bonifacius VIII., wie ber Bischof von Ansiona geweissagt habe, erblicken und vielleicht auch für das, was er gegen die Templer that. Schwerer noch wiegt im Urteil der Nachwelt die Thatsache, daß sein Sohn und Nachfolger, Ludwig X., die Geistlichkeit seines Reichs zum Teil mit Gewalt zwingen mußte, Seelen= messen für seinen verstorbenen Bater zu lesen. Gine solche Unsumme von Haß und Ingrimm hatte seine tyrannische und doch in mancher Hinsicht eines großen Zugs nicht entbehrende Regierung erzeugt und so wenig hielt man ihn vielfach für ber Seligkeit wert.

<sup>1)</sup> S. Bouquet, XX. Bb., p. 611. — 2) Hist. crit. et apolog. II, 318 f. — 3) Murat. XIII, 474. — 4) Mit dieser Ursache hängt zusammen, daß, obgleich Philipp 3 lebende Söhne hinterließ, sein Mannesstamm boch schon 14 Jahre nach seinem Tode mit dem letten seiner Söhne, Karl IV., erlosch, und die Krone von Frankreich auf die Deszendenz seines Bruders, Karl von Balois, überging: während die Vermählung seiner Tochter Jabella an Eduard II. von England, die er hauptsächlich Klemens V. zu verdanken hatte, die englischen Ansprüche auf die Nachfolge in Frankreich begründete und so seinen jahrhundertlangen französisch=englischen Erbschaftskrieg herausbeschwor, der Frankreich so ungeheure Bunden schlug und die Monarchie in ihrer Entwicklung auf 150 Jahre hinter den Zustand, auf den sie Philipp der Schöne gebracht, zurückwarf: die in Ludwig XI. ein Herrscher erstand, in dem das Bild Philipps des Schönen wieder aussehafte, der bessen Gedauken und Pläne wiederausnahm und zu einem dauershafteren Erfolg brachte.

Noch eines britten Mannes, ber nächst bem Papst und König zu ben Hauptfaktoren ber Templertragöbie gehörte und des letzteren Hauptwerkzeug gegen die Templer war, Ausgang gehört hierher, der des Erzbischofs Philipp de Marigny von Sens. Scheint sich doch in diesem kaum weniger deutlich als in dem der beiden andern Häupter die Nemesis der Borsehung zu erfüllen. Wir können uns nicht versagen, hier Raynouard das Wort zu geden, der nach Besprechung seines Eingreisens auf dem Provinzialkonzil von Sens fortsährt!): "Bebend vor Entrüstung würde ich vor dem Gerichtshof der Nachwelt diesen Philipp de Marigny verklagen und seinen Namen der Schande aussetzen, die er verdient hat; aber die Geschichte der Zett lehrt mich, daß er selbst bei seinen Ledzeiten der Strase seines Verbrechens nicht entging. Schuldig der Urheberschaft an einer schreienden Ungerechtigkeit, sah er seine eigene Familie als das Opfer einer ebenso außerordentlichen Ungerechtigkeit.

Sein Bruber Enguerrand be Marigny hatte nach bem Tode Philipp bes Schönen die Gunst zu büßen, die er während seiner ganzen Regierung genossen hatte. Angeklagt des Unterschleifs wurde er, dank seiner Unschuld ober dem Rest seines Kredits, freigesprochen durch Richter, welche dem Sinstuß des Hofes widerstanden: da setze man die besonderen Mittel, die er selbst und sein Bruder gegen die Templer in Anwendung gebracht hatte, in Gebrauch. Enguerrand wurde der Irreligion und Zauberei ansgeklagt: die Absurdidät dieser Anklage machte den Beweis leichter, weder das Ansehen noch die Thränen seines Bruders, des Erzbischofs von Sens, konnten diesen berühmten, in Ungnade gefallenen, Mann retten. Er wurde als Zauberer ausgehängt an dem Galgen von Montfaucon, den er selbst vor Zeiten hatte errichten lassen! Seit der Hirrichtung seines Bruders lebte der Erzbischof von Sens im Schmerz und in der Schande und lebte nicht mehr lange. Ich bescheide mich."

Er hat recht. Wer in all dem nicht die immanente Gerechtigkeit des Seins oder, anders ausgedrückt, ein Gottesgericht erblickt, den — nun den beneiden wir nicht um sein Sehvermögen. Bei Enguerrand de Marigny dürfte übrigens jener Zusammenhang der Dinge deutlich genug vorliegen, indem eben seine Thätigkeit im Templerprozeß vielsach eine mitwirkende Ursache seines Sturzes sein mochte, in dem wütenden Hasse, den er besonders in den Kreisen der Aristokratie, die mit der Verznichtung der Templer am meisten getroffen waren und die mit dem Hinzang Philipp des Schönen unter seinem Nachfolger obenauf kamen, sich zugezogen hatte.

<sup>1)</sup> Raynouard, p. 108. — 2) Auch im Templerprozeß scheint ja der bortige Henker eine Rolle gespielt zu haben: vgl. oben p. 398.

Endlich sei noch einmal erinnert an die Ansicht, die nicht bloß ein so umfassender Gelehrter wie Döllinger, sondern auch ein die Geschichte unter dem Gesichtswinkel des Patriotismus auffassender Franzose wie Lavocat 1) geäußert hat, daß es schwerlich richtig ist, den Untergang des Templerordens als ein großes Glück, als einen nationalen Erfolg für Frankreich zu betrachten; daß im Gegenteil die französische Nation, von deren Organen im Grunde der Templerorden eines, zwar ein eigentümliches, aber kein bedeutungsloses, disdete, mit seinem Untergang ein wesentliches Stück ihrer Expansionsfähigkeit, wichtige kommerzielle und politische Beziehungen nach Osten aus den Händen gegeben habe, welche den französischen Namen und Einsluß dort fortwährend neu hätten beleben können, nun aber der Nation verloren gingen. So blieb dis zu einem gewissen Grad auch das ganze Bolk nicht ungestraft für seinen, wenn auch für die Hauptmasse mehr nur passiven, Anteil an der Ungerechtigkeit, welcher die Unterdrückung des Templerordens zu einer Art nationalen Schuld machte.

Es erübrigt noch, über bas Maß der Verschuldung des Ordens selbst ein kurzes Wort zu verlieren und damit das eigentliche Facit unserer Untersuchung zu ziehen. Daß uns eine eigentliche Schuld bes Templer= orbens, welche die Untersuchung auf Grund der ihm vorgeworfenen Repereien ergeben hätte, ausgeschlossen ist, brauchen wir nicht besonders zu sagen. Aber wir geben gerne zu, daß es einem, auch wenn man von der Un= sinnigkeit der keterischen Anklage nicht bloß des Gesamtordens, sondern auch seiner einzelnen Zweige noch so sehr überzeugt ist und durch eine eingehende Prüfung des Gesamtmaterials immer stärker überzeugt worden ist, bis zu einem gewissen Grad immer noch rätselhaft erscheinen kann, wie überhaupt eine derartige Anklage gegen den Orden zu stande Wir sagen ausbrücklich: Anklage, nicht Beweis. kommen konnte. und wie letterer zu stande kam, soweit er überhaupt zu stande kam denn wir muffen immer wieder daran erinnern, daß sogar das Konzil von Vienne nach solcher Vorbereitung nicht wagte, den Orden durch eine rechtsfräftige Sentenz zu verurteilen, bezw. daß es selbst ber Papst Klemens V., so sehr ihm schließlich alles baran gelegen mar, nicht magte, ernsthaft bem Konzil diesen Vorschlag zu machen —: also wie ber Be= weis bis zu dem erlangten Grade erbracht werden konnte, das ist leicht zu begreifen und dürfte von einem jeden, der unserer Untersuchung gefolgt

<sup>1)</sup> s. Lavocat, am Schluß bes Borworts.

ist, längst begriffen worden sein. Spielt boch die Folter in diesem Prozeß überall, wo der Beweis erbracht worden ist, eine solche Rolle, daß wir überhaupt sagen dürfen, daß nur dort, wo die Folter gebraucht wurde — worunter wir nicht nur leibliche Qual, sondern überhaupt jedes vor einem wirklichen Rechtsgefühl verwerfliche Zwangsmittel verstehen überhaupt ein Beweis erbracht wurde. Schon dieser eine Umstand er= Kart mehr als genügend das vorhandene Beweismaterial, das zudem, sobald man im einzelnen näher auf ben Grund geht, sich überall als äußerst fraglicher Natur darstellt, wenn nicht direkt widerlegt wird. Zu diesen äußeren mittelbaren und unmittelbaren Gegenständen kommen eine solche Fülle von allgemeinen logischen und psychologischen Erwägungen, die wir in unserem ersten Teile haben genügend zu Worte kommen lassen und deren vornehmster der ist, daß im Unterschied von allen wirklichen Regern jener Zeit, zumal den Katharern, von benen das Wort seinen Ursprung genommen hat, kein einziger Templer auch wirklich zu jenen Repereien als seiner Überzeugung sich bekannt hat, so daß er sie als den Ausbruck seiner höheren Wahrheit mit Hartnäckigkeit festgehalten hätte: daß es nicht der Mühe wert ist, über diese Seite der Sache, die Beweise und was sie wert sind, ein weiteres Wort zu verlieren.

Um so mehr ist die Frage: wie konnte denn überhaupt auch nur eine solche Anklage zu stande kommen? In dieser Hinsicht haben wir, um auf die wirkliche Schuld der Templer zu kommen, gelegentlich der Besprechung der Anklageartikel gezeigt, wie diese in dreierlei Kategorieen zu zerlegen sind: die 1. Kategorie stellen diejenigen Punkte dar, die aus dem Verlauf der Untersuchung gewissermaßen natürlich sich ergaben und für welche daher ohne weiteres der Beweis als erbracht gelten kann; wir möchten sie kurz nennen: Selbstverständlichkeiten. sind lauter verhältnismäßig harmlose Dinge, wie Tragen einer Schnur auf dem bloßen Leib (als Reuschheitszeichen), Beichte möglichst nur bei Orbenspriestern, Absolution von Orbensvergehungen burch die Oberen, Mangel einer Probezeit für die Novizen, möglichste Bereicherung des Orbens und — last not least — Verdacht infolge der Heimlichthuerei, bie den Orden in keiner Weise ernstlich belasten können, zum Teil viel= mehr nur das Gegenteil, das zähe Festhalten seiner ursprünglichen Dis= ziplin und Einrichtungen, beweisen. Eine 2. Klasse 1) hat es mit bebenk= licheren Dingen zu thun: es sind die Vorwürfe sittlicher Laxheit, wüster Gewohnheiten u. brgl., gipfelnd in der Anklage auf Sodomiterei, kurz gesagt: Unsittlichkeiten. Auch diese haben wir großenteils als eine

<sup>1)</sup> Zwischen Klaffen in ber Mitte steht eine ber am beutlichsten erwiesenen Anklagen,, bie auf Simonie (vgl. 3. B. Tab. XV Nr. 125).

logische Konsequenz der 3. Anklage, auf Regerei, begriffen. Denn das war nun einmal das geläufige Urteil, daß Regern alle und die schlimmsten Dinge zuzutrauen seien. Indessen haben wir zugestanden, daß manches in diesen Vorwürfen doch begründet sein mochte, so z. B. selbst von dem ber Sodomiterei, als einem auch sonst damals nicht ungewöhnlichen Laster. Aber im ganzen gewinnt man auch hier ben Eindruck, daß dieses Laster doch unter den Templern eher weniger denn mehr als anderwärts ver= breitet war. Mehr weist darauf hin, daß sie es mit den Frauenzimmern keineswegs besonders skrupulös nahmen 1), so sehr auch bei dem Eintritt vor diesen gewarnt wurde. Auch die schmutzigen Küsse gehören hierher als wenigstens nicht ganz zu bestreiten, sie lassen sich zum Teil auch nicht allzu schwer begreifen als Ausgeburten einer etwas verrohten Soldateska, wo zubem der Hochmut der ritterlichen Elemente, über welchen vielfach geklagt wird, gegenüber den vielen niederen Berwaltungselementen, die mit jenen boch ein Gelübbe haben und den Bruberkuß tauschen sollten, zu mancher Verhöhnung dieser Brüderlichkeit geführt haben mag 2).

Bon da scheint es nicht mehr so gar weit bis zu der 3. Kategorie, bem Kern der Anklagen, den Borwürsen über eigentlich häretische Dinge. Auch hier geben wir zu, daß aus Frivolität manches vorgekommen sein kann: z. B. Bespeiung oder sonstige Mißhandlung des Kreuzes, aufsallende frivole Redensarten in der Opposition und im Arger über die übernommenen religiösen Pflichten, die offendar vielen sehr lästig sielen. Sogar Lea<sup>8</sup>), mit dessen Urteil wir sonst fast ausnahmslos zusammenstimmen, giebt hier ziemlich viel zu, indem er an Zeugnisse wie die von Joh. d'Aumone<sup>4</sup>), Peter de Chéron<sup>5</sup>), Eudo de Bures<sup>6</sup>) denkt, denen wir keineswegs so viel Vertrauen zu schenken im stande sind. Wenigstensscheinen auf Grund unserer Tabellen<sup>7</sup>) gerade diese eher in geringerem Grade einer näheren Prüfung Stich zu halten als andere. Von diesen unterscheiden sie sich dadurch, daß sie das Ganze mit der Verleugnung und Bespeiung einsach als Scherz hinstellen, deutlich wenigstens die beiden letzten<sup>8</sup>). Diesen könnte man ja, wegen der inneren Wahrscheinlichkeit,

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. z. B. Tab. X Z. 25, ber meinte, "man habe genug schöne Frauen haben können", das Geschwäß der Weiber aus Chpern u. a. dgl. — 2) Bgl. so z. B. Nr. 181 (Tab. XVIII). — 3) Bgl. Lea III, p. 276 f. — 4) Mich. I, 588 f., s. Tab. XIV Nr. 104. — 5) Mich. I, 529 ff.; Tab. XIII Nr. 83. — 9 Mich. II, 100 ss., Tab. XVII Nr. 165. — 7) Beiläusig dürste der Wert solcher Tabellen gerade durch die Anziehung dieser Beispiele durch Lea um so mehr verdeutlicht sein und bezweisen, wie auch nach der verdieustvollen Arbeit Leas eine umfassendere Darbietung des Materials, wie unsere Arbeit sie giebt, ihren genügenden Wert behält. — 5) Joh. d'Aumone wird dazu noch durch eine Reihe anderer Zeugen besonders entstäftet, da er nicht so schlaugewesen ist, wie die zwei andern, seine Zeugen in der Zwischenzeit sterben zu lassen.

noch am meisten Gewicht beilegen, wenn nur nicht auch hier allemal bie Zeugen, Servienten, die z. B. nach der erst vor 8 Jahren erfolgten Aufnahme Obdos de Bures nach regelrechtem Vollzug berselben den Neuauf= genommenen zu Verleugnung und Bespeiung eines aus zwei Stricken gemachten Rreuzes hinter dem Altar gebracht haben wollen, als bereits verstorben bezeichnet würden und nicht alle diese drei Zeugen vor Ablegung jenes Zeugnisses wiederholt unter den Verteidigern dieses Ordens genannt worden wären, um nach dem 12. Mai 1310 hiervon abzustehen 1). So zeigen gerade diese Beispiele, die wir auf Veranlassung durch Lea heraus= gegriffen haben, wieviel auch da, wo man noch am ehesten glaubt wenigstens einen gewissen Kern in einer Aussage festhalten zu dürfen, übrig bleibt, sobald man der Sache näher auf den Grund geht. Übrigens fällt es Lea beswegen noch lange nicht ein, wegen solcher etwas glaubwürdiger scheinen= den Einzelvorgänge den Orden insgesamt irgendwie zu belasten. daß wir glauben, daß man sich auch vor der Belastung der Einzelzeugen noch etwas mehr hüten muß, als dies selbst Lea thut. Denn einmal bleibt doch inmer auch hier die Hauptfrage: wie sind diese Zeugnisse zu stande gekommen? Und dann müssen wir immer wieder daran erinnern, daß, sobald man manchen Zeugnissen, weil sie nicht ganz Unwahrschein= liches enthalten, soviel Zutrauen schenken will, mit derselben äußeren Beglaubigung noch viel mehr bewiesen worden ift, auch z. B. das Erscheinen des Teufels in Ratergestalt, Auskunft von einem allwissenden Zauberkopf u. drgl. mehr, was sich an den Vorwurf der Anbetung eines Idols ober eines "caput", in dem sich die Anklage auf Häresie am meisten verdichtet, angeschlossen hat. Über dieses letztere brauchen wir wohl nicht lange zu sagen, daß hier vielfach wohl ein einfaches Mißverständnis — wir könnten auch sagen: ein plumper Unverstand — vorliegt, insofern es sich deutlich eben um Reliquien handelte: also ein kirchlicher Aberglaube, der seine eigenen Kinder verurteilte und als Teufelswerk brandmarkte da, wo er sie bei andern Leuten antraf.

Und offenbar dürfen wir überhaupt die allgemeine Quelle aller solcher Anklagen einsach in dem aus dem grauen Heidentum über= nommenen populären Aberglauben sehen und in dem von der In= quisition genährten Verdacht der Menge gegen jegliche außer= gewöhnliche Erscheinung, welcher ja zu dieser Zeit schon als ein gewisses Beweismittel in allem Ernste diente. Da genügte es, etliche all= gemeine Anhaltspunkte zu finden, wozu die Templer mit ihrer Heimlich=

<sup>1)</sup> Ebenso kehrt diese Auffassung (ober vielmehr Ausrede?) bei ein paar anderen Zeugen wieder, am deutlichsten bei Nr. 76 (Joh. von Buffavent).

thuerei einerseits, mit ihrem Hochmut und ihren wirklichen Mißbräuchen andererseits Gelegenheit genug boten, vor allem aber mit ihren inneren Parteistreitigkeiten. Es gab viel mißvergnügte Elemente, auf deren Spuren man überall im Prozeß stößt, die den kleinsten Anhaltspunkt begierig zu einer Schlinge für andere werden sahen und das ihrige dazu verhalfen. Hatte man auch nur etliche solcher einzelnen Vorkommnisse, verhältnismäßige Kleinigkeiten, so lag es ben Regerrichtern jener Zeit nahe und machte ihnen wenig Mühe mehr, sie in ein System zu verarbeiten, mit den allgemeinen, zu jeder Zeit merkwürdig ähnlichen, An= klagen gegen die Häretiker überhaupt zu bereichern und etwas Lokalfarbe auf Grund ihrer eigenen Erfahrungen hier und dort dazu zu thun und — die Suppe war fertig. Und gerade der unfinnigste Teil, der Vorwurf eigentlicher Rezerei, lag ihnen um so näher, je mehr das eben dort wirkte, wo mit wirklichen Anklagen nichts auszurichten war, wofür zum Schluß der Ausgang mit Marigny ein so überaus instruktives Beispiel geboten hat. Um den Beweis brauchte man ja in jener Zeit nie verlegen zu sein, vollends nicht gegenüber solchen Leuten, die zum größten Teil so wenig Charafterstärke und Heroismus im Leiden (woran es 3. B. bei ben eigent= lichen Regern, zumal ben Ratharern, nie gebrach) besaßen, als die Templer, die in dieser Hinsicht, auf das Ganze gesehen, nichts weniger als einen erhebenden Anblick gewähren.

Das führt uns auf die Hauptsache, barauf, daß ber Orden vielfach, nicht bloß äußerlich, sondern noch mehr inwendig, überlebt war. die mancherlei Beweise hierfür, die wir, wie in seiner Regel, so im Prozeß auf allen Seiten finden, wie z. B. daß von den meisten Angehörigen des Ordens viele seiner Einrichtungen, z. B. die Schnur, gar nicht mehr ver= standen murden, wollen wir nicht weiter zurücktommen. Aber alles dies, zusammen mit jenen äußerlichen Fehlern, Mangel an einem festen Halt, Parteistreitigkeiten u. s. w., hätten ihm nicht den Hals gebrochen, wäre nicht der hervorragenoste Fehler sein Mangel an politischem Verständnis gewesen, seine Unfähigkeit, die wirklichen und neuen Bedürfnisse und Mächte ber Zeit zu verstehen und sich nach biesen zu richten. Daß das für eine solche Rorporation ein außerordentlich bedeutsamer Fehler war, fieht jeder. Aber das ist etwas anderes als eine sittliche Schuld. Daß es ja auch an dieser, im kleinen, wohl kaum gefehlt hat, haben wir gesehen. soweit der Orden eine solche hatte, hat er überreichlich und ungewöhnlich dafür gebüßt.

So ist, wollen wir alles zusammenfassen, zu sagen, daß die Unterdrückung des Templerordens ist und bleibt ein schmachvolles, in keiner Weise zu rechtfertigendes, Unrecht. Deshalb sind wir aber doch weit iernt, zu leugnen, daß er sein schließliches Geschick in mancher Hinschient hatte. Noch weiter sind wir davon entfernt, über seinen Unterz irgend etwas wie Bedauern zu empfinden oder ihn als ein Unglück die Gesamtheit anzusehen. Ja, nicht einmal für sein Martyrium sind ungeteilte Begeisterung zu empfinden im stande, insofern es doch nur kleiner Teil des Ganzen, Molay voran, gewesen ist, der den Mut dazu mden, die Hauptmasse aber sich nichts weniger als rühmlich gehalten sondern einsach den Mitteln ihrer Zeit, zusammengesast in dem einen rt "Folter", erlegen ist. Aber eben weil diese letztere eine so große le deim Untergang der Templer gespielt hat, haben wir nicht das ht, hintendrein auch noch den Standpunkt des Inquisitors einzunehmen jenen Untergang als einen ganz rechtmäßigen hinzustellen; sondern, n wir ihnen auch nichts weiter schuldig sind, so sind wir ihnen doch s schuldig und leider noch innmer schuldig: das Recht und die Pflicht ierer und aller Zeit, das heißt

Gerechtigkeit ihrem Anbenken und ihren Leiben.

## Namen= und Orfsregister."

Abkürzungen: A. = Anmerkung, Comm. = Commende, Komm. = Kommission, T. = Templer, H. = Haus, GM. = Großmeister, D. = Templer: orden, Pr. = Priester, P. = Papst, R. = Ritter, Qu. = Quarstier, Bert. = Verteibiger (und Vertreter), D. = Diöcese, Dep. = Departement.

#### Ħ.

Ablis, Geoffroi b', Inquisitor von Carcassonne, 209 A., 281 f., 342.

Abruzzen 447 f.

Achaja 446.

Aciis), T.=Gefängnis in b. D. Paris, 404.

Accon, (Berteibigung und Berlust von) 80, 84, 87, 105, 133, 229, 231, 424, 467, 481, 485 f.

"Ad certitudinem", Bulle, 497, 501.

"Ad exstirpanda", Bulle, 254.

Abolf von Nassau, Kaiser, 133.

"Ad omnium fere notitiam", Bulle, 374. Abour 361 A.

"Ad providam", Bulle, 495.

Agibius, Erzb. von Bourges, 312 A., 381 A.

Agypten, 21, 214 A., 229.

Agarni, Wilh., Propst von Aix, 390 A.

Agassa, Bertrand be, königl. R. und Inquisitor, 337.

Agate, Philipp, T.Z. vor b. p. Comm., 407 A.

Agbe, D. 96, 98.

Agen, 358, D. 95. Bisch. von, 279, 314. Seneschall von, 454.

Aigues -- Mortes 339.

Aisne, Dep., 84.

Air 442, D. 96. Propst Wilh. s. Agarni. Alais, Schloß bei Nîmes, als Gefängnis ber T. gebraucht, 339.

Albano 449 A.

Alberich, Chronicon trium fontium, 232 s. auch Rosate.

Albertus, R.Praz. auf Cypern, 482 A.

Albigenser, Albigensertreuzzüge, 28, 54, 72, 75 ff., 84 f., 89 f., 104, 150 f., 154, 249, 252, 274, 472.

Albrecht, Raiser, 356.

Alby 209, D. 95.

Alemannus 96 (s. auch Heinrich).

Alet, Abt von, papftl. Delegat nach Cypern, 483.

Alexander III. P., 38, 44, 84, 121, 122 f. — IV., P., 254.

Alexandrien, Patriarch von, 490 A. Alfambre, T.H. in Aragonien, 886 A.

1) Bon den Namen der Hauptsaktoren, Klemens V. und Philipp des Schönen, ift abgesehen. Die Namen der Hauptsänder, so Frankreich, England, hl. Land, sind nur aufgenommen, soweit sie als Templerprovinzen oder als Schauplat des Prozesses ber sonders in Betracht kommen; von den Quellen nur die in Kap. 4 des I. Teils nicht besonders besprochenen. Endlich haben wir auf Herbeiziehung der Tabellen verzichtet, wegen des Raums und weil es an den nötigen Berweisungen in den Tabellen selber ja nicht sehlt.

Algarbien 480.

Al-Ramel, Gultan, 215 A,

Alonso XI., K. von Castilien 1312, 480.

Alphons I. von Aragonien 119, 130.

- II. von Aragonien, 84.

Alte vom Berge, ber, Häuptling ber Assassis nen, 21, 226.

Alvensleben, Friedrich von, Großpräzeptor in Deutschland, 469 A. f.

Amalin, Raymund, T.Z. aus Rhobez, 381. Amalrich, König von Jerusalem, 21, 83.

Amalrich von Thrus, Regent in Cypern, 482 ff.

Amiens, Berhör von, 427, D. 94, 97, 381, 382 A, 392 A., 403, 405 A.

— Bisch. Wilhelm von, Dr. jur. canon. 381 A.

— sein Haus (bei ber Pforte S. Marcel) E.Quartier, 412.

Amisius, Archibiat. von Orléans, 429.

Anagni, Attentat von, 280, 296.

Ancona 449 A., 452.

Andemaro, Otto be, 153.

Andravida, (in Elis), T.Comm., 496.

Andre le Mortoper, T. Bert. vor der papstl. Romm., 418.

Andrew, Bisch. Wilhelm von, 466.

Angere 83, 95. D. 95, 379 A.

Aujou, Landschaft, 85.

Anjou, bie, in Neapel-Sizilien, 33, 306, 443.

- in der Provence 442.

Angoulome, D. 95, 428.

Aniciencis dioec. f. Le Puy.

Antheraba, in Cppern, 485.

Antiochien, Patriarch von, 490 A. O.Prov. 81.

Anubei (Anuarb), Robert, im "Schweines markwiertel", T.Qu. 415, 416 A.

Apulien, O.Prov., 81, 87, 446, 448, 481 A. f.

Aquila 447.

Aquileja, Kirchenprov., 450.

Aquitanien (O.Prov.) 81, 86, 89, 298, 368.

Aragonien 8 A., 81 f., 84, 90, 98 A., 119, 130, 143, 235, 306, 386, 446, 454, 472 ff., 480 f., 481 A., 495.

Arianismus 18, 62.

Arinthoz, Baronie, 83 A.

Arles 27, 150 f., 442, 499 A.

Armani, Andreas, de Monte Oderisio D. Chieti, T.Z. bort, 448.

Arme von Lyon, 67.

Armenien, D.Prov., 81, 93, 481 A.

Arnaub, Peter, von Bearn, Abt zum heil. Kreuz in Borbeaux, 1305 Karb. 309.

Arnaud, Wilhelm, verbrannt vom Prov.= Konzil von Sens, 339.

Arnold von Fauzieres (aus D. Toulouse), Kard.Pr. von St. Sabina, 499 A.

Arnold Novelli (aus Foix), Karb.Pr. von St. Prisca, 499 A.

Arras, D. 94, 97.

Arteblay, Johann von, R., Seneschall von Perigord und Cahors, Inquisitor, 337.

- Wilhelm von, f. Berbley.

Arthona s. Dalmatien.

Artois, Landschaft, 119.

— Graf von, 140, 395.

Ascalon 83, 219.

Ascon, T. Comm. in Aragonien, 474.

Assassinen 21, 219, 230.

Asseburg, Eberhard von, T. in Cypern, 481 A., 484 A.

Affifi 447.

Athen, Herzogtum, 496.

Athlit f. Pilgerschloß.

Aucene, T. Comm., 412.

Auch, D. 96, 405. Kirchenprov. 96, 391.

Augier, Amalrich, Berf. v. Vita IV. bei Baluze, 263, 834.

Augny, Gerald b', T.B., 240 A.

Augustiner 462, 484.

Aumone, Joh. von, T.Z. vor b. papstl. Komm., 508.

Autun, D. 94, 97, 403 A., 426 A.

Auvergne, O.Prov., 81, 84, 85, 88 ff., 92 A., 93, 95 f., 98, 237, 240, 370 A., 402, 455 A., 465 A., 481 A., 501 A.

Auxerre, Bisch. von, 278, 314, D. 94, 97, 444.

Aventin in Rom, 447 f.

Avignon 205, 290, 374, 389 A., 442, 488, 496, 508. Papstum von, 254, 277, 289.

Avranches, Bisch. von, 278, 314.

Apcelin, Arbert, Bisch. von Clermont, vorh. Archibiak. von Chartres, 174, 377.

— Gilles, Erzb. von Narbonne und Kanzler Phil. des Schönen, 299, 323, 383, Vorsitzender der päpstl. Komm., 388 f. 403 A. f. 408, 428, 432 f.

Apmerich, Elias, T. aus d. Limoges, Z. vor d. papstl. Comm., 413, 417.

#### 3

Balbot, Rabulf von, Bisch. v. London, 455. Balbuin, König von Jerusalem, 118 f. Balearen 476.

Balet, Wilhelm von, Archibiak. von Frejus und papftl. Kaplan, 254.

Balian be Sarono (Soissons?), R. in Cypern, 484.

Baphomet (=Maphomet) 51, 341.

Bar s. Aube, Joh. von, T.Z. vor b. päpstl. Komm., 405 A.

Barbona, Aymo be, T.Z. vor b. papstl. Komm., 397, 400 A.

Barcelona 143.

Barletta, T.H., 289 A., 443 f., 446, 448. Barnet, Wilhelm von, Bisch. von Bapeur, 278 A.

Barres, Eberhart bes, T.GM. 83, 87. Bartholet, Bartholomäus, T.Z. 239 A.

Barton, Richard von, Pr., Z. in England, 458.

Basimont, Theobald be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 397, 400 A.

Batanlle, Arnulph, Archibiak. ber D. Boursges und papstl. Legat, 444 A.

Bapeur, Bisch. von, 278, 279, 314, 389 ff., 403 A. f., 419, 425 A., 433; D. und Verhör von, 95, 336 f.

Bazas, Bisch. von, 336 A., 358, 503.

Bapset (ob. Ryget), Robert von, T. in England, 462.

Béarn 310.

Beaucaire, Seneschaussie, 339.

Beaujeu, Wilhelm von, T.GM., 53, 80, 87 f., 228, 396, 424, 456 A., 486.

— Imbert und Humbert III. von, 87. Beaufolais, Lanbschaft, 87.

Beaune (Belna), Walter von, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A., s. auch Morel.

Beauseant"), Ordensbanner 216, 244.

Beauvais, Turm von, 430 A., D. 94, 97, 405, 426 A.; Bisch. von, sein H. als E.Qu. 412.

- Gervais be, T.Z., 37 A., 53, 423.

Beauvaisis, Lanbschaft, 85.

Beirut, Bisch. Robert und Archibiak. von, 484 f., Laurentius von B., 485.

Bellefape, Joh. be, T.Z. und Vert. vor ber papstl. Komm., 416 A.

Belleperche (Bellapertica), Peter be, Bisch. von Auxerre, 278 A., 307 A.

Belleville f. Saone, Augustinerabtei, 87.

Benebitt, Benebittinerorbensstifter, 114, Benebittiner 484.

Benebitt XI., P., 122, 128, 296 f.

Benevent, Kirchenprov., ihr Prozeß 446.

Benjamin, Jube, Schriftsteller, 231.

Bentho, Raymond be, R., Z. in Cypern, 485.

Berarb (Beraub), Thomas, T.GM. 37, 87, 141.

Berengar de Frédole, 1305 Karb. von S.S. Nereus und Achilleus, 1809 Karb.Bisch. von Tusculum, 309 s., 317, 351, 361, 366, 370.

Berengar III. Raimund Graf von Barces Iona und Markgraf b. Provence 119.

Berenger, Raimond, Johanniter-M., 92 A. Bergenhaus, Joh. le, T. aus D. Langres,

3. vor ber päpstl. Comm., 406 A.

Bergeron, Raynand, T.Z., 238 A.

Beri, Anbreas, T.Z. vor der papstl. Comm., 404 A.

Bernhard, heil. (von Clairvaux), 101, 114, 116 ff. 152, 222, 412, 417.

Bernhard von Parma, T.Z. in Florenz, 450 A.

Berry, Lanbschaft, 95.

Bertaub (ober Buchanb), Joh., T.Z. in Poitiers und Paris, 429.

Berthier, Jesuitenpater, 206.

Bertrand von Aquitanien, Franziskaner, 202 A.

Bertrand, Mag., von St. Denis, Bifd, von Orleans, † 1807, 881 A. Bejançon 88, D. 95, 97, 898 A. "Bethel" 152.

Bettelorben 128, 258, 264.

Bepernaumburg, E. Burg bei Sangerhaufen,

Béziere 287, 898, D. 96, 361 A., 362, 382 A. Bijchof, 309 A.

Bibare, Sultan, 27, 79, 87.

Bigorre, 246 M. Berbor von, 886 f., 889. Bini, Bifc. von Lucca, E. Schriftfteller 29, 196. 450 M., 458.

Blacas, Albert be, Gr. Brag. ber Provence (Graficaft), 442.

Blanca von Sigilien, verm. mit Jatob von Aragonien, 148.

Blanche (Blante), himbert, Gr. Prag. von Auvergne, 240, 841 M., 370 A., 455 f., 460, 463 A., 465 A.

Blanquefort, Bertrand be, E.GM., 88. Blancrobols, L.S. in Schottland, 468. Blavi, Beter, E.B. in Clermont und Paris, 877 A.

Blavet, T.Qu. beim Thor St. Antoine, 285 A. 415, 416 A., 418,

Bleba, Beter, T.S. unb 3. in Eine, 385. Bleri, Bilb., Praz. von Chantillon, B. unb Bortführer vor ber papfil. Comm., 418.

9886men, D.Brov. 81, 470.

Bogomilen, thracische, 42, 50, 67, 78, 217. Bollena, Joh. be, T. aus D. Sens, 3. in Boitters und Paris, 426 A.

Bologna 451 f. Bifch, Uberto und Kongil von, 452 und 459 A.

- Beter von, D. Brofurator, 96 M., 404 M., 410 ff., 415, 418 f., 428 ff., 492 f., 448.

Bonca, Raimund Bilhelm be, E. von Bangueb'vc. por ber papftl Comm., 412

Bonifacius VIII., B., 184 f., 148, 161 f., 165, 169, 174, 205, 210, 268, 274, 276, 280, 290, 292 f., 296 ff., 800 ff., 806 M., 809, 311, 816, 318 f., 356 f., 877, 289 f., 421, 449, 493, 504.

Bonoenbre (Bono opere), Boneins be, LB vor ber papfil. Komm., 397 unb 400 M. Borbeaux, 88, 298, 309, 312, 316 ff., 858, 508. D. 95. Erz6. von, 293, 297, 391.

Borbens, Petrus, Drapier in Copern, 482 %.

Bort, Renard de, E.B. in Clermont und Baris, 376

Boscelli, Bilb., T.J. vor ber papfil. Romm., 397 und 400 M.

Boulogne, 206 M., 454.

Bourges, D. 95, 266, 407, 444 A. Rirchenprob. 95, 287, 891.

— Erzb. von, 293, 312 A., 354 A., 426. Bopzol, Geraues be, tonigl. R. und Insquifitor, 398.

Brabant 97. Sig. Johann von Brabant und Limburg u. f. Prozeß 441 f.

- Sogmin von, E.Du. in Baris, 408 A. Branbenburg, Marf, 81. Kurfürft Balbes mar von, 469. Bifc, und D, 469.

Bremen, Ergbietum, 69 M.

Bretagne 98 A., 246 A., 379. Bergog Johann von, 307.

Brie, Lanbichaft, 119.

Brienne, Gautier be, Bergog von Athen, 495.

Brieur, D. 95, 98 M. 404 M.

Brinbift, Ergb. von, 444. Progeß in, 197, 443 ff.

Bruce, Davib, Befreier von Schottland, 487.

Brügge 84, 309.

Brueria, M. Gilbert be, B. im engl. Prog. 457.

Brugerla, Romanus be, Dom., foreibt nach Spanien, 478.

Bruriere Rafpit, E.Comm., 412.

Buchanbi f. Bertaub.

Buchenbach OA. Rungelsau, 85 A.

Buffavent, Joh. von, E.B. por ber papfti. Comm., 509 A.

Bullens, Sautier be, E. pon Caen, berbrannt vom Rong, pon Sens, 889.

Bulgarien 72.

Bures, Gubo be, E. 3. vor ber papftl. Romm , 508 A.

Burgund, Burgunder, 81 ff., 87-91, 98 bis 98, 444, 456 M., 481 M. f., 504.

Burgund, Johann von, Sakristan von Majorca, Inquisitor in Spanien, 477.

— Stephan von, das H. s. Witwe E.Qu., 412.

Burfard von Schrapelau, Erzb. von Magbes burg, 469 ff.

Busatus, Andreas, Kaufm. von Famagusta, 3. in Cypern, 486.

Bussy, Gerhard be, Kanoniker von Agen, 358.

Bust, Joh. Wolby be, Minorit, 48, 216. Bzovius, T.Schriftsteller, 213.

#### E.

Cabbepont, Humbert be, königs. Richter in Aragonien, 475.

Caen, Berbor von, 336 ff.

Cahors, D. 95, 362 A., 382 A., 406, Berhör von, 336 f., 339.

— Bisch. Sicarb von, 437.

Calabrien 86, 444.

Calatrava, Orben von, 480 f.

Cambrai, D. 94. Bisch. von, 314 (480).

Campagna 254, 449 A.

Cantavieja, T.Feste in Aragonien, 474.

Canterbury, Anfelm von, 88.

— Kirchenprov. 459. D. 455 A.

Capella, Karb., s. Petrus de C.

Caporfoli, T.Comm., D. Fiejole 450 A.,

Carapella, Jakob be, Kanoniker von Santa Maria Maggiore in Rom, 444 A.

Carcassonne 41, 281 f., 323, 336. D. 96. Prozeß von, 341 f., 361, 382, 430. Seneschaussie 405.

Carmabino, Sugo be, Schatm. von Nicos sia, 484.

Caron, Raymbaub be, Gr. Präz. von Cypern, 347, 367, 401.

Carpentras 503.

Casale 450.

Cassanhas, Johann, T.Z. in Carcassonne, 841 f., verbrannt 431 A.

Castellot, T.Feste in Aragonien, 474.

Castilien 8 A., 81, 119, 180, 454, 474, 478 ss., 481 A., 495.

Castro, Hugo be, königk. R. und Inquisis tor in Bayeur, 838. Castro albo, Abraham be, Conventsschmid in Cypern, 482 A.

Castro Asquarto (Grafschaft Piacenza), Albert be, T.Präz., 449.

Castro Araldi 449.

Castro Fajole 449 A.

Castrovillari, T.H. in Calabrien, 444.

Catalona, Joh. be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Catalonien 81 f., 886, 446, 472 ff., 480, 481 A.

Caux (auch Gaus, Causso), Gerhard be, T.R., Z. vor der papstl. Komm., 235, 242 A., 245, 397, 400 f., 407 A., 434 ff.

Cavella, Nic. be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Ceccus Nycholai Ragonis de Sançano, T.Z. in Penne, 447.

Cella, Hugo be, königl. R. und Inquisitor in Langres, 431.

Cella, Joh. be, s. Seraincourt.

Cella, Nicol. be, T.Z. vor ber papftl. Komm., 897 unb 400 A.

Cellario, Stephan be, T.B. 240 A.

Cerbagne 476, 495 A.

Ceri, Balbuin de, französ. T.R., Z. in Cypern, 484 A.

Cesena, Berhör in, 452.

Cessenon, Bertrand be, Prior, papfil. Raplan, 475.

Chalamera, T.Feste in Aragonien, 474.

Châlon, D. 94, 97, 382 A.

Thâlone, D. 94, 97, 405.

Chamberleyn, Thomas le, Burgunder, Z. im engl. Proz., 456 A.

Chambonnet, Wilh. be, Präz. de Blansbesso, e. ber 4 Wortführer ber T. vor der papstl. Komm., 376, 410, 412, 418 f., 432 f.

Chamerlent, Aymerich, T. aus D. Limoges, Z. vor ber päpstl. Komm., 406 A.

Chames, Joh. be, T.Z. vor ber papstl. Romm. (verbrannt?), 405 A.

Chamino be, Thomas be, vor der papstl. Romm., 426.

Champagne 81 f., 83, 87, 94, 97, 119.

Charnen, Gottfried be, Gr. Praz. ber Nors manbie, 347, 367, 401, 501.

Charrières, L.H., D. Limoges, 362.

Chartres, 377. D. 94, 97, 379 A.

- Wilhelm von, T.SM., 85.

Charvières, Ber., T.Z. und Bert. vor ber papstl. Komm., 416 A.

Chateau: Thierry 84.

Chaumont 405. Berhör von, 386 ff.

Chérop, Peter be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 508.

Chieti 448.

Chinon, Gefangenschaft und Verhör von, 160, 171, 187, 199, 262 A., 367 ff., 394.

Christusorben 55, 480.

Ciccica, Guibo von, Praz. von Caporsoli D. Fiesole, T.Z. in Florenz, 450 A.

Circhothia (Chierochitia), D.Comm. in Cyspern, 444 f., 485.

Ciftercienserorben 32, 86, 138, 237.

Cithare, in vico, Stabtviertel von Paris, 412.

Civitatensis dioec., 96 A.

Clairvaux 83. H. von Cl. in Paris E.Qu., 419.

- Bernhard von, f. Bernharb, beil.

Clemens IV., P., 141, 148, 224, 241, 306. XIV., 493 A.

Clericis larcos", Bulle, 311.

Tlermont 84. D. 95, 88, 403. Bisch. von, 279, 314, 336. Prozeß von, 174, 188, 336, 341 A., 376, 463.

Clichy, Matthieu be (auch de Stagno), L.Z. vor ber papstl. Comm., 410, 413.

Clifton, Walter von, T.Praz. von Blancs roboks, 3. in Schottl., 467.

Clugny, Cluniacenfer, 87, 312.

Cochiaco (Couchy?), Joh. be, T.Z. in Sens und vor der papstl. Komm., 399, 405 A.

Colestin II., P., 122. V., 311.

Coflant, D. Paris, T. Gefängnis, 405.

Collo, Berengar be, T.R., Z. in Eine, 384, 478.

Colonna, die 297 f., 299. Jakob von, Kard., 297, 300.

-- Peter von, Karb., 198, 297, 300, 361, 366.

Coma, Joh. be, T.Pr. und Z. in Eine, 385.

Comburg 496 A.

Comminges, D. 96.

Compiègne, Nicolaus von, T.Z. vor ber papstl. Komm., 406 A.

— Raoul, T. Vert. vor ber papstl. Komm., 416.

Conbers, Peter be, R.Praz. von Gencils, 362. "Considerantes dudum" 497 A.

Constancionsis dioec. s. Coutances unb Konstanz.

Corbeil, T.Gefängnis, D. Paris, 328, 372, 404.

Corbi, Ricardus be, 153.

Corbie, Joh. von, T.Bert. vor ber papstl. Romm., 418.

Corbes, Stadt in Sübfranfreich, 209.

Cormeilles, Lambert be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 404 A., 483 A.

— P. be, T. Vert. vor ber papftl. Komm., 418.

Cornay, Prior von, s. H. T.Du., 412.

Coulommiers, T.Comm., 119.

Courtenai, Robert de, Erzb. von Rheims, 380.

Courtrap, Schlacht bei, 204 A.

Coutances, D. 95.

Craon, Robert be, L.GM., 83.

Crepy, D. Senlis, T. Gefängnis, 406.

Cresson Essart, Matth. von, T.Bert. vor ber päpstl. Komm., 418 f.

Cretis, Nicolaus, T.Z. vor ber papstl. Comm., 397. s. von Tropes.

Crevecoeur, D. Meaur, T. Gefängnis, 406.

— Joh. be, T. aus D. Beauvais, Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Crofton, D. Port, 462.

Crubace, Abt von, papstl. Delegat nach Deutschland, 471.

Typern 38, 47, 81, 93 f., 96, 98, 183, 197 ff., 227, 229, 234 f., 252, 346 f., 367, 397, 401, 443 ff., 456, 462, 481 ff., 508 A.

#### D.

Dänemart 467, 490 A.

Dalmatien 56 A., 81, 450.

— Johann von, aus Arthona, Z. in Clersmont, 463 A.

Damaskus 79 A., 84, 230. Expedition gegen, 20, 21, 147, 226.

Damiette, Damiettiner Statuten, 28, 54, 78 A., 86, 106, 188 f., 215 A., 225 A., 446.

Dammartin, D. Meaux, T. Sefängnis, 405.

Delicieur, Bernard, Franziskaner, 281.

Delphini, Guibo (Sohn b. Dauphin von Auvergne) 501 A.

Desmoulins, Roger, Sofpit. Dt., 103.

Deutschland, beutscher O.Zweig und Prozeß, 33, 55, 81, 84, 89, 93, 96, 181, 235, 252, 468 ff., 490 A., 498.

Deutsch-Orben 92 A., 102, 108 A., 129, 146, 215, 228, 231, 287, 469.

Dijon 482 A.

Diniz, K. von Portugal, 480.

Döllinger 14 f., 204, 227, 289, 246, 250, 255, 294, 299 f., 307, 488 f., 494 A., 506.

Dönniges 299.

Dominitaner 46, 192 f., 254, 266, 281, 297, 310, 328 ff., 387 f., 340, 357, 366, 383 f., 414 A., 416, 427, 429, 452 f., 466, 468, 473, 478, 484, 486, 496 f.

Domont, Wilh. von, T.Qu. in Paris, 418.

Donbebei, Floriamont, Protofollführer ber päpstl. Komm., 411.

Donmarin, Jakob be, Praz. von Cypern, 482 A.

Donyngton, 30h. von, Minorit, 57.

Dorset, D. 455 A.

Dorturer, Robert le und Wilhelm le, Z. im engl. Proz., 458.

Drumann 299.

Dublin, Proz. in, 466.

Dubois, Pierre, Vogt von Coutences, Pamphletist, 169, 203, 276, 355.

Duranbus, Wilh., Bisch. von Mende, Mitgl. ber päpstl. Komm., 233, 389 f. (s. auch Mende).

E.

Ebessa, Fall von, 102.

Ę

Ebinburg, Proz. in, 466.

Ebuard I., K. von England, 290, 310, 321, 467.

Eduard II., R. von England, 166, 178, 442, 453 ff., 463 f., 473, 504 A.

- engl Pring, 22.

Egib, T.Präz. von San Gimignano, 450 A. Ejub, Sultan, 86.

Elis 496.

Eine, D. 96, 98. Proz. von, 118 A., 174, 192, 260, 336, 383 ff., 456, 472, 474 A., 476 f.

— Bisch. Rahmund von, 383. Wishelm 477.

Emilia 452.

Encrey, Gillet b', T.Serv., Z. vor ber papstl. Komm., 427.

Enfer, be l' (Inferno), T.Bert. vor ber papstl. Komm., 405 A., 416 A.

England, D.Prov., 81 f., 85, 87, 89, 93, 130, 490 A.

— Prog., engl., 22, 81 A., 35, 44, 48, 51, 56 f., 110, 145, 181 A., 182 f., 194 f., 216, 238 A., 240, 251 f., 256, 259, 343 A., 399, 425, 453—466, 468, 481 A., 491.

Enthusiasten 50, 67.

Esser, D. 455 A.

Etienne, Raymond, T.Z. in Poitiers, 342.

Eucheten f. Enthufiaften.

Eugen III., P. 87, 122. IV., 24.

Euphemia, beil., 445, 484 A.

Eustorgius, Erzb. von Nicosia, 85.

Evreux, D. 95, 98, 405 A.

— Colard von, Custos ber T. bei Leuragie, 409 A., 417.

Eymerich, Inquisitor, 254, 256, 478.

#### J.

"Faciens misericordiam", Bulle, 171 A., 173, 262 A., 343, 358, 367, 370 A. f., 385, 391, 478.

Famagusta 484, 486. Bisch. Balbuin von, 484.

Fano, Bisch. von, 452.

Farges, Bernard be, Erzb. von Rouen, Neffe Klemens V., 390 A.

Faucon, Jakob be, T.Präz. in Cypern, 456 A.

Faure, Hugo be, T.Z., 88, 135 A.

Feberici, Nicol., Notar aus Macerata, 364 A.

Ferdinand IV., R. von Castilien, 478, 480. Ferrara 450.

Ferretus von Vicenza, 232, 284, 297 f., 502 A.

Ferrietus von Langres, Notar, 338. Fiesole, D. 450 A.

"Flagitiosum scelus", Bulle, 297.

Flanbern, Flamländer, flandr. Krieg und Proz., 81 f., 84, 89 A., 94, 97, 119, 273, 300, 307 A., 392.

Florenz 298. Proz. von, 35, 181 A., 182. 196 f., 443, 450 f. Bisch. Anstonio von, papstl. Delegat, 450 f.

— Antonin von, Schriftst., 213, 490 A., 498 A., 502.

Florian (Floirac) Squin von, Bürger aus Beziers, 287, 307 A., 398.

Foix, Wilh. von, T.R. und Vert vor ber papstl. Komm., 416 A., 419. Grafs schaft, 499 A.

Folliac (auch Fallogio, Fouilley), Joh. be, T.Pr. und Hauptbenunziant, 361, 367, 426.

Fontainebleau, Sterbeort Phil. bes Schonen, 504.

Fontaineville, Joh. von, T.Vert. vor ber papstl. Komm., 416 A.

Fontenay, T.Z., D. Augerre, 444. Forcalquier 442.

Forbe, Wilh. be la, Pfarrer von Crofton, 3. in Engl., 462.

Foresta, Guido von, T. in England, 458. Fracheto, Girardi de, Chronicon, 206 A. Franchecomtė, Freigrasschaft, 83, 97.

Francien, D.Prov., 81 ff., 96 ff., 128, 481 A., u. a.

Franziskanerorben (Minoriten), 254, 266, 281, 357, 383 f., 416, 429, 445, 452, 462, 467 f., 484, 497.

Frankreich, französ. D.Zweig, 55, 57, 81, 84 ff., 118 ff., 130 f., 228 ff., 234 ff., 262, 336 ff., 403, 420, 458 ff., 463, 468, 472, 490 ff.

Franz, Karb. Diak. von St. Maria in Silice, 298 A.

Frebole f. Berengar.

Freinaurer, Freimaurerei, 1, 3, 57, 214 f. 467.

Friedrich I., Kaiser, 84, II., 15 A., 23, 28, 53, 63, 70, 76, 85 s., 105, 138 s., 158, 225, 226 s., 270, 393, 443.

Friedrich von Öfterreich, 202 A.

Friedrich von Aragonien, R. von Sizilien, 446.

Froibsont (D. Narbonne), Abt von (siehe Arnold Rovelli), 499 A.

Fulco, Inquisitor von Toulouse, 282. Furno, Joh. be, s. Torteville.

#### Œ.

Gaëtani, Karb., 296, 298.

Gaguin, T.Schriftsteller, 223

Garbegnes, T.H. in Catalonien, 386 A. Garbia (span. Guardia), Raymund be, T.Praz. von Masbieu, 384 f., 474, 477 f.

Sarten, bischöft, in Paris, 242, 408, 410. Gascogne 98.

Gascogner (s. auch Bascone), 96, 311, 503.

Gaudini (Gandini), Theobald von, T.GM., 87, 231.

Gautier (=Walter von Spelten) 84.

Gavarnie, bei Bigorre, 246 A.

Gaza, Schlacht bei, 86, 231.

Gazo, Bisch. von Laon, † 1306, 315.

Gencile, T.S. D. Limoges, 361 f.

Gentilis, Karb.Pr. von St. Maria de Montibus, 298 A.

Genuesen 484.

Geoffroi von Paris, Reimchronik, 312 A., 502 A.

Georg, heil., 412. Prior vom heil. Georg in Cypern, 484.

Georg, Stellvertr. bes Gr. Praz. ber Lom= barbei, 449 A.

Geralbi, Hugo, papstl. Kaplan und Abgesandter an Phil., 173.

Gerard, Stifter bes Hosp. D., 92 A.

Gerharb von Lothringen, T.Z. vor ber papstl. Comm., 403 A.

Gerhard II., von Lippe, Erzb. von Bremen, 69 A.

Germille, Robert be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 401 A.

Gerona 83 A. T.Comm. 386 A. Bisch. von, 474.

Giac, Wilhelm be, Stallmeister Molays, 331, 368 A., 371.

Gisi, Gysi (=Guise?, s. 439 A.): Ponzarb be, T.Z., 194 A., 242 ff., 245, 246 A., 260 f., 265, 288 A., 335, 380 f., 398, 400, 407 A., 453 A.

— Raoul be, T.Z., Präz. von lagny: Sec und königl. Steuereinnehmer ber Cham= pagne, 41, 235 A., 332, 337 A., 396, 400, 407 A., 427, 438, 445, 460.

Gifore, T. Gefängnie, 398, 406.

Giubice, Pictro, be Urbe (Rom?) Kano= niker von Verona, 450.

Givreson, Wilhelm von, T.Bert. vor ber papstl. Komm., 419.

Gloucester, D. 455 A.

Gnoftiker 40.

Bonaville, Gottfrieb be, Gr.Präz. von Poitou=Guienne, 320 A., 347, 857, 868, 401, 407, 412, 463 A., 502.

Gorbo, Bartholomeus be, Turcopolier in Eppern, 482 A.

Goswin, Präz. von Flanbern, T. Vert. vor ber päpstl. Komm., 418.

Sot, Bertrand be, Erzb. von Borbeaux, nachh. P. Clemens V., 296, 298 f., 306.

- Gaillarb be, Bruber bes P., 307.

Graffe, T.Comm., 442.

Grecis, de, 96 A.

Gregor IX., P., 24, 50 A., 69 A., 92 A., 128, 217.

Gregorovius 299.

Gres, Peter bes (de Gressibus), Bisch. von Auxerre, vorh. clericus Phil. bes Schönen, 278 A.

Groffeto, T.Comm., 450 A.

Grumbach, Friedrich und Hugo von Salm= Grumbach, 470 A.

Gualter, Karb.Pr., 299 A.

Guardia s. Gardia.

Gubio 447.

Guerin, Hosp.M., 85.

Guerrier, Bernhard, T.Z. in Elne, 384 A.

Sui, Bernhard, Bisch. von Lobeve, vorh. Inquisitor, 201 ff., 206 A., 256 f., 266 A., 291 A., 496 ff., 501.
Guido, Bisch. von Saintes, 377 f.
Guienne 93, 98, 453, 481 A., 496.
Guncelon, Raymond, Troubabour, 27 A.
Gutenberg im Breisgau 481 A.

#### **Ş**.

Habrian IV., P., 122.

Halberstadt, Bisch. von, 469.

Hangest, Peter von, Baillif von Rouen und Inquisitor, 337.

Heinrich (VII.) von Luxemburg, Kaiser, 173, 208, 290, 296, 366, 389 A., 449, 499.

Heinrich, e. beutscher L. Servient, 338 A., 405 A. 481 A.

Heinrich, R. von Cppern, 484, 486.

Hemingburgh, Walter von, 489 A., 494. Hemingford, Walter von, 374.

Henefi, Joh. be, T. aus D. Beauvais, Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Hennegau, T. von, 392. Joh. von, T.Z. vor ber papstl. Comm., 406 A.

Herbley, Wilhelm von, Almosenier Phil. b. Schön. und T.Z., 341, 407 A.

Bereford, D. 455 A.

Heton, Abam be, Minorit, Z. im engl. Proz., 31 A., 462 A.

Hittin, Schlacht bei, 78 A., 79 A., 84, 153, 231.

Hoffmann, Fribolin, Gesch. ber Inquisition, 250, 281 A.

Honbree (Ordee), Nicolaus, im Dom.= Biertel, T.Qu., 414, 416 A.

Honorius III., P., 187.

Hospitaliter(Johanniter)-Orben, 23 f., 85, 90 f., 103, 108, 121, 138, 140, 143 ff., 184, 211 f., 227, 231 f., 237, 240, 287, 318 f., 358, 424, 442, 468 f., 476, 480, 484, 486 f., 495 f.

Halu, T.Qu., 411.

Hugo, Wilds und Rheingraf von Salms Grumbach, T.Präz., 8, 470. 1.

Jatob, Rarb. Diaf. von St. Georg ad velum aureum, 298 A.

Jatob II. (Jahme), König von Aragonien, 148, 181, 478 ff., 480.

--- (Japme I.), R. von Mallorca, 24,

Jafobsfurt, Schlacht bei ber, 79 A. Jalos, L.S., 839.

Samville, Joh. von, Oberausseher der gefangenen T., 265, 348, 352, 373 A., 375, 889 A., 392 s., 397, 399, 405 A., 407 A., 411 s., 428, 429 A., 438.

Namville, D. Orleans, L.Gefängnis, 406. Ibanez, Robrigo, Gr. Praz. von Castilien, 478 f.

Serufalem, O. Brov., 81, 121. Batriard, von, 116.

--- Stabt 102 f. D.H. 125.

Sefuitismus, Jefuitenorben, 206, 215, 493 A.

Imbert, Wilhelm, von Paris, Dominifaner, Inquisitor von Frankreich, 163, 192 f., 254, 259, 267, 282, 823 ss., 328 ss., 337 A., 340, 349, 361 A., 366 f., 871, 875, 398.

Inferno, Adam de, L.B. [. Enjer.

Sinnocena II., P., 122. III. 28, 25, 29, 53, 122, 147, 158, 219, 224, 241, 271 M., 280.

Mnfulis, Alanus ab, 67.

Sohann von Mantua, Archib. von Trient, Mitgl. ber papfil. Komm., 390, 408 %. f., 422, 433.

- von Montlaur, Archib. von Maguelonne, Witgl. ber papftl. Romm., 390, 403 A., 438 A.

Johann von Baris, Urheber von Lehrftreitigfeiten, 381 M.

Johann XXII., B., 96 A., 202 f. A., 254, 291, 382, 469, 480, 497 f.

Johannes, b., Apoftel, Schuppatron bed Orbens, 412.

Johannes, Rarb. Bifch. von Tusculum,

Johannes le Grant, bei ber Brude St. Guftache, E.Qu., 414.

Johannes-Rirche, auf bem Greveplas, 416. Johanniter f. Sofpitaliter.

Jorio (Jour?), Conjolin be, T.J. aus Berigueur, 881.

Irland, irifcher Orbenszweig und Prog., 56, 81, 454 f., 462, 464, 466 f., 490.

Jiabella, T. Phil. d. Schön. und Gemahlin Ebuarbs II. von Engl., 454, 504 A. Jole Bouchard, T.D. D. Tours, 424 f. Komaëllier 42.

3ftrien 450.

Italien, ital. Orbenszweig und Broz., 55, 81, 98, 182, 196 f., 252, 254, 327, 443 ff., 468, 490.

Juben, bon Phil. b. Schon. geplünbert,

Jura, Departement, 88 A. Juvignac, Joh. be, L.Z. vor ber papftl. Komm., 484 A.

#### Œ.

Ranonifer bes f. Grabes 149. Rarl II. von Anjou, 442 f. Rarl IV. von Frankreich, G. Phil. bes Schön., † 1828, 504 A. – von Balois, 807, 498, 504 A. Rarmeliter 417. Raftilien f. Caftilien. Ratalonien f. Catalonien. Ratharer 40, 42, 64 ff., 154, 211, 217, 249, 252, 264 %., 445, 510. Ratharina von Balois, Erbin von Kons ftantinopel, 286, 322, 372. Relavim, Gultan, 80, 87, 228. "Rhlifthi", in Rugland, 69, 217. Rhovaresmier 281. Rillefom in Irland 467. Rilros, Bilbeim von, LB. in Irland, Rirchenftaat, Brog. im, 182, 197, 446 ff. Riemens [, Clemens.

Klemens f. Clemens. Koln, Prog und Ergb. Heinrich von, 471. Konrabin 306.

Konstantinopel 60, 285 f., 822, 372. Batriarch von, 496.

Ronstanz 95 A., 96 A. Bisch. von, 471. Krant, Albert, Dek. in Hamburg, T.Schrifts steller, 213. Kroatien 33, 81. Künzelsau 85 A.

E.

Lagow, T.Comm. bei Zielenzig, 469 A. Lagny: Sec, T.Comm., 396.

Lagny, Abt Deobat von, päpstl. Deleg. in Engl., 435, 465 A.; s. H. als E.Du., 414.

Lamon, Stephan von, T.Z. vor ber papfil. Comm., 406 A.

Landesi, Heinrich be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Landres, Peter von, T., Bert. von anbern vor der papstl. Comm., 414.

Lanbulf, Karb., 198, 361, 370.

Langres, D. 94, 97, 403 A., 405 A., 406 A. Bisch. von, 279, 314, 426 A., 431 A.

Langueboc 87, 89, 209, 282, 286, 412. Laon 309, 423. D. 94, 97, 426 A., 439 A.

— Peter von, clericus Phil. b. Schön. und so Bisch. von Orleans, 314.

Larchant, Rayner be, T.A. und Z. vor ber päpstl. Komm., 397 und 400 A. Lateran-Konzil von 1215, 32, 123, 158, 266.

Latilly, Pierre, Gesandter Phil. d. Schön. an Clemens V., 388.

Lavaur, Sicard de, Kan. von Rarbonne und papstl. Delegierter in Engl., 455.

Layme, Robert be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Lectoure, D. 96.

Le Mans, D. und Bisch., 95, 379 A., 407 A., 426 A.

Leon, Königr., 479.

Leplecte, Wilhelm von, T.Bert. vor ber papstl. Komm., 418.

Le Puy, D. 95, 403 A.

Leriba, Bisch. von, papstl Beauftragter, 475.

Lessing 14.

Leuragie (Leurage), T.Du. "in vico de Calino" 117 f., 409 A., 414, 417 f.

Liège, Wilh. be, T.Z., 240 A.

Limburg f. Brabant.

Limisso 444, 483 ff. Bisch. Peter von, 484.

Limoges, D. und Proz., 95, 98, 362, 364 A., 378 A., 379 A., 382 A., 406 A., 410, 413. Bisch. von, 279, 378, 389, 403 A. s.

Limousin 88, 95, 98.

Lincoln, Proz. in, 455, 464 f.

Liney, Rabulph be, Inquisitor in Chaus mont, 338.

Lisieux, D., 95, 98.

Lissabon, Bisch. Juan von, papstl. Beauf= tragter in Castilien, 478 f.

Llorente, "Inquisition in Spanien", 250. Llotger, Juan, Inquisition von Aragonien, 473, 475.

Lobeve, Bisch. von, 201 f.

Loire, Fluß, 317.

Lombardei, sombard. Proz., 56, 81, 447, 450 f., 481 A.

— Johannes von der, R., Bicomte von Ricosia, Z. in Cypern, 486.

Lombarben (Banquiers), von Bhil. b. Schön. geplündert, 283.

London, 341 A., 455 ff., 465, 467. Longinus 445.

Longni, Peter be, Praz. von Aucene, 3. vor ber papstl. Comm., 413.

Lorenz, Schriftsteller, 299.

Lothringen, Proz. in, (403 A.), 441.

Lozon, Joh., T. Bert. ber bei Lagny vor ber päpstl. Comm., 414.

Lucas, Karb.Diak. von St. Maria in via lata, 298 A.

Lucca, Tolomeo von, Berf. von Vita IV. bei Baluze, 201 A., 316, 503 A.

Lucera (LuceAia) in Apulien, Proz. bort, 445 j.

Luciferianer 42-48, 67 ff., 217.

Lubwig b. Baier, Kaiser, 202.

Lubwig VII., K. von Frankr., 83, 120, 125. IX. (b. Heil.), 21, 86 f., 143, 214 A., 280, 272, 412. X., 504. XI., 504 A. XIV., 213, 269 ff., 274. Lubwig, Landgr. von Hessen, 84 A.

Lubwig b. Dide, R. von Navarra, 477 A.

Lugubiacum, Priorat bei Poitiers, 321. Lüttich, D. 95, 97.

Luna, Limenes be, Erzb. von Zaragoza, 473.

Lusignan, Beit von, Reichsverw. von Jerus salem, 84.

- in Eppern 482.

Luxemburg, Balbuin von, Erzb. von Trier, f. Trier. Heinrich VII. Kaiser, siehe Heinrich.

Lyon, 87, 91 A., 285, 300, 306 ff., 311 ff., 319 ff., 491, 493, 499 A. D. 94, 97, 403 A. Kirchenprov. 94, 391.

#### m.

Macerata 364 A.

Mâcon 87, 348, 403, 425. D. 94, 97, 403 A. Bisch. von, 882.

Mahren 81.

Magbeburg, D. 96 A., 405. Erzb. unb Proz. 469 ff.

Maguelonne, D. 96. Archibak. von, siehe Joh. von Montlaur.

Maine 85.

Mainz 469. Konzil von, 55, 470. D. 405 A.

- Grab. Peter Aichspalter, 470 f.

— (Mangoncia), Konrab von, T.Kaplan, 338 A.

Majorca, Mallorca, Insel und Reich, 209, 282, 306, 472, 474 A., 476 ff., 485.

Maliani, Petrus, T.Präz. von Bruzière= Raspit, Z. vor ber papstl. Comm., 413.

Malle, Gaubert be (:Mella, Robert be), E.Z. vor ber papstl. Comm., 400 A.

Malmont, Gaufred be, T.Z. vor ber papstl. Comm., 404 A.

Maly, Hugo be, engl. T., Z. in Cypern, 484 A.

Manberchim, Joh. be, T.Präz. von Versmandois, Z. vor ber papstl. Comm., 405 A.

Manfred 15 A.

Manichaer 42, 217.

Mansurah, Schlacht bei, 140.

Mapes, Walter, 145.

Mar, Parfeval be, Genuese, 229.

Marburg, Konrad von, 69 A., 157.
Marchant, Hugo be, T.R., 424.

Marché Palu, Stabtviertel von Paris, 411.

Marcilly, Wilhelm be, beim Thor St. Anstoine, T.Qu., 415, 416 A.

Maria, heil., Marienbienst, 43, 154, 182, 248, 343, 412, 415 f., 431, 486.

Maria Magbalena, 42—44, 110, 438 A., 445.

Mariana, span. Schriftsteller, 213. Marienkirche 43.

Marigny, Enguerrand be, Minister Phil. b. Schön., 175 f., 389 A., 505.

— Philipp be, Erzb. von Sens, 175 f., 178, 185, 266, 279, 314, 381, 386, 428 ff., 490 A., 500, 505.

Maritima 449 A.

Marken, Proz. in ben, 56 A., 449 A.

Marnay, Arnulph be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Marfeille 119, 200, 442.

Marfilly, Wilh. von, königl. R., 392, 431. Martin, span. T., 331.

Marziac, Guischarb be, Senesch. von Touslouse, Z. vor der päpstl. Komm., 423 f. Mascaroni, Jacob, T.Z. in Elne, 385.

Mas Dieu (Mansi Dei), T.Comm., 883 ff., 474, 477 f.

Matter, Rosso, Kard., s. Orsini.

Matthaus, Bruber von Villani, 205.

-- von Reapel, Archib. von Rouen, Mitgl. b. päpstl. Komm., 390, 403 A. f., 438.

- von Paris, Schriftst., 232.

Maubuisson, Abtei, 322 f., 388.

— Dubard be, königs. R., 339 f.

Mauléon, Schloß, 821.

Mauren 472, 478, 480.

Meaur, D. 94, 405, 406, 426 A.

Mebina Celi, Verbor von, 479.

Medina bel Campo, Verhör von, 478.

Meirargues, Schloß und T. Gefängnis, 442. Meisenheim, 470.

Melot, Jean be, T. aus D. Besançon, 393. Mende, Wilhelm Durandus, Bisch. von, 233. Mitgl. der päpstl. Komm. 389 s., 403 A. s., 493.

Menbicanten f. Bettelorben.

Mercoeur, Berand be, Agent Phil. bes Schön., 807 A.

Merseburg, Bisch., 469.

Mesopotamien 45.

Messina, Proz., 446.

Met, D. 338.

Mibbleton, Wilhelm von, T.Z. in Schotts land, 468.

Milly, Philipp be, T.GM., 83.

Minoriten f. Franziskaner.

Minucius Felix 213.

Miravete, T.Comm. in Catalonien, 386 A., 474.

Mittelitalien 81, 197, 449.

Moissac, D. Cahors, T.Gefängnis, 406.

Molay, Jakob von, T.SM., aus Burgund, 24, 37, 47, 87 f., 97 f., 129, 135, 145 f., 148, 160, 164, 180 f., 185, 188, 205 A., 228 f., 237 f., 247 f., 262 A., 286 f., 294, 319 ff., 322, 329, 331, 347, 357, 367 f., 370 A., 371 ff., 390 A., 393 ff., 491, 407, 412, 459, 473, 482 f., 498 ff.

Monçon, T.Comm., 119, 386 A., 474.

Monfaucon, Prior von, 287, 307 A., 398. Salgen von, 505.

Monopolis, Bisch. von, 444 A.

Mons - en : Pelève (Mons - in - Pevero), Schlacht bei, 205 A.

Montaigu, Pierre de, T.GM., 85, 89.

Montelus, Petro de, Inquisitor in Aras gonien, 475.

Monte alto, Joh. de, T.R. aus Asturac und Z. in Poitiers, 361 A.

Monte olivo, Symon be, Mörber Amals richs und 3. in Cypern, 434.

Montesa, Orben von, 480.

Montferrand (Auvergne), T.Gefängnis, 402 A.

Montfort, Ruppin von, Z. in Cypern, 484.

— Simon von, Eroberer Sübfrankreichs, 472.

Montgisard, Belian, Robert und Renald von, Z. in Cppern, 484 A., 485.

Montl'hery, D. Paris, T. Gefängnis, 404. Montmeliant bei Senlis, T. Gefängnis 430 A. Montont, P. be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Montpellier, 306, 840 (3bol), 390 A., 476.

Montpefat, Gaucerand be, T.Z. in Carcassonne, 341 f.

Montropal, Joh. be, T.Wortführer vor ber papstl. Komm., 79 A., 117, 402 A., 416 f., 419, 421.

More, Wilhelm be la, Gr. Praz. von England, 57, 455, 459 f, 465 A.

Morea (s. auch Romanien), 93, 481 A. s., 496.

Morel (Morelli), Joh. be, T.Präz. von Beaune, verbrannt, 361 A., 368, 444. Morini s. Therouanne.

Mossi, Pierre de, T.Z. in Carcassone, 342. Duhamed und Muhamedanismus (Islam), 11 ff., 27, 51, 58 ff., 79 f., 227, 248. Murrweiler (Moravilier), Balduin de,

R. in Cypern, 481 A. Musciatto, Bankier von Florenz, 298.

#### P.

Nancy, D. 96 A.

Naplus 83.

Napoleon I. 14 f., 219, 269, 493 A.

Narbonne 444 A. D. 96, 98, 382 A., 499 A. Rirchenprov. 96, 98 A., 383 f., 391, 477. Konzil 430 A., 497. Erzb. f. Apcelin, Gilles. Bernarb (1815), 477.

Narsac, Hugo be, T.Z., 238 A.

Nasr:Ebbin 21.

Navarra 130, 477, 494.

Navas, Eymerich be, Inquisitor in Castilien, 478.

Nazaret 43, 110.

Reapel, Königreich, 443 ff., 454. Erzb. von, 444 A.

Neriac, Stephan von, T.Z., 37.

Neritone, Joh. be, T.Serv. und Z. in Brindisi, 444.

Nevers, D. 94, 97. Bisch. von, 266, 381. Nicolaus von Fréauville, 1305 Karb. von St. Eusebius, vorh. Beichtvater Phil. des Schön., 310, 499 A.

Nicolaus II., P., 133. IV., 24.

Micosia 85, 148, 229, 456 A., 483 sf., 487.

Mieber-Deutschland, O.Prov. 81, 481 A. Mieberlande, nieberländisch, 84.

Dieber=Langueboc 86.

Mîmes 306. D. 96, 404. Berhör von, 336 f., 339 f.

Riort, Turm als T. Gefängnis, 343 A.

Ripurias, Hugo von, e zu ben Saras zenen übergegangener T., 462.

Mivella, Johs. be, T.Z., 289 A.

Nizza, T.Comm., 442.

Nosso Dei, Florentiner, 187, 287, 307 A. Mogaret, Wilhelm von, Hauptagent Phil. b. Schön., 228, 297, 307 A., 323, 328, 372, 393, 395.

Morbfranzosen, Norbfrankreich, 88 ff., 95 f., 246, 407 A., 472.

Mormandie, O.Prov., 81, 85, 95, 97, 347, 357, 367, 501.

— Peter von ber, Stellvertr. bes Gr. Praz. von Francien, 485 A.

Morwegen 467.

Motre: Dame in Paris 262 A., 328, 500. Moyon, D. 94, 97, 381, 405 A.

#### Ø.

Dber-Deutschland, O.Prov., 81, 481 A. Ober-Italien 72, 81, 197, 202, A., 449 ff., 469.

Ocrea, beim Kreuz von Tiroir (Rue St. Cristophe), T. Qu., 415, 416 A

Deil be Boeuf, Guillaume b', Orbenss Visitator, 23.

Ofterreich, D. Prov., 81.

Olargiis, Berengar de, aus Narbonne, papstl. Kaplan, 444 A.

"Omne datum optimum", Bulle (s. auch Alexander III.), 121 f., 126, 223, 245, 437.

Onerell, Heinrich von, T. Vertr. vor ber papfil. Komm., 418.

Duevale, Herr von, Beamter Phil. bes Schon., 822.

Drense, Berhör von, 479.

Orléans 392. D. 94, 97, 406. Bisch. 314, 375, 380, 399, 427, ben pors herigen s. Bertranb.

Orléanais, Laubschaft, 94.

Orfini, Matteo (Rosso), Karb., 296, 299 A.

— Napoleon, Karb., 294, 296, 503 A.

Ofiliers, Aymer be, O.Marschall in Cypern, 482 f., 486.

Oteringham, Robert von, Minorit, Z. in Engl., 452.

Othon, "Bruber", 151 f.

Ottone, Frå, Inquisitor ber Lombarbei, 450.

Orford, D. 455 A.

#### **3**

Palencia, Bifch. Geralbo von, 478.

Palästina, palästin O.Zweig, 53, 85, 140, 232, 482 A.

Baleftrina, Rarb. von, f. Betrus be Capella.

Palombara D. Sabina 449.

Palube, Peter be, Dominik, Baccal. in theol., 414 A.

Pamiere, D. 96.

Pampelona, 200, 477.

— Thomas de, T.Z. in Paris vor ber Komm., 378 A.

Paneas, Schlacht bei, 231.

Paphos, Johann von, Schapmeister ber Kirche von Paphos, Z. in Cypern, 485.

Parabin, Guillaume, T.Schriftst., 213.

Parbona, Egibius be, E.Z. und Vert. por ber papstl. Komm., 416 A.

Paris 131, 200, 205 A., 237, 281, 284, 318, 322 f., 327 ff., 382, 392, 402, 429, 501. Bisch. von, 260, 266, 379 f., 391 ff., 397, D. 94, 97, 382 A., 393, 404, 406, 408 A., 426 A., 427, 435. Untersuchung (Verhör) in, 170, 178, 191 f., 232, 260, 320 A., 329 ff., 340 ff., 352, 361 A., 363, 368, 371, 880, 401.

Parma 450 A., 452.

"Pastoralis praceminentiae solio", Bulle, 353 f., 448, 454.

Patras, Erzb. von, 496.

Patrimonium Petri f. Kirchenftaat.

Paulicianer 40.

Papens (Papns) Hugo be, D.Stifter, 83, 101, 113 f., 116.

Peiragros (Perigorb?) 86.

Pelagius, Karb.sLegat, 28, 225 A.

Peleti, Bernard, Prior von Maso de Genois, Abges. Philipps und "treytour", 898, **453.** 

Penna, Olivio de, T., dem papstl. Urteil besonders vorbehalten, 501 A.

Penne, Berhör bort, 447, 449.

Penne Vagrie "in cimiterio vici de Lucumdalle", T.Qu., 418.

Peraud, Hugo von, D. Bisitator und Gr.s Praz. von Francien, 88, 133 f., 163, 287, 332, 340, 347, 354, 368 f., 396, 401, 407, 438, 459, 468, 502.

Périgord, Armand de, T.GW., 86, 89.

- Gräfin von, Geliebte Klemens V.?, 289.

Perigueur, D. 95, 406 A., 426 A. Bisch. von, 266, 381.

Perocins, Kaufm. von Famagusta, Z. in Cypern, 486.

Perpignan 383 f.

Pertuis, T.Gefängnis, 442.

Perugia 296 A., 298 f., 449.

Petrus be Capella, 1305 Karb.Pr. von St. Apollinaris, 1306 Karb.Bisch. von Palestrina, vorh. Bisch. von Toulouse, 309, 352, 357, 365 f., 370, 490.

Philipp (II.) August, R. von Frankreich, 230. III., 132. V., (Lange) 496.

Philipp (S. Karls II. von Anjou) Herzog von Romanien und Achaja, 446.

Piacenza, Gerharb von, T.Z. in Biterbo **448**. **D. 450.** 

Picarbie, Picarben, 83, 89 A., 94, 97.

Pigazzano (D. Piacenza) Jakob von, T.Z. in Florenz, 450 A.

Pilgerschloß (Athlit, Castrum Peregrinorum) O.Burg, 37, 53, 56, 85, 105, 456 A.

Pisa, Proz. von, 35, 181 A., 450 f. Erzb. Giovanni von, 450 f., 492 A.

Plailly, T. Gefängnis bei Senlis, 480 A. Plafian, Wilhelm von, Rat Phil. b. Schön.,

169, 307 A., 356 f., 378, 393 f.

Plessiers, Philipp bu, T.GM., 85.

Plublaveh, Joh. be, Prevot von Paris, 892. Poiss, Dom. Konvent von, 281, 318. Abt

von, 328 A.

Poitiers, Berhandlungen in, 169 f., 304, 316 ff., 351, 356 f., 390, 496. Ber= hor 170, 187, 197 ff., 233, 262, 839, 242, 358 ff., 379 A., 382 A., 405 A., 408 A., 426. Bisch. und Official von. 266, 294, 429, 502 A. D. 95, 379 A. Seneschall u. Seneschaussie 362, 378 A., 406.

Poitou, D.Prov., 81, 86, 96, 98, 240, 320 **A.**, 347, 357, 368.

Polignac, Bicomtes von, 85.

Polykarp, heil., 445 A.

Pont de l'Arche, 430. Berhör von, 336 f. Ponthieu, Graffc. und O.Ballei, 8, 97, 119, **426**, 456 **X**.

Pontigny, Matthäus von, Inquifitor in Gicilien, 254.

Pontoise 322, 430 A. Parlament von, **433.** 

Porte, Aubebert de la (de Porta), T.3. in Politiers und Paris, 362, 365, 379 **A.**, 406 **A**.

— Reginald be la, Bisch. von Limoges . Limoges.

Portugal, portugief. D.Zweig, 55, 81, 92 A., 119, 180, 181, 454, 479 f., 481 A., 495.

Prämonstratenser 205, 218.

Pratimi, Aymo de, T.Z., 235 A.

Prato, Nicol. de, Kard., 296, 298 f.

Preles, Raoul be, königl. Abvokat, Z. vor der papstl. Komm., 422 f.

Pressac, Gaillarb be, Bisch. von Toulouse, Reffe Klemens V., 382.

Prévôt, Peter le, T. Vertr. vor ber papfil. Komm., 418.

Procelin f. Roncelin.

Provence und Provençalen, 26 f., 54, 68, 71 f., 80 ff., 95 f., 119, 248 (s. auch Sübfrankreich) 472, 481 A. f. Proz. in ber, 442.

Provins, St. und T. Comm., 119, 131, 236.

- (Pruino) Lorenz be, T.B. vor ber papstl. Comm., 414.
- (Pruino), Raynald de, T. Procurator, Pr. aus D. Sens, 404 A., 410 ff.. 413 ff., 418 f, 482 f.

Provins (Pruino), Stephan be, T.Z. vor ber papfil. Comm., 400 A. Prullais, D. Angoulome, Abt von, 428, s. H. (Rue de la Mortellerie) T.Ou., 415, 418. Pullanen 19, 83, 92 A., 226 A. Pup, Humbert be, T. Servient und B. von Poitiers, 343 A., in Paris 428. Pup=Laurens, Wilhelm von, 67.

Pprénées Orientales, Dep., 383. Rabanis 299. Rabastanet, Wilhelm be, tonigl. R. und Inquisitor, 337. Rabulph, Bisch. von Orléans, 380. Mabulf, Kapl., Z. im engl. Proz., 457. Raimund V., Gr. von Toulouse, 84. VI., 73 A. Rainald, Erzbisch. von Ravenna, 264. Ranke 14 f. Mavenna, Proz. in, 35, 56, 158 f., 181 A., 182, 264, 447 A., 451 ff. — Erzb. Rainald von, 451 f. Meformation 18, 62, 92. Reginus, Nicolaus, Präz. von Groffeto, T.B. in Florenz, 450 f. Regnans in coelis", Bulle, 370 A. Reggio, Peter von, Dominitanerprior in Accon, 486. Renaud, Matthieu de, T. von Caen, verbrannt vom Konzil von Seus, 339. Renneville, Proz. von 336 A. Reuter, "Gesch. ber relig. Aufklärung im M.A.", 63 f. Rheime 200. D. 94, 97. Kirchenprov. 94, 380 f., 391, 407 A. Erzb. von, 354, 380, 492. Prov. Konzil 430. Rhobez, D. 95, 381. Rhobus, Johanniterinsel, 227, 319. Bisch. Peter von, 487. Rhone, Rhonethal, 306, 508.

Richard, Rarb. Diak. von St. Eustache, 299 A. Richard (Löwenherz), K. von England, 85, **138.** 

Richard, "Meister", 151 f. Richelien, Karb., 273.

Riberford, Gerhard be, T.GM., 84, 153. Rieti, Tommaso, Erzpriester von, papstl. Delegat nach Cypern, 483. Rimini, Bisch. von, 452. Rivière, Stephan de la, T. Vert. vor ber päpstl. Komm., 418. Rippon, Patrid de, T. in Engl., 462. Robert, Herzog von Calabrien, 443. Roberti, Joh., T.Pr., Z. vor ber papstl. Romm., 407 A. Rocaberti, Vicomte von, 474. Rochefort, Peter von, Bisch. von Carcassonne, 841 f., 430. Rochelle, La, 131, 236. Rom 309, 444 A., 477 ff., 450. Romagna, Proz. in ber, 56, 447 A., 451 ff. Romains, Nik. bes, T. Bert. vor ber papftl. Romm., 416 A. Roman, Folquet be, Troubabour, 27. Romanien (:Morea), O.Prov., 81, 446. Roncelin (:Procelin), T.M. ? 53. Roquemaure, Sterbeort Klemens V., 503. Roral, Gilbert, T.GM., 85. Rosate, Alberich von. Jurist, 216, 498 A. Rossili), Joh., bei ber Johannes: firche a. b. Greveplat, T.Qu., 416, 448. Rotange, Egibius von, franz. T.Z., 456 A. Rouen 200, 322, 325 A. D. 95, 98, 406. Archib. von, f. Matth. von Reapel. — Kirchenprov. (und Erzb.) 95, 391, 407 %., 425, 430, 492. Roussillon 98 A., 130, 383, 386, 472, 476 f., 495 A. Rubei, Raymond, T.Z. in Carcassonne, 341. Rubolf von Habsburg, Kaiser, 183. Rumercourt, Albert be, L.Z., 238 A. Rupella, Martin be, Minorit, auf Cypern, **44**5. Rußland 69, 217. Myget f. Bapset.

5.

Sabatier, Arnand, T.Z. in Carcassonne, **341.** Sabello, Panbolf bi, Mag. und papftl. Delegierter, 447.

Sabina, D. 449.

Sable, Robert be, T.GM., 85.

Sachsen 405 A., 470 A.

Saciensis, Sagiensis dioec., s. Sées.

Sach, Jakob de, T. aus D. Tropes, Z. vor der päpstl. Komm., 405 A.

Safeb, Orbensburg, 79, 231, 421.

— Peter von, Koch Molays, 831, 397, 400.

Saint-Amand, Obo von, T.GM., 79 A., 83 f., 103, 152 f., 231.

— Antoine, Thor in Paris, 235 A., 415.

St. Benoit, Joh. be, T.Präz. von Isle Bouchard, frank., Z. vor ber papstl. Komm., 424 f.

St. Denis, Chronif von, 206 A., 213, 228, 395, 431, 502. Abt von, 281.

Saintes, Bisch. und Berhör von, 266, 877.

St. Germain bes Pres, Kloster, 502.

- Gilles, T.Comm., 119, 339.

— Globoald, bischöfl. H. bei, in Paris, T.Qu., 424.

— Jean d'Angely, Zusammenkunft in, 206 A., 299.

— Just, Balbuin von (auch de Beauvais), R.Präz. von Ponthieu, T.Z. vor der päpstl. Komm., 407 A., 426.

— Just, Wilhelm von, Seneschall von Beaucaire, 389.

- Magloire, Abtei, T.Du., 414, 416 A.

— Marcel, Pforte, Stabtteil von Paris, 412.

— Marcial, Geralb be, T.A., Präz. von Charrières, Z. in Poitiers, 362.

- Marie (auf Sicilien?) 445 f.

-- Martin bes Champs, D. Paris, T.: Gefängnis, 404, 412, 414.

- Maurice, T.Comm., 442.

— Paul, Bertrand de, T. aus D. Bienne, Bert. vor der päpstl. Komm., 405 A. (Bernard) 414.

— Bast, Walb von, 504.

Salabin, Sultan, 78 f., 84, 102, 125, 153, 228, 231, 398.

Salamanca, Konzil von, 479.

Salicibus (Saulles), Rabulph de, T.Z. vor der päpstl. Komm., 897, 400 A. Salisbury, Johann von, 138. D. 96 A.

Salm, Wilb= und Rheingr. von, s. Hugo und Grumbach.

Salzanum 306 A.

Salzburg, Konzil von, 24, 91 A., 143.

Samaria 83.

Samaya, Hugo be, T.S. und Präz. von Brinbisi, Z. bort, 444 f.

Sancho, K. von Majorca (1311), 477, 495 A.

Sancie, P. be, T.R. unter P. Bonifaz., 421.

Sanct Alban, Robert von, engl. T.R., 248 A.

— Genovefa, Abtei in Paris und E.Du., 412.

— Leonhard, T. Vertr. vor der papftl. Romm., 419.

Sancto Mamerto, Peter von, T.Z., 238 A., 246.

— Suppleto, Wilh. be, Schafhirte, T.Z. in Poitiers, 362 A., 426 A.

Sancto Ppolito, Wilh. de, T.Z. in Elne, 384 A.

St. Bictor, Joh. von, Berf. von Vita I bei Bal., 77 A., 206 A., 308, 316, 328.

Sangerhausen 469.

San Gimignano, T.H., 450 A.

San Jago bi Compostella, Kirchenprov. unb Erzb. Robrigo von, 479.

Santa Maria, in Sizilien (?), 43.

Santiago, Orben von, 481.

Santoni, Vermond de, T.Z. vor der päpstl. Komm., 404 A.

Sapte, Rahmund. T.Pr. und Z. in Eine, 385.

Sarbinien 449 A., 451 A.

ges, e. ber 4 Wortführer vor ber papstl. Komm., 376, 410 ff., 419 f., 432 f.

Sautre, Wilhelm von, engl. E., 460.

Savopen, Graf von, s. H. in Paris als T.Du., 402 A., 412.

Schotte, Robert ber, T.Z. in Engl., 456 A.

Schottland, schott. D.Zweig und Proz., 56 f., 81, 454 f., 464, 466 ff., 490.

Schumacher, "Die Stebinger", 69 f.

Schwäbisch Hall 496 A.

Schweben 467.

Schweinemarktviertel in Paris 415.

Scott, Walter, 246 A.

Sees, D. 95.

Segni 449 A.

Seineinsel 501 f.

Senand, Joh., T.Z. vor ber papfil. Komm., wiberlegt burch Chpern, 485 A.

Senlis 430, D. 94, 406.

Sens 200. Verhör von, 375, 399, 427. D. 94, 97, 261, 403 ff., 426 A. Kirchenprov. 94, 175, 314, 391, 407 A., 490 A. und 492. Konzil von, 176, 179, 263, 339, 380 A., 386, 389 A., 416, 428 ff., 435. Erzb. s. Marigny. Septembre, Arnalb und Bn., T.Z. in Eine, 384.

Seraincourt, Joh. be, (-de Colla), 400 A. Serena (Witwe Stephans von Burgunb),

ihr H. T.Qu., 412.

Sici (ob. Spci), Antonius, Notar aus Bercelli, 53, 391 A., 463.

Sicilien, O.Prov., 81, 86, 254, 443. Proz. 35, 181 A., 445 f.

Siss, Stephan von, D. Marschall, 141, 225, 241.

Sivre, Ancherius von, T.Bert. vor ber papstl. Romm., 418.

Sivri, Joh. be, T. aus D. Sens, Z. in Poitiers und Paris, 428 A.

Staubinavien 251.

"Skoptsi" in Rußland 69, 217.

Soissons, D. 94, 97, 381, 404 A.

Comerfet, D. 455 A.

Sonnac, Wilhelm von, T.GM., 86, 89, 148.

Sora, Bisch. von, 446.

Sorbonne, Universität in Paris, 162, 170, 328 f., 855.

Sornay, Peter be, T. aus D. Amiens, 392 A.

— Wilhelm be, T.Bert. vor ber papstl. Komm., 416.

Spanien und span. O.Zweig 33, 55, 81, 85, 89, 93, 175, 250 f., 886, 490 A.

— Prod., 8 A., 250 f., 471 ff.

Sparres, Abemar be, T.R. und Z. in Poitiers, 363, 406 A.

Spelten, Walter von, T GM., 84.

Spoleto, Herzogtum, 449 A.

Spoliis, Richard de, T.Qu. (im Templer= viertel), 414, 416.

Stagno, Matth. de, s. be Clichy.

Stapelbrugge, Stephan von, T.Z. in Eng= land, 182, 456, 464 f.

Stebinger, 50, 68. 217.

Stephan von Suist, Archib. von Brügge und Kanzler Phil. des Schön., 1305 Karb.Pr. von St. Cyriac in Thermis, 309, 317, 352 f., 361 f., 365 f., 370.

Stetten, Freiherren von, 85 A.

Stote, Joh. von, T.B. in Engl., 456, 464.

Stowe, Roger von, T.Pr., Z. in Engl., 456 A.

Strafburg, Bisch. von, 471.

Suchen, Lubolf von, 87.

Subham, Thomas von, T.Z. in Engl., 456 A.

Sübfrankreich (s. Provence bazu) 132, 149 f., 158, 161, 246 A., 252, 281, 286, 291, 340 ff., 361, 363 A., 381 f., 386, 472.

Suish s. Stephan.

Supplingenburg, T.Comm., Resibenz b. beutsch. Gr.Präz., 469 A.

Surren, D. 455 A.

Sutri, Bisch. Giacomo von, papsts. Delegierter, 447 ff.

Symonis, Nicolaus, Damoiseau, Propst bes Kl. Bassat, Z. vor ber päpstl. Komm., 423.

Sprien 19.

#### OL.

Tabula, Matth. be, 406 A.

Talleyrands 86 A.

Tamarit, Wilhelm be, T.R. und 3. in Eine, 385.

Tanet, Heinrich, Gr. Praz. in Irland, 56, 466.

— Heinrich, T. aus Jrland, Z. im engl. Proz., 462.

Tarbes (Tarbensis, Tarvensis), D. 96, 406 A., 407, 408.

Tarragona, Konzil von, 474 ff., 497. Erzb. 475 ff.

Tavernay, Theobald de, T.Z. und Bert. vor der papstl. Komm., 245 A. — (=Rabulph) 406 A., 415, 416 A. Tempel in Paris 329, 404, 406. Terratis, Wilhelm de, T.Serv. und Z. in Eine, 385. Terric (Thierry), T.GM.?, 84 f. Teus, Galcerand be, 43 f., 445. Thatan, Gnaufred be, T.Z. ror ber papstl. Romm., 424. Theodorich, Kard. Bisch. von Civitas papalis, 298 A. Therich (=Dietrich), T. aus Sachsen (Magdes burg), 3. vor ber papftl. Komm., 405 A. Thérouanne, D. 94, 97. Thiebault, Herzog von Lothringen, 441. Thomas, Beichtvater bes K. von Engl., Rarb. von St. Sabina 1305, 310, 365 f. Thracien 72 f. Tiroir (-de Tirol, Tironio), Abt von, s. H. T.Ou. 262 A., 415. Tivoli 448 A. Tocci, Thomas, gen. "Thorolbeby", abtrünn. T., 3. im engl. Proz., 464 f. Toledo, Erzb. Gonzalo von, 478 f. Tomar, T.Festung in Portugal, 119. Toroge (Tourouge), Arnold de, T.GM. 84. Torrage, Wilhelm de, T.B., 240 A. Torre Maggiore, T.H. in Apulien, 446. Torteville, Joh. von, T.Z., 331, 397, 400 A. Tortofa, Infel, 79, 229, 232, 244, 462, **48**5. Torvavilla, Joh. de, Bailli von Rouen, 322. Toscana, toskanischer Proz., 41, 48, 56, 197, 449 f. Toul, D. 95, 403 A. Toulouse, Stadt und Proz. von, 261, 282, 317, 323, 342, 362, 374, 382, 406. D. 96, 98, 482 A., 499 A. Kirchenprov. (spätere) 96. Graffc. und Grafen 120, 274, 472. Seneschaussie 423, 493. Touraine 95, 98.

Tournay, D. 94, 97.

Tower in Loudon 455.

Reichstag von, 169, 304,

355 f., 493. D. 95, 404, 410 A.,

424. Kirchenprov. 95, 98 A., 379,

391. Erzb. von, 354, 379, 425.

Tours 317.

Trajectensis f. Utrecht. Tramelai, Bernhard be, T.GM. aus Burgund, † in Ascalon, 84. Trappes, D. Paris, T. Gefängnis, 406. Tremplay, Raymund be, T.Z. vor ber päpstl. Komm., 242 A., 397 A., 400 A. Trie, Wilhelm von, Vertrauter Phil b. Schön., Bisch. von Bayeux, 314 f. Mitgl. ber papstl. Komm., 389, 403 A., s. auch Bayeux. Trient, Archid. von, s. Joh. von Mantua. Trier 426. Proz. in, 470. D. 96 A. Erzb. Balbuin von Luxemburg 471. Trinitarier 417. Tripolis, O.Prov., 81. Trobati, Stephan, von Gabian D. Beziers, T.Serv. und Z. in Poitiers, 362. Troulars, Schloß bei Rousfillon, 383. Tropes 83. Konzil und Regel von, 101, 114, 116 ff., 121, 124, 223. D. 94, 97, 405 A. Verhör von, 336 ff. Tropes, Jakob von, T.Z. vor der papftl. Komm., 427. — Nicolaus von (de Trecis), T.Z., 397, **400.** Turri (:Latour ?), Bartolom. be, T.Z. in Eine, 384. Turno, Joh. be, D.Schapmeister, 257 A., 407 **X**. Tuscien s. Toscana.

Tusculum (s. Berengar be Frebole, D. 449 A.

TTU A.

Thers, D. Sens, L. Gefängnis, 405, 430 A. Thrus, Wilhelm von, 153 u. a.

— Amalrich von, Regent von Cypern, f. Amalrich.

#### Ħ.

Ultramontanismus, Petrus be (d'Outremont), Gr.Präz. von Apulien, 448. Ungarn, O.Prov., 81, 93, 481 A., 491. Unter-Italien 197 (s. weiter Reapel-Sicilien). Urban IV., P., 123 A., 141, 254. Urgel, Graf von, 474. Usest, Heimatort Klemens V., 503. Utrecht, D. 96 A. Ð.

Babo, Bernhard de, T.Pr., Z. vor ber päpstl. Komm., 261, 382 A., 406 A. Baissette, "Histoire de Languedoc", 218, 249, 477 A. u. a.

Bal=bes=Ecoliers 219.

Valbric (Ballaret), Obbo be, Gr.Präz. von Reapel-Sicilien, Z. in Cypern, 443, 482.

Balle Bruandi (Bouchandi), Joh. be, T.Z. in Poitiers und Paris, 426 A.

Valle Gelosa, Joh. be, T.Pr., Z. vor ber papstl. Komm., 406 A.

Valencia, T. Comm., 480. Domin. Konvent 473. Bisch. Ramon von, 473.

Balois, s. Karl und Katharina von B.

Vanbellant, Joh. be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 328 A., Vert. 416 A.

Bascone 83, 86, 89, 301, s. weiter Gas: cogner.

Vassat, Kloster, 423.

Bassegio, Joh. be, T.R., 424 A.

Vassignac, Raymund be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 408, 410, 426.

Velletri 449 A.

Benebig 157, 252, 450.

Benerabilie, Peter, Abt von Clugny, 87.

Vercelli 53, s. weiter Sici, Antonius, Notar von Vercelli.

— Uguccio bi, Gr.Praz. ber Lombarbei, 447 unb 449.

., Verbacht", als Zeuge im engl. Proz. ans geführt, 463.

Verbun, D. 95.

-- Dominique von, T. Bertr. vor ber papstl. Komm., 416 A.

— Wilhelm von, T.Pr., Z. in Viterbo, 448.

Vergus (Verjus), Jakob be, T.Z., 400 A. Vermandois 405 A.

Vernon, D. Rouen, T.Gefängnis, 406.

Berona 450. Defret von, 254, 325 A.

Bersequin, Nicol., T.Z. und Bert. vor ber papstl. Komm., 416 A.

Vich, Bisch., von, papstl. Spezialmanbat., 475.

Vichiers, Rainalb be, T.GM., 86.

Vienne, Konzil von, 117, 183 f., 195, 210, 215, 233, 235, 264, 279, 340, 379, 388, 439, 447, 450, 470, 475 ff., 486, 488 ff., 499 f. D. 96, 98, 405 A.

Bienne, Nicol. von, Weltpr., Z. in Cypern, 485 A.

Bigiers, Robert, T.Z. vor ber papstl. Komm., 381, 413.

Villa, Joh. be, O.Drapier, T.Z. in Cypern, 484 A.

Villanbraut, Geburtsort Klemens V., 316 f., 503.

Billaperros, Gottfried von, französ. T.R. in Cypern, 444.

Villaret, Wilhelm von, Hosp.M., 91 A., 319.

Villa=Serva, Joh. (Phil.) be, T.Z. vor ber papstl. Komm., 400 A.

Billel, T.Fefte in Aragonien, 474.

Billers, Gerot be, T. Praz., 244.

Billers le Duc, Ahmer von, T.Z. vor ber papftl. Komm., 431.

Biterbo 474 f.

Bitry, D. Chalons, Templer=Gefängnis, 405.

Vivolus, Acerknecht (aus D. Perugia) und T.Z. in Viterbo, 448 f.

Bohet, Philipp, Propst von Poitiers und Oberausseher der gefang. T., 242, 265, 352, 362, 375, 389 A., 392 f., 397 ff., 405 A., 407 A., 411 f., 429 f., 433. Voltaire 74.

"Vox in excelso" 493.

#### **W**.

Walbenser 67, 150, 249, 264 A.

Wales 454.

Walsingsam, Schriftst., 213, 465 A.

Walter (Johannis), T.Serv. aus Neapel, 3. 447 f., 449.

Weberal, Joh. von, Minorit, Z. in Eng= land, 462.

Wilds und Rheingr. Hugo von Salm, f. Hugo.

Wilhelm b. "Bretone", T.Pr., 219.

Wilhelm von Paris, Bisch., früher Leib. arzt Phil. b. Schön., 374 f.

— von Paris, Inquisitor von Frankreich, f. Imbert.

Wilhelm b. Schotte, Abt, 206 A. Würzburg, Joh. von, 22, 70, 147.

Ŋ.

Yallah 51, 841. Pbelin, Balbuin und Phil. von, aus bem Geschlecht b. Opnasten von Beirut, 3. in Cypern, 484.

York, Proz. von , 455, 464 f. D. 462.

3.

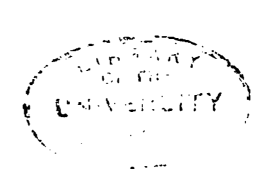
Zaragoza, T.Comm., 386 A. Erzb. Xime= nes de Luna von, 473.

Zielenzig 469 A.

Zurita, T.Schriftst. 218 und 476 ff.

### Druckfester.

- p. 87 Zeile 7 von unten lies Relavun (fatt Ralavun).
- p. 105 3. 16 v. oben I. Accon (ft. Accou).
- p. 178 g. 10 v. oben I. Chuard II (ft. Jatob II).
- p. 181 A. 2) I. Sicilien (ft. Cicilien).
- p. 196 A. 1) I. Bini (st. Brici).
- p. 219 3. 11 v. unten I. Val des Écoliers (ft. val).
- p. 226 A. 2) I. Friebrich II. (ft. V.).
- p. 227 3. 13 v. unten I. Berlanf (ft. Berluft).
- p. 233 A. 1) I. 663 (ft. 590).
- p. 262 A. 2) 1. Tirsir (ft. Tirae).
- p. 264 3. 7 v. oben I. Generalkonzil (ft. Generalkapitel).
- p. 277 A. 2) 1. anbern, wie Wend, (Komma vor und nach Went!).
- p. 311 3. 4 v. oben nach offenbar str. das Komma!
- p. 364 A. lette B. I. Macerata (ft. Maceratar).
- p. 371 3. 2 v. oben l. Chinon (st. China).
- p. 405 3. 8 v. oben I. Seneschaussie (ft. Seneschall).
- p. 405 A. 3. 9 v. unten links fete 8).
- p. 407 A. 3. 8 v. unten l. Jamville u. Bobet (ft. Philipp n. B.).
- p. 437 3. 9 v. oben I. "larrecin" (ft. Carrecin).
- p. 484 A. 3. 3 v. unten l. Enphemia (ft. Eugenia).
- p. 493 3. 6 v. unten 1. Menbe (ft. Manbe).
- p. 500 3. 16 v. oben l. Bijchof von Alby (ft. Erzbischof).



#### Verlag von B. Soflhammer in Stuttgart.

- Albert won Machen. Bon Dr. B. v. Augler, Prof. an ber Universität Tübingen. 1885. 426 S. 8°. Preis brosch, 8 &
- Kunde antiker Münzen im Königreich Würtlemberg. Zufammengestellt von Dr. Wilhelm Noftle. Herausgegeben von ber Bürtt. Kommission für Landesgeschichte. 1893. 115 S. Preis 2 M.
- Geschichte des shevlogischen Sipendiums oder Stiffs in Tübingen. Bon Lic. theol. D. Schmoller, Dekan. I. Die Anfänge des Theologischen Stipendiums ("Stifts") in Tübingen unter Herzog Ulrich 1536 die 1550. 1893. Preis 1 26 60 26.
- Specimina selecta Chartarum Pontificum Romanorum. Von J. v. Pflugk-Harttung. 1885 bis 1887. I. Teil, 55 Tafelu, Päpstl. Urkunden. Preis 50 M. II. Teil, 65 Tafelu, Päpstl. Urkunden. Preis 65 M. III. Teil, 23 Tafelu, Päpstl. Siegel. Preis 25 M. Kompl. 140 M.
- Acta pontificum Romanorum inedita. Von J. v. Pflugk-Harttung. Urkunden der Päpste vom Jahre 748—1198.
  I. Band. 1881. VIII u. 476 S. gr. 8°. Preis brosch. 20 M.
  II. Band. 1. Abt. 1884. 406 S. gr. 8°. Preis brosch. 18 M.
  " " 2. Abt. 1885. 80 S. gr. 8°. Preis brosch. 4 M. 50 J.
  III. Band. 1. Abt. 1886. 410 S. gr. 8°. Preis brosch. 18 M.
  " " 2. Abt. 1888. 96 S. gr. 8°. Preis brosch. 5 M. 50 J.
- Avesta, die heiligen Bücher der Parsen. Von Karl F. Geldner. Im Auftrag der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Wien herausgegeben. 1. 2. 3. 4. u. 5. Lieferung 1885/88. Preis brosch. à 8 . 6. Lieferung. 1890. Preis brosch. 12 . 6.
- Arte de la lengua Guarani. Von P. Restivo ed. Prof. Dr. C. Fr. Seybold, 1892, XIV u. 330 S. Preis 10 M.
- Vocabulario de la lengua Guaraní. Von P. Restivo ed. Prof. Dr. C. Fr. Seybold. 1893. XI u. 545 S. Preis 15 M.

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen.

## Versag von W. Kohlhammer in Stuttgart.

- Die historischen Handschriften der königl. öffenklichen Biblivihek zu Stuttgart. Von Dr. W. Hend, Oberstudiens rat und Oberbibliothekar. 2 Bände. Preis brosch. 25. M
- Brieswechsel der Königin Katharina und des Königs Jérome von Westphalen, sowie des Kaisers Napoleon I. mit dem König Friedrich von Württemberg. Von Dr. Aug. v. Schloßberger, Archiv-Vizedirektor. I. Band. 1886. XXXII u. 422 S. gr. 8°. Preis brosch. 10 K
- II. Band. 1887. XLIV u. 280 S. gr. 8°. Preis brosch. 8 M
- III. Band (Nachtrag). 1887. XXIV u. 215 S. Preis brosch. 6 M
- Politische und militärische Korrespondenz König Friedrichs von Württemberg mit Kaiser Napoleon I. 1805—1813. Bon Dr. Aug. v. Schloßberger, Archiv-Vizedirektor. 1889. VIII u. 342 S. gr. 8°. Preis brosch. 10 M.
- Analekten zur Geschichte. Von Prof. Dr. G. Egelhaaf. 1886. 284 S. 8°. Preis brosch. 5 M. 40 J.
- Epelin von Romano. I. Teil. Die Gründung der Signorie. Von Dr. J. M. Gittermann. 1890. XVI. 164 S. Preis 2 M. 40 J.
- Parteien und Politiker in Megara und Athen. Studien zur Geschichte Griechenlands im Zeitalter der Tyrannis. Von F. Cauer. 1890. 97 S. 8°. Preis brosch. 2 M
- Forschungen zur Geschichte Alexanders des Großen. Von Dr. Jul. Kaerst. 1887. VI und 144 S. 8°. Preis brosch. 1 M 80 J.
- Geschichte der Tykier. Dit einer von H. Kiepert entworfenen Karte. Von Dr. Oscar Treuber. 1887. VII u. 247 S. 8°. Preis brosch. 5 M
- Die mittelalterlichen Horen und die modernen Stunden. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte. Von Dr. Gustav Bilfinger. 1892. Xu. 279 S. 8°. Preis brosch. 5 M

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen.

( Marine Military)

### n Paris. Ar.

| nit?     | Concul- | Rüsse?                                             |
|----------|---------|----------------------------------------------------|
| i        | -       | _                                                  |
| ugl. Bes | ~       | 1. in fine spi<br>dorsi,<br>2. umbilico<br>3. ore. |
|          |         | in ore                                             |
| naf.     | _       | in fine sp. u. jonst erf                           |
| scui.    |         | _                                                  |
| ca.t.    | -       | -                                                  |

Dieherzusehen: "Requisitus que veritatem propter tille went quod esset prix tum suum utrum vi, a posicione, dixit per jurax at sprechend seiner Begabung (ura Geständnisse brachte. Mabes Ordens. — 10) Ueberall olter scharf am Werk. — 11) ienen fonnten, auf die hin Wesse in f. Kap. verhindert. iesem ganzen Verhört. Warum?

ø

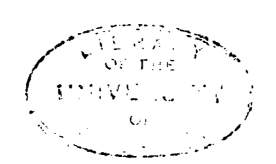
BEL

agei

# Paris N1

conculcavit?)

n chernes Kruzifir (ad terram).



•

laris. Ur. 4



## Paris.

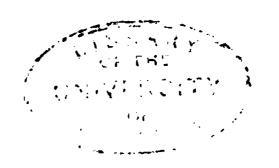
:? (conculcavit



1

į

. 1 1 i ! •



. . .

•

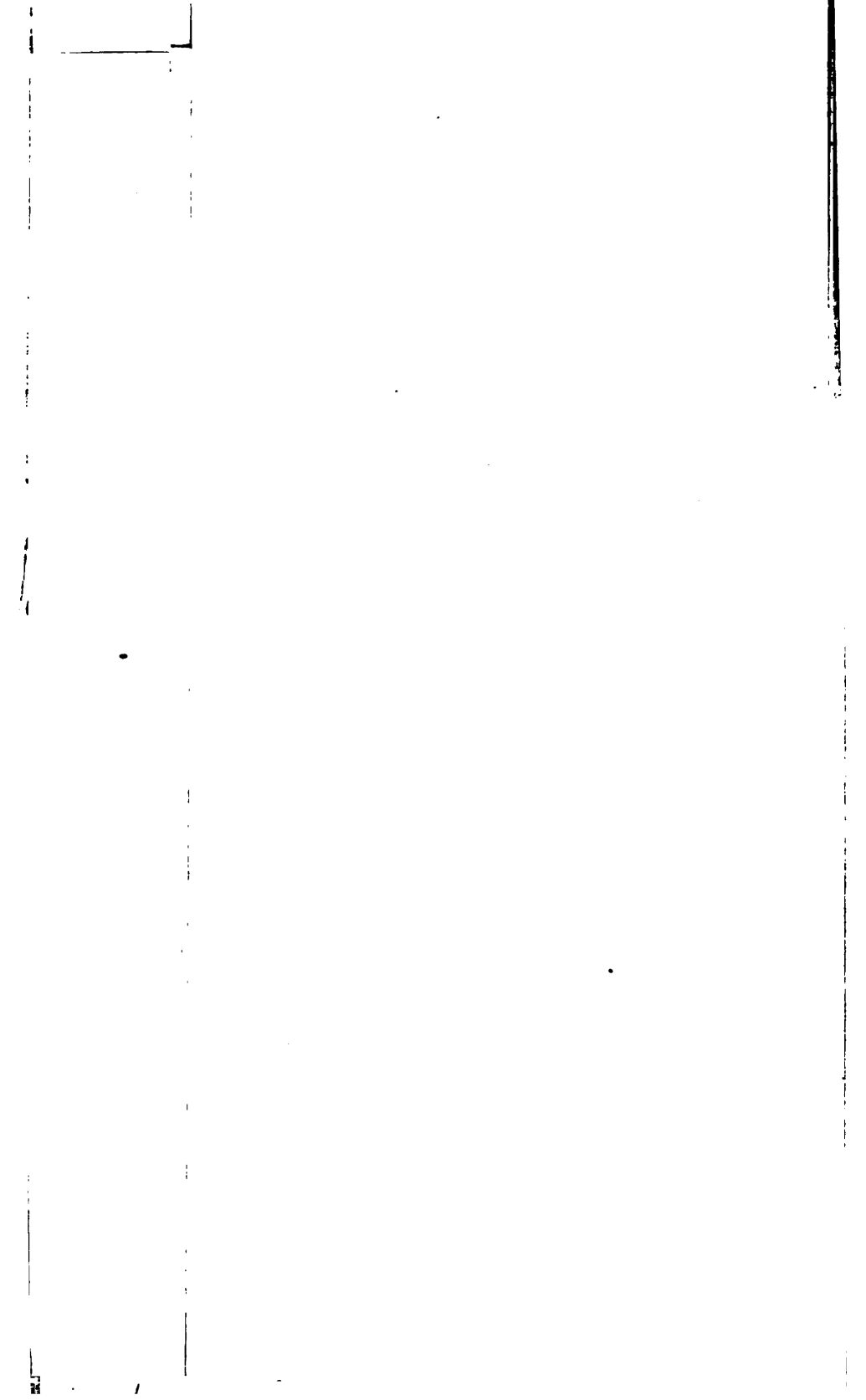
· . • ------

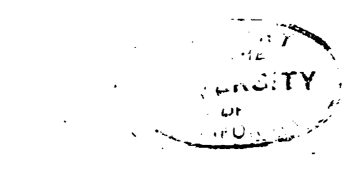


•

ı 1

( Va Va





, 1

• • . 

. ..

Auslassung | ber Einsete. .ungsworte.

•



, I

| cour-<br>leavit?<br>slassung<br>Einsete<br>zsworte. |
|-----------------------------------------------------|
| on<br>Ran<br>nu                                     |

onisse zurüdge

— retri
nam



İ

1 -

lem

gn epi Ma eo

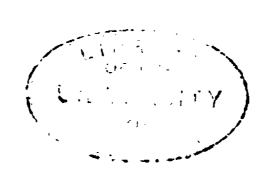
en Im

!

ie lt

,

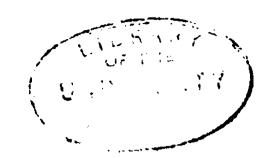
e : -



.

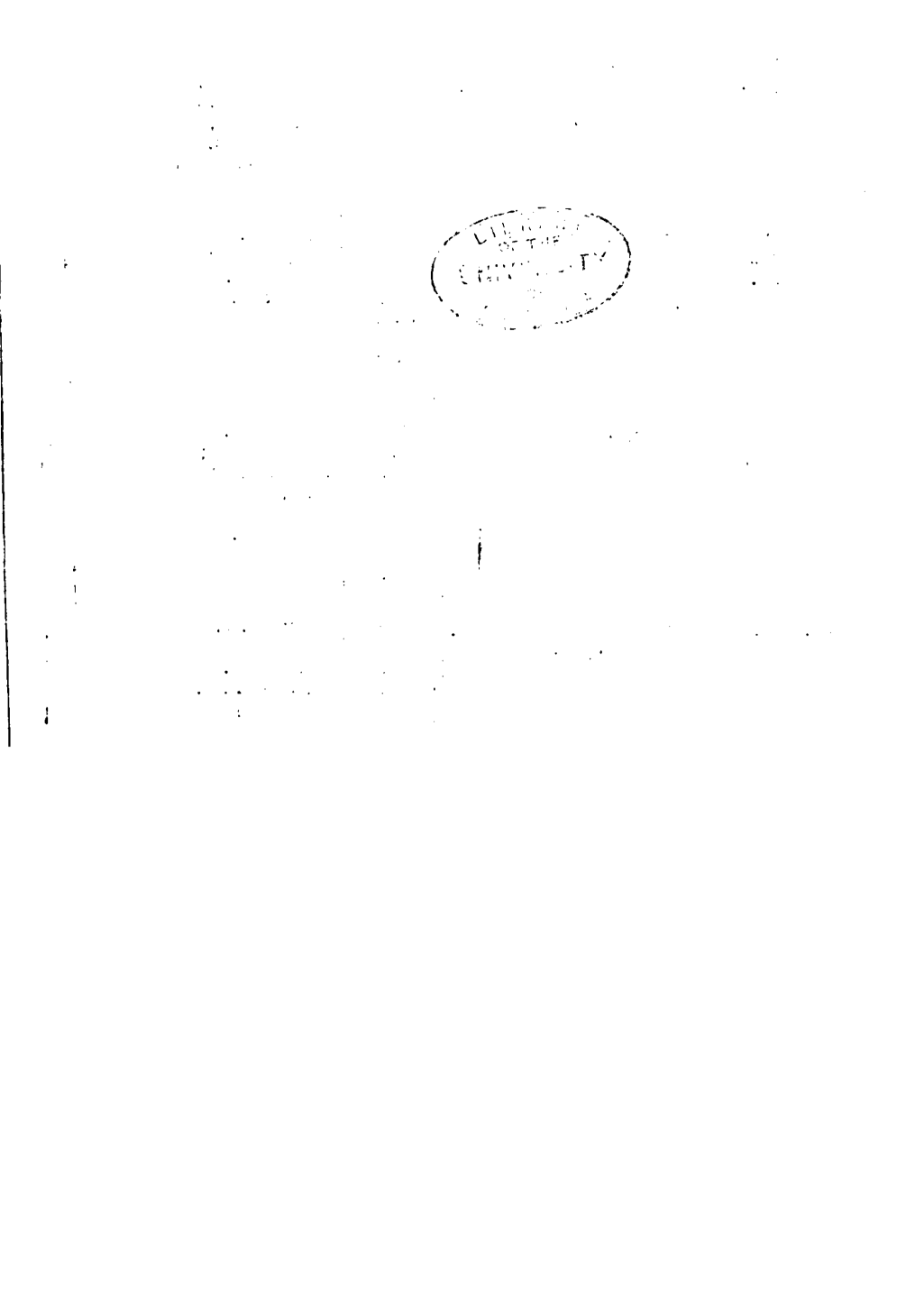
. .

|       | elchen<br>iben?<br>m?)                          | Juxtal Supra? Crucom? Crucom? Crucom?              | rakteristik).                                                                    | Hinweisungen (Quellen 2c.).           | : |
|-------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---|
|       | Me 2                                            | j. cruc. c<br>im. Crucif                           |                                                                                  | Mich. I, 551—553.                     |   |
| •     | . Rez.<br>ach Abg.<br>ber Kap.                  | ter<br>j <b>c</b> rucem.                           | contra<br>er Wicht!<br>79, 108,<br>Mai 1310                                      | Mic. I. 554—556.                      |   |
|       |                                                 |                                                    | 36 u. 133:<br>r Angil<br>Folter<br>d. Paris,<br>uf f. Aus:<br>ert legt.          | Mich. I, 556—558,<br>cf. Hav. p. 273. | • |
| 1     | n nach<br>burch<br>allein<br>mmer.              | j. cruc. c.<br>im. Crucif.                         | teibiger<br>(léan 6?)<br>igebat".                                                | Mich. I, 558—560.                     |   |
| 12 11 | Tagen<br>in bere<br>e. ge=<br>nmer bei<br>icht. | іщ. Crucii.                                        | er I, 64<br>Ilbert be<br>was wohl                                                | <b>Mich.</b> I, 560—563.              |   |
| μ     | Bicard.<br>Picard.<br>fn. in e.<br>cammer.      | j. truc. qu.<br>(,,nescit a<br>qto alla-<br>tam"). | 8,,0mni<br>uod po-<br>283 (Mai<br>mer wies<br>age vor<br>eiben zu<br>nf.Glieb.). | Mich. I, 564—566.                     | • |



,

| ·~ ·                                       |                                            |   |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|---|
| n ?)<br>den ?<br>elchen                    | Sinweisungen (Quellen 2c.).                |   |
| ng eines<br>ch ben<br>babei<br>1t.         | ) F = 0 T T                                |   |
|                                            | ј.<br>(d<br>ra                             |   |
| wart d.                                    |                                            |   |
| Serv. an<br>Ort beim<br>1r.                |                                            | 3 |
| Serv. iontes" tium?).                      | Mich. I, 614—616.                          | • |
| fn. burch<br>n z u g e:<br>e Serv.         | bei                                        | • |
| ber Z.<br>iter bem<br>d. Aufn.             |                                            |   |
| ber einen<br>:rft v. b.<br>) b. Rez.<br>e. | n.                                         |   |
| aliis.                                     | 6; <b>Mich. I, 624—626.</b> 1 6 1 9 1 9 3. |   |



## Spuit Spuit Crucem. 1 cruc. er c. im. Crucif.

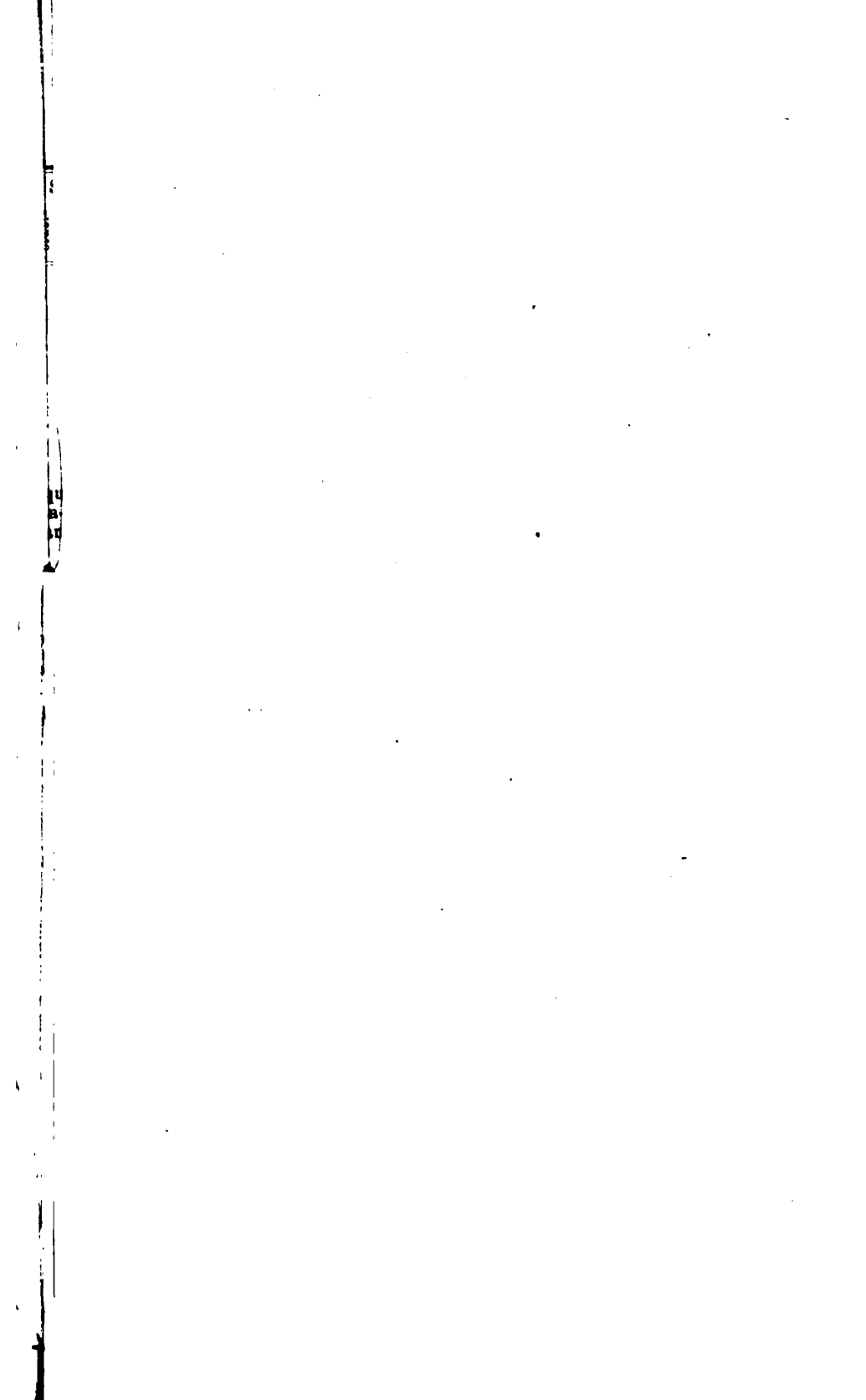
c. im. j. Crucif.

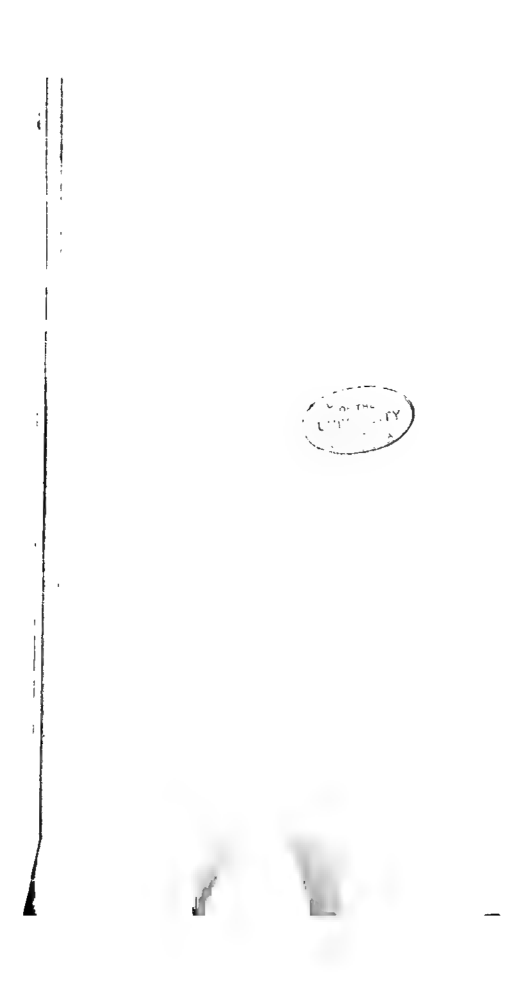
qu. cruc. escit per n. allatam).

cruc. manu Rec.).

ruc. qu. c. im. Crucif. ictam. ]







. -. • • . , • 

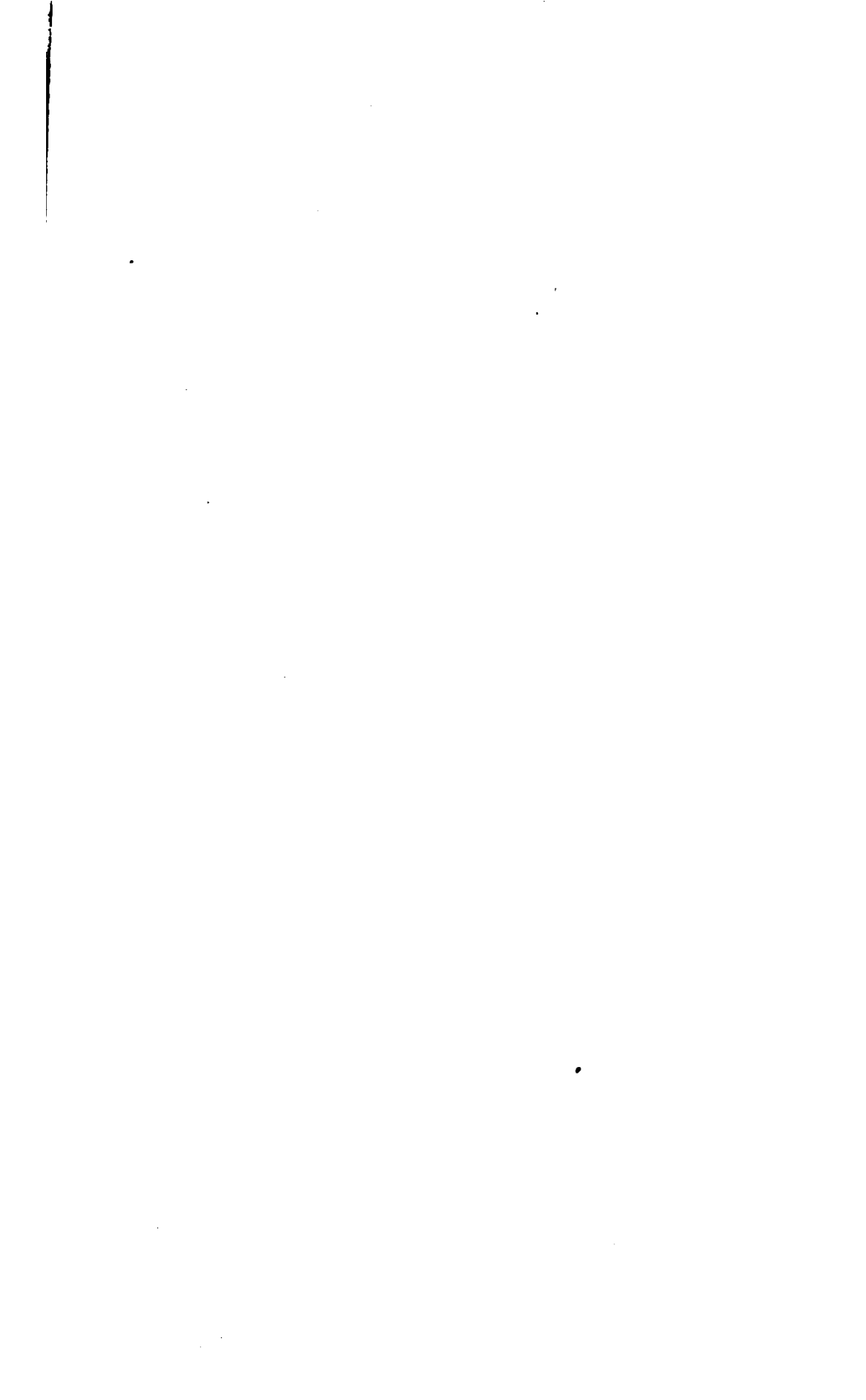






.

·













i





## U.C. BERKELEY LIBRARIES COOL733047

